
26 

 

                                                

OLHAR, ESCREVER COM OLHOS NÔMADES, OU UMA REAÇÃO 

AO DISFARCE DO OVO 

 

Livia Chede Almendary∗ 

 

RESUMO 
 
Clarice Lispector constrói heterotopias com as palavras e, com sua escritura, multiplica 
e potencializa os sentidos do mundo. Flerta com o discurso psicanalítico sem deixar-se 
capturar por ele: transforma o desejo em espaço potente, cambiante. Diante de sua 
adoração possessiva pelo ovo – objeto que percorre muitos de seus textos como 
metáfora da própria escritura –, a única maneira de não discipliná-lo (e matá-lo) é, 
incessantemente, disfarçá-lo. 
 
Palavras-chave: Literatura brasileira. Clarice Lispector. Psicanálise. Biopolítica. 

 

 

TO LOOK, WRITE WITH NOMADIC EYES, OR A REACTION TO 

THE EGG DISGUISE 

 

ABSTRACT 
 
Clarice Lispector builds heterotopies from words, and by her writing multiplies and 
potentializes the world senses. Flirts with the psychoanalytic discourse yet is never 
captured by it: instead, converts desire in potent and changeable spaces. In dealing with 
her possessive adoration to the egg – nomadic object present in many of her texts as a 
metaphor for her writing –, the only way to not discipline it (nor kill it) is, incessantly, 
to disguise it.  
 

Keywords: Brasilian Literature. Clarice Lispector. Psychoanalysis. Biopolitcs.   
 

 

 
∗ Tradutora e mestranda em Literaturas Espanhola e Latino-americana na Universidade de Buenos Aires 
(UBA). Endereço para correspondência: lilits@gmail.com 

mailto:lilits@gmail.com


27 

 

                                                

As heterotopias inquietam, sem dúvida porque solapam secretamente a 
linguagem, porque impedem de nomear isto e aquilo, porque fracionam os 
nomes comuns ou os emaranham, porque arruínam de antemão a "sintaxe", e 
não somente aquela que constrói as frases – aquela, menos manifesta, que 
autoriza "manter juntos" (ao lado e em frente umas das outras) as palavras e 
as coisas. 
Michel Foucault. As palavras e as coisas 
 
 

Quando queremos que alguém escute, dizemos: “olha!”; se algo nos agrada 

muito, exclamamos: “espetacular!”; ao escutar algo disparatado, replicamos com um 

“nada a ver”; ao dar uma opinião, não duvidamos em situá-la como nosso “ponto de 

vista”, ou “visão de mundo”. A lista é comprida: se buscarmos, encontraremos uma 

infinidade de expressões e palavras habituais e cotidianas que se referem à visão, ao 

olhar e aos olhos para designar nossa relação com o mundo. É a partir dessa observação 

que parte a pensadora Marilena Chaui para mostrar como a visão foi se construindo 

como o sentido primordial na cultura ocidental. O primado da visão molda a linguagem 

e a forma como pensamos o mundo: “assim falamos porque acreditamos nas palavras e 

nelas acreditamos porque acreditamos em nossos olhos: acreditamos que as coisas e os 

outros existem porque os vemos e os vemos porque existem”.1 

Por outro lado, o olhar sempre foi considerado algo perigoso. Orfeu 

transformou sua amada em estátua com um olhar impaciente; Narciso apaixonou-se por 

seu próprio reflexo na água e terminou afogado em si mesmo; Édipo furou os olhos 

porque não suportou ver que tinha matado o pai e cometido incesto com a mãe; alguns 

índios recusaram olhar-se no espelho pois sabiam que a imagem refletida era sua 

própria alma, e que a perderiam se nela depositassem seu olhar.2 

“Ao ver o ovo é tarde demais: ovo visto, ovo perdido”,3 vai dizer também a 

narradora de “O ovo e galinha”, de Clarice Lispector. Estabelecer limites, classificar, 

definir, delimitar, fixar: ver é dar forma ao pensamento e esgotar, de alguma maneira, o 

instante fugaz em que algo é livre para ser, antes de ser capturado pela linguagem, pelo 

discurso, pela autoridade pesada daquilo que diz “isso é...”. Ver, portanto, pode ser de 

fato perigoso, e o “ovo é coisa que precisa tomar cuidado”,4 já avisa a personagem do 

conto nas primeiras páginas. 

 

 
1 CHAUI, 1988, p. 32. 
2 Ibid., p. 33. 
3 LISPECTOR, 1998a, p. 49. (“O ovo e a galinha”). 
4 Ibid., p. 51. 



28 

 

                                                

 

Contra a explicação, a reação 

 

É nesse sentido que os primeiros críticos literários que escreveram sobre 

Clarice Lispector notaram que sua prática discursiva retirava o sentido comum das 

palavras para moldá-las às suas necessidades de expressão. A autora não utilizava a 

linguagem como um dispositivo para ordenar o mundo, e sim como elemento de 

transgressão, de potência, num “processo de violação da norma discursiva para arrancar 

da linguagem pura uma nova energia, indomável e incomum”.5 Clarice tentava a 

façanha de escrever sem esgotar ou limitar em apenas uma as “mil faces secretas sob a 

face neutra”6 de uma palavra, escrevia para multiplicar os sentidos do mundo, e não 

para reduzi-los. 
 
 
Por isso a galinha é o disfarce do ovo. (...) Ele vive dentro da galinha 
para que não o chamem de branco. O ovo é branco mesmo. Mas não 
pode ser chamado de branco. Não porque isso faça mal a ele, mas as 
pessoas que chamam o ovo de branco, essas pessoas morrem para a 
vida.7 
 
 

Ler, vai dizer Maurice Blanchot, é como exumar um livro, tirá-lo de um jarro e 

trazê-lo à luz da leitura para que nasça outra vez. Um livro não lido é um livro não 

escrito. Ler, então, será não escrever um livro, mas fazer com que o livro se escreva ou 

seja escrito – sem a intermediação do escritor, sem ninguém que o escreva. Por outro 

lado, continua Blanchot, a leitura não é uma conversação, ela não discute, não pergunta 

ao livro ou ao autor “o que você quis dizer?”, pois essa é uma pergunta sem resposta: o 

livro que se origina da arte, depois de lido, continua sem ser lido, pois existe somente no 

espaço de uma leitura, sempre primeira e única8. Essa “estranha liberdade” e autonomia 

da leitura aparece nas palavras da própria Clarice ao formular uma resposta à indagação 

sobre como e por que escreve um conto ou uma novela. Ao falar de alguns de seus 

textos, relembra que o processo de escritura de “Amor” lhe deixou uma lembrança 

incomum: 
 

 
5 Cf. ANTELO, 2002, p. 9 - 29 [tradução minha]. 
6 ANDRADE, 1983, p. 177. 
7 LISPECTOR, 1998a, p. 51. 
8 Cf. BLANCHOT, 1968, p. 201-206. 



29 

 

 nenhuma”.15 

                                                

 
A segunda coisa que me lembro é um amigo lendo a história para criticá-la, e 
eu, a ouvi-lo com voz humana e familiar, tendo subitamente a impressão de 
que apenas naquele instante ela nascia, e nascia já feita, como nascem os 
bebês.9 
 
 

É pela leitura de uma história que ela se constitui, constata a autora, situando 

sua própria escritura dentro do jarro de Blanchot. Ou dentro do ovo? “O ovo é 

basicamente um jarro? Terá sido o primeiro jarro moldado pelos etruscos”?10 

Ler Clarice, ou escrever sobre ela, não poderia ser de outra forma senão como 

“reação”, como o inesperado da primeira vez, pois explicar – fixar, traduzir, estabilizar 

uma leitura no tempo e no espaço – seria trair o próprio objeto de partida, seria como 

“chamar de branco aquilo que é branco” e, justamente por isso, “destruir a 

humanidade”.11 A mesma personagem também nos recomenda a “lei geral para 

continuarmos vivos: pode-se dizer 'um rosto bonito', mas quem disser 'o rosto' morre; 

por ter esgotado o assunto.”12 Reagir, pois, para não esgotar. 

 

O ovo que vem 

 

“O ovo vive foragido por estar sempre adiantado demais para sua época. – Ovo 

por enquanto será sempre revolucionário”,13 retoma a narradora, desdobrando e 

inflando o simples ovo branco na mesa da cozinha com um olhar hiper-realista que 

deforma e parodia a ideia mesma de ovo, situando-o no presente (“vejo o ovo”), porém 

ao mesmo tempo deslocando-o ao passado (“mal vejo um ovo e já se torna ter visto um 

ovo a três milênios”) e projetando-o em direção ao futuro, sempre a frente do seu 

tempo, ontem, hoje e amanhã. O ovo está para a cozinha, assim como o Aleph está para 

o sótão, poderia se dizer. É o elemento clariceano falando do elemento borgeano (ou 

vice-versa): “o ovo é uma coisa suspensa, nunca pousou”,14 “é uma esfera cujo centro 

está em todas as partes e a circunferência em

 
9 LISPECTOR, 2005, p. 183. 
10 LISPECTOR, 1998a, loc. cit. 
11 Ibid., loc. cit. 
12 LISPECTOR, 1998a, p. 51. 
13 Ibid., loc. cit. 
14 Ibid., p. 50. 
15 BORGES, 2005, p. 210. 



30 

 

                                                

Também poderia se dizer que o ovo é o ser que vem, o ser qual seja. Não o ser 

qualquer no sentido de “não importa qual”, como se poderia supor a partir da acepção 

mais comum da palavra “qualquer”, e sim o ser que “seja qual for, importa”.16 

Esse jogo sutil de sentido com as palavras “ser” e “qualquer” está no primeiro 

fragmento do livro A comunidade que vem, de Giorgio Agamben, no qual percorre 

possíveis caminhos etimológicos para o termo em latim quodlibet (qualquer). O ser 

“qualquer que seja” em questão, segundo o caminho escolhido pelo autor, tem sua 

singularidade em seu ser “tal qual é”, ou seja, é uno, perfeito, não necessita uma 

categoria de pertencimento para ser “tal qual é”, o que desprenderia a singularidade 

desse ser “do falso dilema que obriga o conhecimento a eleger entre a inefabilidade do 

indivíduo e a inteligibilidade do universal”.17 

Em outras palavras, a singularidade não estaria vinculada a um aspecto 

particular de um universal, não seria uma parte específica de um todo ou um objeto 

pertencente a um grupo. No entanto, se por um lado o ser “qualquer que seja” não está 

enquadrado em alguma classe ou categoria, tampouco representa a ausência genérica de 

todo pertencimento: é o ser em seu pertencimento mesmo, o ser como ideia presente e 

ausente, como o fugaz indefinido entre a ideia e a linguagem que lhe da vida, que a 

concretiza; o ser como “gesto”. 

A ideia de gesto está em outro texto de Agamben, em que discute a posição do 

autor em relação à sua obra. A função do autor não deve figurar como definidora do 

sentido de sua obra, não obstante seja o autor mesmo quem organiza o mundo de 

alguma maneira por meio da escritura. Sua obra se completa apenas na leitura. Assim, 

leitor e autor estão em relação sob a condição de permanecerem inexpressivos: o ato de 

escrever põe em jogo o dispositivo da linguagem, cujo sentido não pode ser capturado 

em sua essência, mas apenas como um gesto tanto do autor como do leitor.18 Esse gesto 

estaria, assim, precedido pelo instante fugaz entre a linguagem não submetida no umbral 

de uma obra – da qual podem derivar múltiplos sentidos – e o movimento de tirá-la do 

jarro. 

Assim seria também o ovo, ou o “ser qual seja”: representação fugaz da 

linguagem que não foi submetida ou enquadrada em nenhum sentido categórico. O “ser-

ovo”, a partir de um gesto de escritura e leitura, pode dar origem a múltiplas existências. 
 

16 AGAMBEN, 2006, p. 11. 
17 Ibid., loc. cit. [tradução minha]. 
18 AGAMBEN, 2005, p. 93. 



31 

 

                                                

A façanha da narradora de “O ovo e a galinha” é justamente prolongar ad eternum esse 

instante fugaz, pois a presença do ovo designa também uma ausência constante na 

medida em que essa voz joga com as palavras e constrói heterotopias que deslocam 

permanentemente esse objeto. 

Agamben retoma com seu “ser qual seja” uma questão cara ao pensamento 

ocidental: a relação entre essência e aparência, o ser entre o que é e o que pode ser: 
 
 
O amor não se dirige jamais a esta o aquela propriedade do amado (ser 
branco, pequeno, terno, aleijado), mas tampouco prescinde dele em nome da 
insípida abstração (o amor universal): quer a coisa com todos seus 
predicados, seu ser tal qual é.19 
 
 

Assim, a singularidade, aquilo que se ama (o Amável), “não é jamais a 

inteligência de algo, dessa ou aquela qualidade ou essência, mas apenas inteligência de 

uma inteligibilidade”.20 Analogamente:  
 
 
Ver o ovo é a promessa de um dia chegar a ver o ovo. […] Ver o ovo é 
impossível: o ovo é supervisível como há sons supersônicos. […] O amor 
pelo ovo também não se sente. O amor pelo ovo é supersensível.21 
 
 

Tal movimento transporta o objeto – o ser, o ovo, o amor, o Aleph – em 

direção à Ideia, mas não à Ideia como o lugar da perfeição a ser profanado pelo olhar 

edípico da eterna falta, e sim à Ideia como potência do que pode ser um objeto, um “ser 

qual seja”. Pode-se dizer, assim, que o ser que vem de Agamben é o ser-potência, o ser 

não enquadrado em uma classe (não é operário, elite, francês, muçulmano...), tampouco 

na ausência genérica de todo o pertencimento, mas o ser – o ovo, o amor, o objeto, o 

Aleph – como possibilidades que se desdobram e se proliferam ao infinito porque 

“nunca pousam”. E se pousam, não foram elas que pousaram: “foi uma coisa que ficou 

embaixo do ovo”.22 

 

Ovo, objecto do desejo  

 

 
19 AGAMBEN, 2006, p. 12. [tradução minha]. 
20 Ibid., loc. cit. 
21 LISPECTOR, 1998a, p. 49. 
22 LISPECTOR, 1998a, p. 50. 



32 

 

                                                

A ordem segundo a qual vemos e pensamos o mundo – a episteme no sentido 

foucaultiano – opera por descontinuidades, ou seja, relaciona de formas distintas “as 

palavras e as coisas” em certo recorte histórico e temporal. A forma como vemos o 

mundo é, portanto, cambiante. É nesse sentido que Chaui faz uma genealogia do olhar e 

sublinha que ao tentar decifrar seu “enigma”, a Filosofia terminou por escindir o que 

nossa atitude fideísta ainda mantem unido: “a crença na simultânea passividade e 

atividade da visão. Doravante, ou a visão depende das coisas (que são causas ativas do 

ver), ou depende de nossos olhos (que fazem as coisas serem vistas)”.23 

Com a filosofia antiga, e sobretudo a partir de Descartes, passamos da fé 

perceptiva à atitude analítica: a tradição cartesiana dualista dividiu de maneira radical o 

mundo em consciência e natureza, sujeito e objeto, interior e exterior, considerando o 

mundo objetivo como um dado explícito e o ser como plenamente determinado já na 

relação originária que com ele se estabelece na percepção. De um lado está o mundo e 

do outro o sujeito que emana a visão, os dois lados previamente constituídos. É sob a 

forma de “prejuízo do mundo objetivo” que essa tradição cartesiana dualista aparece na 

introdução da Fenomenologia da Percepção, de Merleau-Ponty. 

Essa divisão radical cuja origem remonta a Platão e atenta contra nossa “atitude 

fideísta”, ou “fé perceptiva”, buscaria ser superada pelos fenomenologistas pela ideia de 

“ser no mundo”, pela existência, o que significa, em última instância, que o ser está 

sempre engajado em uma situação aberta cujo sentido total não pode ser possuído. Isso 

quer dizer que um ovo em cima da mesa de uma cozinha é um “todo”, é o “ovo-em-

cima-da-mesa-da-cozinha”, e não uma somatória matemática e analítica do ovo, da 

cozinha e da mesa como se fossem objetos absolutos no tempo e no espaço.  

Merleau-Ponty viu na teoria de Freud essa busca pelo ser no mundo na medida 

em que a psicanálise postula um sujeito construído em relação especular com o exterior. 

O sujeito da psicanálise é um sujeito que olha e necessita ser olhado para constituir-se 

como tal, vê com olhos edipianos: para ter um corpo e considerá-lo próprio, o sujeito 

precisa alienar-se na imagem que um outro sustenta de si mesmo, ao mesmo tempo que 

busca com seu olhar satisfazer e projetar desejos ligados a um objeto insubstituível (a 

mãe, o objeto de castração) – falta cuja origem está no outro. A psicanálise romperia 

com a tradição filosófica ao diferenciar o olhar do sentido da visão: onde estava a visão, 

Freud “instituiu” a pulsão, o impulso de olhar e ser olhado relacionado ao campo do 

 
23 CHAUI, 1988, p. 40. 



33 

 

                                                

prazer e desse desejo pelo impossível.  A psicanálise leva em conta não a função de um 

órgão – o olho –, e sim o desejo de um sujeito com um olhar edipiano. 

Se a psicanálise ameaçava romper com a divisão radical entre mundo externo e  

interno do sujeito ao postular uma subjetividade construída em relação especular e 

interdependente com um outro, por outra parte teria reduzido a proliferação múltipla do 

desejo e do pensamento – e, portanto, do olhar – à lei binaria da estrutura e da falta,  

como marca Foucault no prefácio da edição americana do Anti-Édipo, de Gilles Deleuze 

e Félix Guattari. 

O sujeito edipiano da psicanálise levaria a uma sociedade que funciona 

estruturalmente em termos de sujeitos individuais que atuam impulsionados 

principalmente por seu inconsciente e por seus desejos de suprimir uma falta de origem 

libidinal e familiar. Desde esse ponto de vista, a atuação dos sujeitos no mundo 

emanaria de uma origem idealista por se pretender universal e castradora por pressupor 

sempre uma falta, o que é criticado por Foucault como um discurso que mitifica a 

singularidade do indivíduo, dogmatiza a existência e localiza no âmbito do íntimo o 

que, em realidade, seria construído historicamente e na coletividade.24 A amplitude que 

ganhou o discurso psicanalítico da “falta” e sua força fundamentadora de outros 

discursos construídos em cima deste representaria uma sorte de fascismo, de poder 

disciplinador sobre o corpo, sobre a política, sobre a arte, sobre o próprio desejo. 

O “anti-édipo”, contudo, não é equivalente ao “anti-desejo”, ou uma tentativa 

de construir a ideia de um ser humano não desejoso; trata-se, antes, de pensar uma nova 

forma de introduzir o desejo no pensamento, de tentar liberá-lo das categorias negativas 

da lei, do limite, da castração, da falta, da lacuna. Em vez disso, pensar como o desejo 

“pode e deve desdobrar suas forças na esfera do político e se intensificar no processo de 

reversão da ordem estabelecida”.25 Contra o negativo, “prefira o que é positivo e 

múltiplo; a diferença à uniformidade; o fluxo às unidades; os agenciamentos móveis aos 

sistemas. Considere que o que é produtivo, não é sedentário, mas nômade”.26 O 

produtivo é aquilo que circula em distintos estados, em distintas formas, que nunca se 

deixa fixar por um olhar possessivo que a todo custo tenta constituir com seu objeto 

uma relação essencial, total, fascista.  

 
24 Cf. FOUCAULT, 2005, p. 29-51. 
25 FOUCAULT, 2006, p. 230. 
26 Ibid., p. 232. 



34 

 

                                                

É dessa forma nômade que o ovo vai passear por muitos textos de Clarice, não 

raro em pleno flerte com o discurso psicanalítico, embora sem deixar-se capturar por 

ele. É impossível ver, entender, decifrar o ovo, mas não porque ele representa uma 

lacuna, algo que falta ou que jamais será restituído a um sujeito-narrador, e sim porque 

ele escapa permanentemente, circula em diferentes estados, situações, formas: ora 

galinha, ora pintinho, ovo de comer, de olhar (e o olhar como “avidez de ovo”), ovo que 

se quebra, ovo que não pode ser quebrado, ovo que se frita, galinha que foge da morte e 

se salva ao pôr um ovo. O ovo é performativo, potente, travesti profissional; o ovo é 

uma figura desterritorializada, suspensa: nunca pousa (pelo menos, não como ovo) para 

poder desdobrar e proliferar suas possibilidades ao infinito.27 

A narradora de “O ovo e galinha” vai afirmar que olha o ovo com atenção para 

não quebrá-lo, porém só entende o ovo quando o quebra na frigideira: é “a partir desse 

instante exato” que o ovo “nunca existiu”.28 Entre o devaneio e a tarefa na cozinha, está 

o ovo se metamorfoseando, inflando, rodopiando, até o momento de quebrar-se e 

esparramar-se na frigideira para sumir de sua existência – ou voltar a ser ovo. Os ovos 

estalam na frigideira enquanto a narradora está mergulhada em sonho preparando o café 

da manhã. 

Ovos também se quebram na sacola de compras de Ana, personagem de 

“Amor”, no momento em que, atordoada com a visão de um cego mascando chicletes 

que atravessava a rua, se distrai e termina por derrubar após um movimento brusco do 

bonde o volume que carregava no colo. Gemas amarelas e viscosas pingavam da sacola, 

enquanto ela se dava conta do quanto sua vida cotidiana de esposa e dona do lar 

disfarçava um mundo externo selvagem e sem organização. Quebrar o ovo, pois, é sair 

de um estado de devaneio para entrar em outro, e assim sucessivamente transcorre a 

vida, de um ovo a outro. E pode ser perigoso, como alguém já havia dito antes: Ana sai 

do devaneio organizado de seu cotidiano para o devaneio selvagem de um jardim “tão 

bonito” que chega a dar medo do “Inferno”.29 

O ovo pode, ainda, ser salvação, mesmo se temporária. Ao fugir da cozinha 

onde estava a panela que a esperava, e depois de muito ser perseguida pelo homem 

faminto que viu seu almoço bater as asas, a galinha – ovo nascido e crescido –, 

sabiamente ou quase sem querer, pôs um ovo. A família, resignada com a “situação 
 

27 Cf. DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 11- 37. 
28 LISPECTOR, 1998a, p. 55. 
29 LISPECTOR, 1998b, p. 25. 



35 

 

                                                

mãe” do bicho, decide não comê-lo. Chegou a ser o animal de estimação da casa, mas 

um tempo depois que se apagou a imagem do ovo, seu destino foi mesmo a morte e o 

prato. “O ovo é a alma da galinha”.30 Ao ficar sem alma, a galinha voltou a estar 

condenada ao seu destino, que aliás é o mesmo de todos nós, pois “viver leva à 

morte”.31 

É o pintinho – o ovo em sua forma nascida – que também vai livrar a narradora 

de “Legião Estrangeira” da pequena Ofélia, a criança-filha da vizinha que a atormentava 

com visitas cheias de sabedoria infantil em forma de conselhos e críticas. Enquanto a 

narradora tentava escrever seus textos durante a tarde, período do dia em que estava 

“livre” da presença dos filhos e do marido para mergulhar em sua máquina de escrever, 

em seus oito anos “altivos e bem vividos”, Ofélia 
 
 
Dizia que na sua opinião eu não criava bem os meninos; pois meninos 
quando se dá a mão querem subir na cabeça. Banana não se mistura com 
leite. Mata. Mas é claro a senhora faz o que quiser; cada um sabe de si. Não 
era mais hora de estar de robe […], não era hora de ainda não ter tomado 
banho.32 
 
 

Os discursos de como comprar os legumes na feira, como organizar a 

geladeira, como arrumar a casa, em que momento tomar banho e vestir-se enlouqueciam 

a narradora, que se sentia ameaçada pela “sabedoria de ser mulher” da menina. 

Ameaçada talvez porque os discursos de Ofélia representassem “tecnologias de si” 

voltadas ao treinamento e à modificação das atitudes da narradora e por isso se 

configuravam como certa tentativa de dominação: do corpo, da estética, do modo de ser 

no mundo.33 “Cada um sabe de si”, diz cinicamente a menina à mulher, ao mesmo 

tempo em que arbitrariamente “sugere” formas de se alcançar a felicidade, a sabedoria, 

a perfeição, o “ideal de mulher”. Da mesma maneira que se uma pessoa chamar o ovo 

de branco esgota o assunto, se a mulher se transformar em “a mulher”, morre para a 

vida. Ofélia e a narradora, portanto, estavam ameaçadas de morte. 

Um dia, durante uma visita, Ofélia se deu conta de que havia um pintinho na 

cozinha, ficou fascinada, desejosa de brincar com o bicho e, nesse momento, “como um 

ectoplasma, ela estava se transformando em criança. […] Ela estava engrossando toda, a 

 
30 Id., 1998a, p. 50. 
31 Ibid., p. 52. 
32 LISPECTOR, 1998a, p. 69. 
33 Cf. FOUCAULT, 2004, p. 321-360. 



36 

 

                                                

deformar-se com lentidão. Por momentos os olhos tornavam-se puros cílios, numa 

avidez de ovo”.34 Ao desejar o ovo em forma de pintinho, Ofélia havia deixado de ser a 

voz de um discurso disciplinador do universo feminino para voltar a ser uma simples 

criança que já não ameaçava os momentos de escritura da narradora, nem seu “ser 

mulher”. A tensão entre a que escreve e o discurso disciplinador que tenta se impor, se 

reconfigura na presença do ovo – ou da própria escritura. 

A menina Ofélia talvez fosse um disfarce precoce de Tereza Quadros, Helen 

Palmer ou Ilka Soares, pseudônimos35 que Clarice Lispector usava para assinar os 

textos que escrevia para colunas femininas em jornais da imprensa carioca nas décadas 

de 1950 e 1960. Pequenas narrativas eram publicadas em forma de conselhos, receitas e 

segredos sobre beleza, decoração, moda, maquiagem, postura, etiqueta, comportamento 

e tudo o mais que poderia fazer parte do universo da mulher, mãe e esposa. Se por um 

lado esses textos poderiam configurar-se como uma grande coleção de “tecnologias de 

si”, por outro há espaço, entre eles, para a criação de um “laboratório de feitiçaria”. Ilka 

Soares, por exemplo, na coluna “Só para mulheres”, convida sua leitora a tornar-se uma 

bruxa moderna: ensina desde a confeccionar xampus e cremes na cozinha, até a 

desenvolver uma fórmula caseira para matar baratas. Ilka Soares subverte o próprio 

discurso disciplinador (como estar bonita, como cuidar do corpo, dos cabelos, da pele, 

da sedução...) para a ideia de que a mulher na cozinha detém um poder de 

transformação,36 um laboratório para criar e recriar a si mesma. 

Assim como a cozinha está para a transformação e recriação de si, o ovo está 

para a escritura. Se aceitarmos a afirmação da narradora de “O ovo e a galinha” de que 

seu falso emprego disfarça sua verdadeira função, esses textos sobre o universo 

feminino tornam-se fundamentais para a existência do ovo (embora por vezes houvesse 

“desvio de verba”): 
 
 
faço um mal aos outros que, francamente. O falso emprego que me deram 
para disfarçar minha verdadeira função, pois aproveito o falso emprego e dele 
faço o meu verdadeiro; inclusive o dinheiro que me dão como diária para 
facilitar minha vida de modo que o ovo se faça, pois esse dinheiro eu tenho 
usado para outros fins [...].37  
 

 
34 LISPECTOR, 1998a, p. 74.  
35 No caso de Ilka Soares, Clarice Lispector atuava como “ghost-writer”. 
36 Cf. NUNES. "Jogo de disfarces. Clarice Lispector e o ofício de escrever colunas femininas”. Disponível 
em: www.claricelispector.com.br/Download_Clarice_jornalista_por_Aparecida_Maria.pdf. 
37 LISPECTOR, 1998a, p. 57. 



37 

 

                                                

 
O ovo aparece aqui como a “escritura possível por outra escritura”, ou, 

analogamente, como o objecto clariceano na leitura de Raúl Antelo. O objecto é o 

objeto com um “c” que produz estranhamento, que tira o objeto de sua função, de seu 

entendimento comum, para transformá-lo num “magma de magmas”, ou seja, numa 

massa pastosa em estado de fusão que toma formas, mas nunca se cristaliza em uma 

forma, ou na forma. O objecto se faz possível e se apresenta através da palavra, mas ao 

mesmo tempo obriga essa palavra a deslocar-se para outras incessantemente, pois é 

única forma de se manter o objecto vivo. O objecto, assim, é um “objeto que se 

apresenta de forma obscura e enigmática, como coisa ou mercadoria, como signo 

equívoco e, ao mesmo tempo, esquivo”.38 

“Pois o ovo é um esquivo”, vai confirmar a narradora de “O ovo e a galinha”. 

“Diante da minha adoração possessiva” – desejo disciplinador – “ele poderia retrair-se 

para nunca mais voltar”.39 Para não decifrar o ovo – e esgotá-lo –, esse sujeito desejoso 

precisa mantê-lo “secreto, esquivo e removente”.40 No entanto, não se trata de desejá-lo 

como objeto impossível ou edipiano, mas dar a ele potência, possibilidade e 

desdobramento através da própria escritura, deixá-lo “inteiramente protegido por tantas 

palavras”.41 

Diriam talvez Ofélia, Tereza Quadros, Helen Palmer e Ilka Soares em suas 

dicas e conselhos para o “cuidado de si” que, embora haja rumores de que comer muito 

ovo faz mal, dá enjoo, pesa, faz subir o colesterol, seu verdadeiro perigo 
 
 
é que se descubra o que se poderia chamar de beleza, isto é, sua veracidade. 
A veracidade do ovo não é verossímil. Se descobrirem, podem querer obrigá-
lo a se tornar retangular. O perigo não é para o ovo, ele não se tornaria 
retangular. […] Mas quem lutasse para torná-lo retangular estaria perdendo a 
própria vida. O ovo nos põe, portanto, em perigo.42 
 
 

Não à toa, e não por acaso, “os iniciados disfarçam o ovo”. 

 

 

 
38 ANTELO, 1997, p. 28.  
39 LISPECTOR, 1998a, p. 59. 
40 ANTELO, 1997, p.26. 
41 LISPECTOR, 1998a, loc. cit. 
42 LISPECTOR, 1998a, p. 76. 



38 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

AGAMBEN, Giorgio. La comunidad que viene. Valencia: Pre-textos, 2006. 
 
______. Profanaciones. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2005. 
 
ANDRADE, Carlos Drummond de. “Procura da Poesia”. In: ______. Antologia 
Poética. Rio de Janeiro: José Olympio, 1983. 
 
ANTELO, Raúl. “Prólogo”. In.: LISPECTOR, Clarice. La araña. Buenos Aires: 
Corregidor, 2002 (p. 9 – 29) 
 
________. O objeto textual. Fundação memorial da América Latina: São Paulo, 1997. 
(Coleção Memo) 
 
BLANCHOT, Maurice. Lire. In: ______. L'espace Littéraire. Paris: Gallimard, 1968. 
 
BORGES, Jorge Luis. El Aleph. In: ______. El Aleph. Buenos Aires: La 
nación/Emecé, 2005. 
 
CHAUI, Marilena. Janela da alma, espelho do mundo. In: NOVAES, Adauto (Org.). O 
Olhar. São Paulo: Companhia das Letras, 1988. 
 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Introdução: rizoma. Mil platôs: capitalismo e 
esquizofrenia. v. 1. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1995. 
 
FOUCAULT, Michel. Introdução à vida não-fascista. Revista Comunicação&política, 
v. 24, n. 2. Rio de Janeiro: Centro Brasileiro de Estudos Latino-Americanos, 2006. 
 
___________. Conferencia 2. A verdade e as formas jurídicas. Rio de Janeiro: Nau, 
2005. 
 
___________. Tecnologias de si. Revista Verve, n.6. São Paulo: Nu-sol/PUC-SP, 2004. 
 
LISPECTOR, Clarice. Felicidade Clandestina. Rio de Janeiro: Rocco, 1998a. 
 
___________. Revelación de un mundo. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2005. 
 
___________. Laços de família. Rio de Janeiro: Rocco, 1998b. 
 
NUNES, Aparecida Maria. Jogo de disfarces. Clarice Lispector e o ofício de escrever 
colunas femininas. Disponível em: 
<http:www.claricelispector.com.br/Download_Clarice_jornalista_por_Aparecida_Maria
.pdf>. 

http://www.claricelispector.com.br/Download_Clarice_jornalista_por_Aparecida_Maria.pdf
http://www.claricelispector.com.br/Download_Clarice_jornalista_por_Aparecida_Maria.pdf

