
Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 57

De mistério e de letras: nenhum 
caminho por trás da linguagem?

Vinícius Nicastro Honesko

UNICAMP

Resumo
A partir da análise da compreensão de revelação – desde a perspectiva 

teísta católica até seus contemporâneos questionamentos filosóficos – o pre-
sente ensaio procura trabalhar com o problema da constituição da lingua-
gem humana, ao menos em certo âmbito da tradição ocidental. Para tanto, 
de acordo com a concepção da poesia de Paul Valéry, “lÊhésitation prolongée 
entre le son et le sens”, e tocando os problemas da questão mística da lin-
guagem – da cabala à filosofia da linguagem –, propõe uma leitura da onto-
-teo-lógica da linguagem, desde certos pressupostos da cabala até os recentes 
debates acerca da linguagem e do sentido estabelecidos, sobretudo, por Gior-
gio Agamben e Jean-Luc Nancy. Procura evidenciar a indagação do mistério 
do sentido e, assim, expor como a linguagem humana – como voz articulada 
 esbarra num imponderável (o silêncio como dimensão negativa, uma Voz) 

e, tal como preconizou Jacques Derrida, só pode se estruturar como borda. 
Por fim, apresenta como uma noção de jogo de letras, de construção de 
sentidos, arranja-se como a possibilidade da linguagem poética: não uma 
comunicação, mas revelação e ex-posição para além da prisão no pressuposto 
comunicacional, qual seja, o impronunciável nome (não) divino. 

Palavras-chave: revelação; linguagem; Voz; ex-posição; sentido. 

Résumé
À partir de l’analyse de la compréhension de révélation – du point de 

vue théiste catholique jusqu’aux questionnements philosophiques contem-
porain sur le thème – le présent essai cherche à travailler avec le problème de 
la constitution du langage humaine, au moins dans un certain domaine de 
la tradition occidental. Pour autant, selon la conception de la poésie de Paul 
Valéry, « l’hésitation prolongée entre le son et le sens », et en touchant les pro-
blèmes de la question mystique du langage – de la cabale à la philosophie du 
langage –, il propose une lecture de la onto-théo-logique du langage, depuis 
certaines présupposés de la cabale jusqu’aux récents débats, établis surtout 
par Giorgio Agamben et Jean-Luc Nancy, sur le langage et le sens. Il cherche 
à mettre en évidence la quête du mystère du sens et, de cette façon, à exposer 
comment le langage humain – comme voix articulée  heurte contre un 
impondérable (le silence comme dimension négative, une Voix) et, comme 
a préconisé Jacques Derrida, peut seulement se structurer comme bord. Par 
fin, il présente comme une notion de jeu de lettres, de construction de sens, 
s’arrange comme la possibilité du langage poétique : pas une communica-
tion, mais révélation et ex-position au-delà de la prison dans le présupposé 
communicationnel, c’est à dire, lÊimprononçable nom (non) divin.

Mots-clés: révélation; langage; Voix; ex-position; sens.               



58 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

1.

La Bestia assassina.
La Bestia che nessuno mai vide.
La Bestia che sotterraneamente

falsamente mastina
ogni giorno ti elide.

La Bestia che ti vivifica e uccide...
......

io solo, con un nodo in gola,
sapevo. ˚ dietro la Parola.

Giorgio Caproni

O Catecismo da Igreja Católica – estabelecido no dia 
11 de outubro de 1992, no pontificado de João Paulo II e 
cujo projeto de estruturação e redação fora iniciado em 1986 
pelo então cardeal Joseph Ratzinger –, em sua primeira parte 
(A Profissão de fé), mais especificamente no capítulo terceiro 
da primeira seção, Eu Creio  Nós Cremos, traz o querigma 
do conhecimento de Deus segundo a Igreja. Logo na abertura 
do capítulo há uma citação da compilação dos dogmas católi-
cos feita por Heinrich Joseph Dominicus Denzinger, em 1854, 
Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de 
rebus fidei et morum, na qual se diz que a razão humana é 
possuidora da capacidade de conhecer Deus com certeza a par-
tir das coisas criadas. O catecismo completa-a dizendo que sem 
tal capacidade seria impossível ao homem acolher a revelação 
de Deus. 

No catecismo está elaborada uma compreensão das difi-
culdades históricas a respeito do conhecimento de Deus. Nada 
de novo, com efeito, em relação à tradição católica que desde 
há muito lida com o tema. Exemplar nesse sentido, entretanto, 
é a proposição que a Encíclica Humani generis, de Pio XII, 
declara logo na sua introdução:

Não é de admirar que haja constantemente discórdias e 
erros fora do redil de Cristo. Pois, embora possa realmente 
a razão humana com suas forças e sua luz natural chegar 
de forma absoluta ao conhecimento verdadeiro e certo 
de Deus, único e pessoal, que sustém e governa o mu-
ndo com sua providência, bem como ao conhecimento 
da lei natural, impressa pelo Criador em nossas almas, 
entretanto, não são poucos os obstáculos que impedem 
a razão de fazer uso eficaz e frutuoso dessa sua capaci-
dade natural. De fato, as verdades que se referem a Deus 
e às relações entre os homens e Deus transcendem por 
completo a ordem dos seres sensíveis e, quando entram 
na prática da vida e a enformam, exigem o sacrifício e a 



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 59

abnegação própria. Ora, o entendimento humano encon-
tra dificuldades na aquisição de tais verdades, já pela ação 
dos sentidos e da imaginação, já pelas más inclinações, 
nascidas do pecado original. Isso faz com que os homens, 
em semelhantes questões, facilmente se persuadam de ser 
falso e duvidoso o que não querem que seja verdadeiro.

Por isso deve-se defender que a revelação divina é mo-
ralmente necessária para que, mesmo no estado atual do 
gênero humano, todos possam conhecer com facilidade, 
com firme certeza e sem nenhum erro, as verdades religio-
sas e morais que não são por si inacessíveis à razão.

Ademais, por vezes, pode a mente humana encontrar 
dificuldade mesmo para formar juízo certo sobre a cre-
dibilidade da fé católica, não obstante os múltiplos e ad-
miráveis indícios externos ordenados por Deus para se 
poder provar certamente, por meio deles, a origem divina 
da religião cristã, exclusivamente com a luz da razão. Isso 
ocorre porque o homem, levado por preconceitos, ou insti-
gado pelas paixões e pela má vontade, não só pode negar a 
evidência desses sinais externos, mas também resistir às ins-
pirações sobrenaturais que Deus infunde em nossas almas.1

O catecismo, ao comentar tal encíclica, salienta que “o ho-
mem tem necessidade de ser iluminado pela revelação de Deus, 
não somente sobre o que ultrapassa o seu entendimento,” 2 mas 
também sobre aquilo que por si só não é inacessível à razão, 
mas que, pelo atual estado histórico humano, torna-se difícil 
de ser compreendido.

Revelação, no sentido dos teólogos católicos, portanto, é 
uma espécie de suporte para os limites da razão; ou seja, é o 
que abre ao entendimento humano (à sua razão – ao seu logos) 
aquilo que apenas o próprio Deus pode mostrar (ou, ainda, 
possibilita a clarificação de situações que, ainda que acessíveis 
à razão, somente se reveladas por Deus são compreendidas). 
A partir dessa construção conceitual católica, se aquilo que a 
revelação dá ao conhecimento humano fosse acessível à razão, 
revelação cessaria de ser revelação. Além disso, a revelação divi-
na, como atesta a Humani generis, é necessária como condição 
e possibilidade do conhecimento em geral.

A partir de um trecho da Carta aos Colossenses de Paulo, 
quando este afirma seu encargo de ministro do corpo de Cristo 
“para levar a bom termo o anúncio da Palavra de Deus, o mis-
tério escondido desde os séculos e desde as gerações, mas agora 
manifestado aos seus santos” (Col, 1: 25-26)3, Giorgio Agam-
ben expõe como o termo mistério, em tal passagem, opõe-se 
à palavra de Deus. Segundo o filósofo italiano – que deses-
tabiliza, em sua leitura, a hermenêutica católica do texto – o 
que se esconde no mistério não é algo concernente ao presente 
mundo ou ao mundo futuro, mas apenas à própria palavra de 
Deus.4 A revelação de um mistério, nesse sentido, é a experiên-

1.   PIO XII. Humani Generis. 
Sobre opiniões falsas que 
ameaçam a doutrina católica..

2.   CATECISMO DA IGREJA 
CATÓLICA, 1993, p. 25.

3.   As referências do texto 
bíblico são feitas a partir da 
seguinte versão: A Bíblia de 
Jerusalém. São Paulo: Paulus, 
1995.

4.   Cf. AGAMBEN, Giorgio. 
La Potenza del Pensiero. Saggi e 
conferenze, 2005, p. 26.



60 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

cia mais comum, a mais banal, da ocupação do homem com 
a linguagem e com o mundo aberto das significações. Não há 
desvelamento de um algo escondido, mas somente pura expo-
sição do próprio logos, da linguagem na sua possibilidade de 
ser proferida. 

Também Jean-Luc Nancy, nos traços das Paixões de Jac-
ques Derrida, fala que no mistério não há um conteúdo de 
significados a ser revelado, mas infinito de sentidos que se abre 
nos nomes próprios e que retira a pergunta imediata que se faz 
diante do mistério – “o que isso quer dizer?” –, pois não há 
sentido último (uma espécie de verdade do ser), mas o infinito 
de sentidos do mundo aberto pela linguagem. Isto é,

não há um mistério que esperaria ser desvelado e que 
nos revelaria um sentido escondido. Não há um sentido 
último, mas há um “infinito do sentido”, a fórmula foi 
pronunciada. Esse infinito do sentido não é nada que nós 
poderíamos tomar, nada que nós, tampouco, poderíamos 
figurar e, ainda menos, do qual poderíamos fazer para nós 
algo como um deus, para não falar de um ídolo. (...) É por 
isso que diante de um homem ou de uma mulher, obvia-
mente, o que nós chamamos uma “pessoa”, isto é, algo, se 
assim posso dizer, que está antes de tudo apresentado por 
um rosto e um nome – e o nome diz a verdade do rosto –, 
estou diante de uma singularidade, e é a respeito dessa sin-
gularidade que o nome, o nome próprio, diz-me algo. Ora 
o nome próprio, como sabemos pela boa linguística, não 
quer dizer nada, mesmo se é transferência de um nome co-
mum. E apenas o rosto, assim que ele me apresenta traços, 
aspectos, olhares, mostra-me também que não me entrega 
a intimidade da pessoa. E que talvez ela não pode ser en-
tregue, significada.5

O olhar para as coisas – um olhar que é já sempre atraves-
sado pela linguagem – revela o mundo, o infinito de sentidos 
das relações singulares das coisas e nomes. 

É nesse sentido, creio, que a experiência do mistério é, no 
fundo, a experiência, ousaria dizer, mais comum. Ela é a 
experiência que acontece assim que nós não estamos ocu-
pados com outra coisa – e “outra coisa” é evidentemente 
o que é sem mistério, que pode conter muitos supostos 
mistérios, isto é, de fato, segredos, coisas que não conhe-
cemos, truques a serem encontrados, receitas a aprender, 
competências a manejar quando assim o podemos, se 
nós podemos. Mas isso que se produz sem cessar não é 
mistério. Melhor dizendo, não é concedido, da manhã à 
noite, em cada minuto, encontrar-se diante do mistério 
sem segredo, mas isso se produz por momentos – se a 
isso prestamos atenção. E, penso, além disso, que é mui-
to simples e muito evidente dizer que, sem isso, nós não 
continuaríamos a viver numa humanidade tão difícil, que 

5.   NANCY, Jean-Luc. 
LÊévidence du mystère. In: Le 
Voyage Initiatique, 2011, pp. 
89-90. Todas as citações feitas de 
obras em outras línguas que não 
o português foram traduzidas 
pelo autor. 



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 61

deixa a vida tão difícil. Nós continuamos porque sabemos 
algo do mistério de cada um, homem, animal, planta, e do 
mistério deste mundo que nós transformamos sem cessar. 
Nós sabemos que é o mistério de um sentido infinito.6

Revelar o sentido de um mistério não é desvendar o ser 
por trás do significante linguístico, um absoluto – que poderia, 
inclusive, ser o Absoluto, o deus absconditus no mundo, o 
logos joanino –, uma razão última que determinasse o sentido 
da revelação, pois

tudo quanto existe é sua própria razão, não tem nenhuma 
outra, o que não quer dizer que seja em si mesmo prin-
cípio e fim, já que não é “si mesmo”. É sua própria dis
-posição como pluralidade de singularidades. Esse ser se 
ex-põe então como o entre e como o com dos singulares. 
Ser, entre e com dizem a mesma coisa: dizem precisamente 
o que não pode mais que ser dito (o que se denominaria, 
por outro lado, “o inefável”), o que não se pode apresentar 
como um ente entre outros, já que é o “entre” de todos os 
seres (entre: dentro, em meio de, com) que são todos e a 
cada vez uns entre outros. Ser não diz nada distinto e, em 
consequência, se o dizer diz sempre o ser de uma maneira 
ou outra, em troca o ser não se expõe mais do que no 
incorpóreo do dizer.7

O conhecimento revelado é a revelação do sentido do que 
se dá como existente, e não há, por trás deste, senão a própria 
exposição da incorporalidade do dizer.  Assim, o que a razão 
– para voltar aos termos dos teólogos católicos – não pode 
conhecer por si, um suposto (pressuposto) não linguístico da 
linguagem (o inefável divino), só pode significar que o

conteúdo da revelação não é uma verdade exprimível sob 
a forma de proposições linguísticas sobre o existente (ain-
da que se tratasse do ente supremo), mas, muito mais, 
uma verdade que concerne à própria linguagem, ao fato 
de que a linguagem (e, portanto, o conhecimento) seja. 
O sentido da revelação é que o homem pode revelar o 
existente através da linguagem, mas não pode revelar a 
própria linguagem. Em outras palavras: o homem vê o 
mundo através da linguagem, mas não vê a linguagem. 
Esta invisibilidade do revelador naquilo que ele revela é a 
palavra de Deus, é a revelação.8

A revelação não porta à luz um segredo, uma proposição 
significante com determinado valor léxico (isto é, uma reali-
dade escondida do mundo ou do além-mundo), mas apenas 
o velamento em si que é revelado. Em outras palavras: se um 
segredo é mantido apenas na medida em que o seu significado 
permanece escondido no discurso não-dito que explicitaria o 
conteúdo (a significação lexical, portanto) omitido por aquele 

6.   Ibidem, pp. 90-91.

7.   NANCY, Jean-Luc. Ser 
Singular Plural, 2006, p. 102. 

8.   AGAMBEN, Giorgio. La 
Potenza del Pensiero. Saggi e 
conferenze, 2005, p. 26.



62 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

que mantém o segredo, a revelação revela apenas o lugar do 
discurso, isto é, que existe a linguagem. Revelar é o ato de in-
dicar o lugar do discurso, apontar para o ter-lugar da palavra 
humana. Desse modo, se o segredo está retido na intenção de 
significação de um sujeito que fala, isto é – e lembrando a 
sugestão de Paolo Virno a respeito de uma dupla dimensão da 
linguagem: aquilo que se diz e o fato de que se fala9 , é um 
jogo entre o que é dito e o que se quer dizer (a própria fun-
cionalidade da linguagem na relação significante/significado), 
jamais pode, entretanto, impedir a revelação. Esta é a exposição 
irremediável de um fato: fala-se, ou seja, o discurso tem lugar.

No texto cardinal da tradição cristã, a abertura do evange-
lho de João, o Verbo demora no Pai:

No princípio era o Verbo
E o Verbo estava com Deus
e o Verbo era Deus.
No princípio, ele estava com Deus.
Tudo foi feito por meio dele
e sem ele nada foi feito.
O que foi feito nele era a vida 
se a vida era a luz dos homens;
e a luz brilha nas trevas, 
mas as trevas não a apreenderam. (Jo, 1:1-5) 

Mas ele, o Verbo, não é senão uma espécie de silêncio 
em que o que é velado inexoravelmente se revela no existente: 
o inefável, o pressuposto silencioso da linguagem, estava em 
Deus e era deus – e, assim, podemos ler na proposição 6.44 do 
Tractatus de Wittgenstein a exposição de seu místico como o 
linguístico: “O que é místico não é como o mundo é mas que 
ele seja”.10 E que ao longo dos séculos, na chamada cultura 
ocidental, o início do texto de João tenha sido equacionado 
pelos teólogos nas doutrinas da economia trinitária, diz que, 
para além do infinito de sentidos, no catolicismo (e, em geral, 
no protestantismo) o sentido último é que permanece como o 
próprio velado às condições de racionalidade do homem – e 
daqui a revelação apregoada na catequética católica. Entretan-
to, quando João expõe como princípio o Verbo – a Palavra –, 
este não pressupõe nada além de si mesmo. “Não há nada antes 
dela [a palavra] que possa explicá-la ou, por sua vez, revelá-la 
(não há palavra para a palavra) e sua estrutura trinitária não 
é nada além do movimento de sua própria auto-revelação.”11 
O não-pressuposto absoluto que, por sua vez, é o pressuposto 
por excelência, é o próprio Verbo, isto é, o próprio Deus.

A revelação é a exposição do lugar que transcende toda 
palavra e conhecimento humanos (em termos contemporâne-
os: a revelação exerce uma função de metalinguagem que, no 
entanto, não tem função significante, mas apenas a indicação 

9.   Cf. VIRNO, Paolo. Quando 
il verbo si fa carne. Linguaggio 
e natura umana, 2003.

10.   WITTGENSTEIN, Ludwig. 
Tractatus Logico-philosophicus, 
1968, p. 128.

11.   AGAMBEN, Giorgio. La 
Potenza del Pensiero. Saggi e 
conferenze, 2005, p. 27.



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 63

insignificante do ter-lugar da linguagem). Por outro lado, po-
rém, não mostra nada além da própria linguagem, do lugar 
do discurso, do fato de que a linguagem existe. Assim como a 
Voz12 e como o nome (onoma) – e também o inefável místico 
– a revelação evidencia o fundo negativo sobre o qual a palavra 
humana parece se fundar; o infundamento que é o fundamen-
to – a auto-pressuposição – do logos. (“Que haja linguagem é 
de tal modo certo quanto incompreensível, e esta incompreen-
sibilidade e esta certeza constituem-se na fé e na revelação.”13).

O fundamento negativo, no entanto, também tem outro 
nome, o outro nome do ser, o outro nome de Deus: nada. E, 
preso à lógica da linguagem significante, o nada que sobeja o 
ser é o silêncio que fundamenta a linguagem. Jacob Taubes, in-
tentando uma interpretação ontológica da teologia, pergunta-
-se: “O nada, pode ser expressado de maneira significativa?” Ao 
que responde:

O nada nunca pode ser um objeto, mas, enquanto sujeito, 
precede sempre e em todas as partes qualquer coisa. Quan-
do a linguagem está reduzida aos limites que fixa a lógica 
dos objetos, o nada não pode ser expressado. A linguagem 
deve estar livre da sujeição da lógica dos objetos. Na rede 
da lógica dos objetos não há verdadeiramente um sujeito 
e a distinção gramatical entre sujeito e objeto é confusa e 
enganosa. Como se distingue, pois, o sujeito de uma pro-
posição ontológica do objeto lógico? Ambos são objetos. 
Não somente falha aqui a linguagem; a lógica dos objetos 
não está em condições de expressar o sujeito ontológico. 
Se a linguagem se vir liberada dessa lógica, talvez poderia 
expressar-se nela até o silêncio.14

A linguagem arquitetada numa lógica de objetos (numa 
lógica de predicados, diria Agamben), está ligada ao como é 
o mundo wittgensteiniano, mas deixa o seu rastro misterioso 
no que é o mundo: o silêncio inexpresso da existência de algo 
não mais do que nada. E o Verbo que demorava em Deus é 
também o nada, porém, que explode no que há, na existência 
do mundo. Diz Taubes que aí ateísmo e teologia tocam o nada 
na sua identificação com Deus:

A teologia e o ateísmo ocultam Deus como o nada. Quan-
do, no passado, intentou-se definir a relação entre Deus 
e o mundo, surgiu a ideia da “creatio ex nihilo”. Nessa 
formulação permanece sem clareza a relação entre o “ex 
nihilo” e o “a deo”, implícita ainda que não seja mencio-
nada. Se Deus cria a criação a partir do nada, ele deve ter 
uma relação com esse nada. Mas, como pode ser “relacio-
nado”... com esse nada se Deus é Deus? Somente se se trata 
de uma “relação” de identidade, se “deus” e “nihil” são 
idênticos. Então, “creatio ex nihilo” significa uma “creatio 
ex deo”. Mas se “creatio ex nihilo a deo” significa “creatio 

12.   Cf. AGAMBEN, Giorgio. 
El Lenguaje y la Muerte. Un 
seminario sobre el lugar de la 
negatividad, 2002; AGAMBEN, 
Giorgio. Infância e História. A 
destruição da experiência e a 
origem da história, 2005.

13.   AGAMBEN, Giorgio. La 
Potenza del Pensiero, 2005, pp. 
29-30.

14.   TAUBES, Jacob. Del culto a 
la cultura. Elementos para una 
critica de la razón histórica, 
2007, p. 264. 



64 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

ex nihilo a nihilo”, qual sentido pode ter então “creatio”? 
“Ex nihilo fit ens creatum” não se opõe a “ex nihilo nihil 
fit”? Essa contradição se resolve se Deus e o nada são um. 
Se “deus” e “nihil” são idênticos, então coincidem “crea-
tio ex nihil” e “ex nihilo nihil fit”. “Creatio” significa 
então o explodir do nada numa multiplicidade de algo. 
Nessa explosão do nada nasce a multiplicidade de algo. 
Na multiplicidade de algo é perceptível o desejo pela uni-
dade da criação nascida da explosão. O nada retumba com 
as dores do parto de algo. O nascimento, como explosão 
do nada na multiplicidade de algo, e a morte, como a 
fusão da multiplicidade na unidade do nada, voltam-se 
eternamente um ao outro.15

A explosão do nada no existente é a ex-posição da singula-
ridade plural do mundo, e esta só pode ser dita na linguagem, 
no “infinito de sentidos” de que fala Nancy:

A linguagem é o que expõe a singularidade plural. Nela, 
todo o existente se expõe como seu sentido, quer dizer, 
como a participação originária segundo a qual o existente 
se relaciona com o existente, circulação de um sentido do 
mundo que não possui nem começo nem fim, que é o sen-
tido do mundo como ser-com, a simultaneidade de todas 
as presenças que são todas, umas em respeito às outras, e 
das que nenhuma é em si sem ser com as demais.16

Um tal “infinito de sentidos” da explosão do nada na 
maravilha do existente jamais pode estar presente numa com-
preensão de revelação teísta como a católica. Ainda numa tra-
dição que remontaria a Anselmo, o nada não esbarra no ser 
sobre o qual nada maior, nem anterior, pode ser concebido. O 
argumento ontológico – a prova da existência de algo por um 
simples pronunciar de palavras – funciona como um suporte 
para uma revelação que revelaria o Ser somente por um princí-
pio de razão última.

Nós acreditamos que tu és um ser sobre o qual nada maior 
pode ser concebido. Ou não há tal natureza, já que o tolo 
disse no seu coração que não há Deus? (Salmo 14:1). Mas, 
sob qualquer atributo, esse néscio, quando ouve acerca 
desse ser do qual falo – um ser sobre o qual nada maior 
pode ser concebido – compreende o que ouve e aquilo que 
compreende está no seu entendimento; embora ele não 
entenda que isso exista. (...) Até mesmo o tolo está conven-
cido de que algo exista ao menos no entendimento, sobre 
o qual nada maior pode ser concebido. Assim, quando ele 
ouve sobre isso, ele entende isso. E, não importa o que é 
entendido, existe no entendimento. E, indubitavelmente, 
aquilo sobre o qual nada maior pode ser concebido, não 
pode existir no entendimento sozinho.17

Quando o tolo ouve o nome de Deus, o simples fato de 

15.   Ibidem, p. 265. 

16.   NANCY, Jean-Luc. Ser 
Singular Plural, 2006, p. 101. 

17.   ANSELMO. Proslogium. 
Translated From The Latin 
By Sidney Norton Deane, 
B. A. With An Introduction, 
Bibliography, And Reprints 
Of The Opinions Of Leading 
Philosophers And Writers On 
The Ontological Argument 
(Chicago, The Open Court 
Publishing Company, 1903, 
reprinted 1926).



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 65

formular algo em seu pensamento garante a existência da coisa 
pensada – que no argumento de Anselmo é o próprio Deus. 
Ou seja, aquilo que é falado por alguém – uma vez que o tolo 
deve escutar o nome de Deus – é, no argumento, existente. 
Todavia, enquanto dito que é e não como é, é apenas o lugar 
pressuponente da linguagem, seu ter-lugar. Assim, em Ansel-
mo, de acordo com Agamben,

um ser cuja simples nominação linguística implica a 
existência existe: é a linguagem. O fato de que eu fale e 
de que alguém escute não implica a existência de nada 
– a não ser da linguagem. A linguagem é aquilo que 
deve necessariamente pressupor a si mesma. Aquilo 
que o argumento ontológico prova é, portanto, que, se 
os homens falam, se existem animais racionais, então 
existe uma palavra divina, no sentido em que já sempre 
haja a preexistência da função significante e a abertura 
da revelação (apenas nesse sentido – isto é, somente se 
Deus é o nome da preexistência da linguagem, do seu 
permanecer na arké  o argumento ontológico prova a 
existência de Deus).18

O problema é que, ao tentar provar a existência de um ser 
por meio de um discurso dotado de significado, a única coisa 
provada é a existência do ter-lugar da linguagem, isto é, a exis-
tência da linguagem. A ausência do ser que se pretendia provar 
presente, portanto, lança o teísmo à sua impossibilidade – ou, 
como lembra Jean-Luc Nancy, num belo ensaio denominado 
O Nome de Deus em Blanchot, a um ausenteísmo. Nesse mes-
mo ensaio, diz o filósofo francês:

Se o nome de Deus vem no lugar de uma ausência do 
sentido, ou como na linha de fuga e na perspectiva ao 
mesmo tempo infinita e sem profundidade de campo 
dessa mesma linha de fuga, é antes de tudo porque esse 
nome não diz respeito a uma existência, mas, precisa-
mente, à nomeação – que não seria nem a designação 
nem a significação – dessa ausência. Não há aí, portanto, 
a justo título, nenhuma “questão de Deus” que deveria 
ser colocada como a questão ritual da existência ou da 
não-existência de um ente supremo. Semelhante questão 
se anula por si mesma (sabemos disso desde Kant, aliás, 
bem antes dele), já que um ente supremo deveria ainda 
se encontrar em dívida com o seu ser ou com o próprio 
ser em alguma instância ou em alguma potência (termos 
evidentemente muito impróprios) impossível de organi-
zar na ordem dos entes.19

Uma revelação nada revela, portanto, senão a abertura do 
espaço do simples discurso, no seu não-revelar um conteúdo 
discursivo – uma significação –, mas o puro evento da lin-
guagem, aquilo que Agamben denomina como uma dimensão 

18.   AGAMBEN, Giorgio. La 
Potenza del Pensiero, 2005, 
p. 28. 

19.   NANCY, Jean-Luc. O nome 
de Deus em Blanchot, 2013.



66 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

lógica original e além daquilo que na linguagem é dito, isto 
é, a Voz (ou, revertendo e anulando a conscienciosa revelação 
teísta, o nada que é Deus). Por isso, “o nome de Deus, isto é, o 
nome que nomeia a linguagem, é, portanto (como a tradição 
mística não cessou de repetir), uma palavra sem significado”.20 

Essa identificação entre nada e deus pode ser remetida à 
ironia cabalista, lembrada por Gershom Scholem, de que há 
uma tradição em que a verdade do ser pode ser proferida: “O 
cabalista mantém a ideia de que a verdade tenha uma tradi-
ção, de que a verdade possa ser proferida. Afirmação irônica, 
já que a verdade de que se fala aqui é tudo menos proferível. 
A verdade pode ser conhecida, mas não transmitida, e exa-
tamente isso que dela é proferível não a contém mais”.21 To-
cada a verdade, pelo fato da existência da linguagem (que o 
mundo é), nenhum conteúdo auferido do toque – nenhum 
discurso significante, nenhuma tradição – é capaz de dizer 
a verdade, de transmiti-la.22 Ou ainda, dizer o misterioso 
ter-lugar da linguagem (ou, com Heidegger, “o dizer capaz 
de trazer à linguagem a essência vigorosa a linguagem”23) 
não na voz, mas como Voz  e eis a Besta caproniana por 
trás da Palavra. A uma verdadeira língua (uma língua pura, 
diria Benjamin), no tempo histórico (ao menos na tradição 
ocidental), não se tem acesso.

O inteiro pode ser proferido somente de modo oculto. 
O Nome de Deus pode ser chamado, mas não pronuncia-
do. Já que somente o que na língua há de fragmentário 
faz sim com que ela possa ser falada. Não se pode falar a 
“verdadeira” língua, assim como não se pode cumprir um 
ato absolutamente concreto.24 

É possível chamar o nome divino, em outros termos, o 
Verbo, mas não é possível pronunciá-lo. Um lugar silencioso 
da linguagem que aparece, mas que não pode ser visto. No 
que toca à interpretação catequética católica, é perceptível 
que os elementos que a teologia cristã declara inapreensíveis 
pela razão, aquilo que excede os nomes, seriam passíveis 
de conhecimento pelo homem somente pela revelação. No 
entanto, tais elementos incompreensíveis (impronunciáveis 
– portanto, o próprio deus) são o que, insistindo na termi-
nologia católica, a razão reconhece como seu pressuposto, 
como o silêncio que possibilita a linguagem (uma ausência 
que é deus). Uma incompreensão a dar suporte à compreen-
são – isso que, no debate linguístico, nada mais é que o 
silêncio das palavras.

20.   AGAMBEN, Giorgio. La 
Potenza del Pensiero, 2005, 
p. 29. 

21.   SCHOLEM, Gershom. 
Il Nome di Dio e la Teoria 
Cabbalistica del Linguaggio, 
2005, p. 93.

22.   E aqui toda a implicação 
das questões acerca da palavra 
de ordem e do discurso 
indireto, analisados por 
Deleuze e Guattari, pode ser 
interessante para se pensar os 
modos da tradição transmissível 
da verdade. Cf. DELEUZE, 
Gilles; GUATTARI, Félix. 
Mil Platôs. Capitalismo e 
esquizofrenia. Vol. II, 1997. 
p. 13. “O difícil é precisar o 
estatuto e a extensão da palavra 
de ordem. Não se trata de uma 
origem da linguagem, já que a 
palavra de ordem é apenas uma 
função-linguagem, uma função 
co-extensiva à linguagem. Se 
a linguagem parece sempre 
supor a linguagem, se não se 
pode fixar um ponto de partida 
não-linguístico, é porque a 
linguagem não é estabelecida 
entre algo visto (ou sentido) e 
algo dito, mas vai sempre de um 
dizer a um dizer”.

23.   HEIDEGGER, Martin. A 
Caminho da Linguagem, 2003, 
p. 187.

24.   SCHOLEM, Gershom. 
Il Nome di Dio e la Teoria 
Cabbalistica del Linguaggio, 
2005, p. 101. 



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 67

2.

Não te machuque a minha ausência, meu Deus,

Quando eu não mais estiver na Terra

Onde agora canto amor e heresia

Outros hão de ferir e amar

Teu coração e corpo. Tuas bifrontes

Valias, mandarim e ovelha, soberba e timidez.

Não temas.
Meus pares e outros homens

Te farão viver destas duas voragens:
Matança e amanhecer, sangue e poesia.

Chora por mim. Pela poeira que fui
Serei, e sou agora. Pelo esquecimento

Que virá de ti e dos amigos.
Pelas palavras que te deram vida

E hoje me dão morte. Punhal, cegueira

Sorri, meu Deus, por mim. De cedro
De mil abelhas tu és. Cavalo-dÊágua

Rondando o ego. Sorri. Te amei sonâmbula
Esdrúxula, mas te amei inteira.

Hilda Hilst

Não é a literatura, por sua vez, o toque nessa borda plena 
de silêncio e que, ao mesmo tempo, revela o mundo, que é a 
linguagem? Ademais, a poesia, como a tarefa do poeta, não é o 
chamar o nome silencioso, o impronunciável silêncio sempre 
dito, na linguagem? 

Divagações gozosas – e Hilda Hilst, na sua interpelação a 
Deus, despede-se da palavra em deus  são a porta de acesso à 
borda em que o poeta, lançando-se na hésitation prolongée en-
tre le son et le sens, brinca tal qual um infante. É a possibilidade 
de armar, num texto, a brincadeira infantil diante das letras, 
que, em certo sentido, excede a linguagem enquanto função 
comunicativa. E esse jogo é também um modo de não se referir 
a nada útil, mas a algo sutil como uma letra, um gramma, para 
dizer com Derrida. É curioso como uma letra desloca o emble-
ma máximo dos tempos de capitalismo financeiro doentio ao 
seu oposto. Os adjetivos útil e sutil, de fato, não são opostos; 
porém, o primeiro refere-se à necessidade, ao uso determinado 
e preciso, ao mundo da produção, já o segundo diz respeito a 
coisas delicadas, pequenas e refinadas (e, outra brincadeira: útil 



68 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

é paroxítona - claro, as palavras também podem ser estoicas: 
primeiro a força para depois ter o descanso numa ética do labor, 
mesmo que se possa pensar no sexo, se bem que de modo ainda 
muito cristianizado; sutil é oxítona - o clímax vem aos poucos, é 
tântrico, é de gozo contínuo com uma explosão final).

Os substantivos utilidade e sutileza conseguem expor, 
mais que seus adjetivos, figuras desse mundo opositivo. Com 
frequência se diz que a lógica do mercado é a utilidade, que 
é imperiosa, que não dá tréguas; a sutileza, por sua vez, seria 
para momentos precisos (normalmente associados ao “lazer” 
do homem médio – num discurso ainda dentro da lógica ca-
pitalista), não dado às coisas úteis. Em outra linguagem, pode-
ríamos dizer que a utilidade é masculina, enquanto a sutileza 
é feminina (e isso se agrava ainda mais em estudos biológicos 
que apontam a caça – coisa verdadeiramente útil – ao macho, 
enquanto à fêmea restariam os trabalhos menos úteis e mais 
sutis – a preparação dos alimentos, o cuidado com a cria etc.). 
É evidente que a distinção pautada no critério da necessidade 
não é taxativa (aliás, não é questão de dois opostos).

Nesse jogo com um s, por exemplo, é possível abrir toda 
uma temática: com s diz-se sexo, palavra na qual a letra s apare-
ce uma só vez, mas é dita duas. Nada mais gratuito que o sexo 
(a não ser que, escolástica e cretinamente, alguém queira dizer 
que sexo é para a reprodução – o que seria reafirmar a lógica da 
utilidade num espaço em que predomina a sutileza). Foucault 
foi muito perspicaz ao dizer que diante do minúsculo segredo 
do sexo todos os enigmas do mundo parecem menores. Mas 
não se preocupando com os enigmas ditos no mundo, mas tão 
somente com o das letras, é possível abrir um jogo, como o 
da letra s (e, anfibologicamente, ao modo de Max Ernst no La 
Femme 100 têtes, no qual o número 100 funciona como uma 
caixa de letras – e sons – para uma brincadeira com a sentença: 
sans tête, cent tête, sÊentête, sang tête...).

Pensar a linguagem a partir de uma espécie de jogo de 
letras é algo feito pela cabala judaica. Toda a experiência mís-
tica dos judeus medievais se dava por meio da reflexão sobre 
o tetragrama sagrado. O nome com o qual deus nomeia a si 
mesmo é a tal ponto uma experiência da letra, que não pode 
ser proferido (nomen innominabile). Para o místico, o som 
e a letra coincidem e daí a força criadora do Nome. A auto-
-nomeação divina seria como que anterior ao primeiro ato da 
criação e esta, a criação, seria apenas emanação das letras que 
compõem o nome divino (daí o caráter impronunciável do 
nome do deus judeu). Em hebraico a palavra ot não quer dizer 
apenas letra, mas também signo. Eis a razão de as teorias ca-
balísticas pensarem as letras como assinaturas secretas (signos 
secretos) do divino em todos os graus do processo da criação. 
Isaac o cego – que Scholem diz ser talvez o primeiro cabalis-



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 69

ta provençal passível de ser historicamente individualizado25 
– dizia que toda letra, como configuração de forças criadoras 
divinas, representa as formas supremas (divinas) e, ao assumir 
um aspecto visível no plano terreno, passa a possuir um corpo 
e uma alma. Esta seria a articulação do espírito divino que vive 
na letra (proveniente do sopro da criação), de modo que todo o 
criado está fundamentado na linguagem divina, à qual, porém, 
os homens não têm acesso. A estes é deixada como herança a 
maldição de saber reconhecer as letras do nome divino (o te-
tragrama), porém, a impossibilidade de pronunciá-lo. De certo 
modo, falamos aqui de uma gramática do inominável, do que 
não pode ser proferido; isto é, no fundamento (a letra) de toda 
palavra e de todo proferir (a fonética, a voz), existe uma nega-
ção fundamental – a Voz. E, além da cabala judaica, também a 
gnose tardo-antiga e a mística cristã fazem tal experiência. 

Henri-Charles Puech, ao comentar a obra do místico Pseu-
do-Dionísio Aeropagita, indica como a relação de inadequação 
da apreensão mística de um sujeito cognoscente e um objeto 
desconhecido encontra seu ajuste na Treva (as condições para 
o sujeito ser iniciado e, ao mesmo tempo, como sinal da trans-
cendência divina – de modo simétrico a como o silêncio é 
condição para o sujeito na espera divina e como Deus mesmo 
pode ser dito silêncio, Sigé). No caminho do místico ao êxtase, 

diz Puech, 

Nuvem e Obscuridade aqui simbolizam, portanto, a im-
possibilidade de a união mística esgotar um objeto que 
permanece fora de toda apreensão, que não pode nem 
mesmo ser tomado como objeto. Elas marcam o limite 
que impõe à finitude do sujeito criado o caráter infinito 
Daquele que o êxtase só pode aproximar. É seguindo essa 
distância ou essa inadequação jamais colmatada que Aque-
le que é apenas Luz, ou mesmo que é superior à Luz como 
à Obscuridade, aparece como Treva.26

Em certo sentido, portanto, a união extática deixa um des-
carte, pois a impossibilidade de conhecimento do místico é si-
métrica à impossibilidade de dar-se a conhecer de Deus. Nessas 
impossibilidades, poderíamos lembrar com Jacques Derrida, 
está a marca de uma busca de um conhecimento não-conhecí-
vel que, como toda teologia apofática (negativa), é audaz em ir 
mais longe do que convém permitir.27 

Em João da Cruz a metáfora da noite escura é um modo 
de relacionar-se com o negativo, com o aniquilamento de 
Deus por Deus na experiência do Calvário – isto é, a maior 
obra divina na experiência de seu próprio aniquilamento. 
Em seu História do Nada, Sergio Givone lê nessa anulação 
divina justamente – tal como sugeriu Taubes – a identificação 
de Deus e nada:

25.   Ibidem, pp. 45-53. 

26.   PUECH, Henri-Charles. En 
Quête de la Gnose. I. La gnose 
et le temps, 2006, p. 126. 

27.   DERRIDA, Jacques. Salvo o 
Nome, 1995, p. 9.



70 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

Somente no nada e frente ao nada Deus se reconcilia com 
o homem e o salva do próprio nada. A potência da ne-
gação não deve perdoar nem a Deus nem ao homem. Se 
perdoasse ao homem, isto é, se o homem encontrasse em 
algum lugar um pretexto certo no qual ancorar sua exis-
tência, poderia prescindir de Deus. E se perdoasse a Deus, 
Deus encobriria o homem tornando impossível, com seu 
simples ser, toda reunião com ele. Ao contrário, Deus se 
abandona à potência da negação, sem subtrair-se a nenhu-
ma forma de autodestruição. Onde pode então o homem 
encontrar Deus senão ali, na aniquilação da divindade?28

Tais misticismos, assim, abrem-se ao paradoxo contido na 
experiência de um negativo:

Que, enquanto é opacidade e desapossamento integral, a 
experiência final que ela implica é aquela, puramente ne-
gativa, de uma presença que não se distingue em nada de 
uma ausência; em sentido próprio, ela não é antes uma 
teologia (uma ciência de Deus), mas uma teo-alogia, que 
atinge uma incognoscibilidade última ou, ao menos, um 
conhecer apenas por opacidade e negação, uma apropria-
ção cujo objeto é o próprio Inapropriável, e que não está, 
por isso, substancialmente em um habitus doutrinal po-
sitivo, mas apenas metaforizável e aludível por oximoros, 
catacreses e outras “figuras e similitudes extravagantes”.29

Desse modo, a experiência em questão, no êxtase, é a de 
um tocar a borda da linguagem – ela que dá a única possibili-
dade de conhecer – e, como lembra Derrida, “somente há bor-
da, somente há limite na linguagem... Quer dizer, referência. 
Dado que nunca há nada a não ser referência, uma referência 
irredutível, pode-se também concluir que o referente – tudo, 
salvo o nome – é ou não é indispensável”.30 Assim, a busca 
fundamental, a busca do fundamental na linguagem – pela 
via negativa – acaba por esbarrar no limite que é a linguagem 
mesma. A teologia negativa

não seria somente uma linguagem, e um teste da lingua-
gem, mas antes de tudo a experiência mais pensante, a 
mais exigente, a mais intratável da “essência” da lingua-
gem, um “monólogo” (no sentido heterológico que Nova-
lis ou Heidegger dão a essa palavra), no qual a linguagem 
e a língua falam de si mesmas e constatam o que é Die 
Sprache spricht. De onde essa dimensão poética ou fic-
cional, às vezes irônica, sempre alegórica, da qual alguns 
diriam ser somente uma forma, uma aparência ou um 
simulacro... É verdade que, simultaneamente, essa árida 
ficcionalidade tende a denunciar as imagens, as figuras, 
os ídolos, a retórica. É preciso pensar em uma ficção ico-
noclasta.31

A busca mística, nesse sentido, é pela linguagem que fala, 

28.   GIVONE, Sergio. Historia 
de la Nada, 2001, p. 101. 

29.   AGAMBEN, Giorgio. La 
„Notte Oscura‰ di Juan de la 
Cruz. In: CRUZ, Juan de la. 
Poesie, 1974, p. VII. 

30.   DERRIDA, Jacques. Salvo o 
Nome, 1995, p. 43.

31.   Ibidem, p. 35.



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 71

pelo toque na borda, pela intransponibilidade do ter-lugar da 
linguagem. E é esse o silêncio do próprio lugar da linguagem. 
A experiência do êxtase enquanto calar-se, um não proferir pa-
lavra diante do Absoluto (também ele silencioso) para nele se 
integrar num silêncio que tudo sabe, é um modo de tentar 
tocar o fundamento negativo (deus) da linguagem; ou, em ou-
tros termos, retomando o aforismo 6.44 do Tractatus de Wit-
tgenstein, aos conteúdos da linguagem com os quais dizemos 
“como o mundo é”, a experiência do negativo é a tentativa de 
ir além e, assim, experimentar o “que o mundo seja”.  

Chamar o nome silencioso – o impronunciável silêncio 
sempre dito na linguagem – é a tarefa do poeta. Como lembra 
Murilo Mendes, o poeta não é senão uma espécie de ordenador 
do sagrado em um mundo em que a linguagem deformada 
diz apenas a morte.32 Ademais, ele, o poeta, tem na palavra a 
ordenadora do mundo caótico, isto é, encontra nesse aspecto 
fundamental (e fundante) da linguagem seu alicerce de mara-
vilhamento e espanto, de alegria e agonia, no que é o mundo. 
À medida em que se anula, obliterando qualquer materialidade 
de um eu poético, o poeta percorre o caminho infindável, e 
de uma conversa infinita, que é a literatura. Não o faz com 
outra linguagem ou apenas num plano de sublimação entre 
som e sentido, mas na hesitação do próprio não-lugar essen-
cial (fundamental) da linguagem. E essa “utopia da linguagem, 
em direção à qual a literatura está a caminho, coincide com 
o irreparável caráter tópico das proposições significantes: ela 
não é uma outra palavra, mas somente o seu ter lugar, o halo 
de silêncio que a delimita e expõe”.33 Numa pura ex-posição 
aos sentidos, o poeta, atravessado pela ausência divina, verte 
palavras que não revelam um inefável (ou, o Inefável), mas, 
sim, revelam a impossibilidade de – como Kafka pensa ter sa-
bido Ulisses – escapar de um silêncio implacável que excede 
todo dizer. Apesar de tudo, em luta com a linguagem, o poeta 
a percebe esperando pela contemplação de seu olhar, como 
uma sereia terrivelmente silenciosa. Resta ao poeta, portanto, 
não mais que a coragem de para ela olhar e, sem mais, viver a 
constante despedida da Besta vítrea que por trás da linguagem 
se esconde. 

32.   Cf. MENDES, Murilo. 
Papiers. In: Poesia Completa 
e Prosa. 1994, pp. 1593-1594. 
Há uma tradução publicada 
em Sopro 54, julho 2011: 
http://culturaebarbarie.org/
sopro/arquivo/montreal.
html “De modo algum 
creio na potência do poeta 
hoje enquanto ordenador 
do sagrado, pois estamos 
instalados na dessacralização 
total, isto é, na desintegração 
dos signos de amor. Pelo 
fato de a linguagem ter sido 
deformada, o drama do poeta 
se confunde com aquele do 
homem. Não se sabe mais hoje 
o valor exato das palavras. Em 
diversos setores se nos propõe 
a destruição da linguagem 
aristotélica. Estou de acordo, 
ao menos em parte, pois uma 
tal linguagem corresponde a 
conceitos ultrapassados. E o que 
é formidável no nosso mundo 
atual é que tudo está aí para ser 
reconstruído. É absolutamente 
preciso reconstruir a linguagem. 
E isso jamais será obra de um 
só homem. Temos perto de 
nós o exemplo de Mallarmé 
quem, não obstante tudo o 
que trouxe de maravilhoso, 
teve consciência de sua derrota. 
Assim, na véspera de sua morte, 
escrevia para sua mulher e sua 
filha Geneviève: ‘E, no entanto, 
era tão belo!’ aquilo que ele 
quisera fazer, o Livro Órfico 
da revelação cósmica, o livro 
da terra. Pois nós estamos 
engajados, nós estamos na 
terra. Nossa linguagem deve 
ser, portanto, uma linguagem 
concreta, baseada em valores 
racionais e de acordo com todas 
as possibilidades do mundo 
atual”.

33.   AGAMBEN, Giorgio. O 
Silêncio das Palavras, 2012.



72 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

Referências

AGAMBEN, Giorgio. El Lenguaje e la Muerte. Un seminario 
sobre el lugar de la negatividad. Trad. Tomás Segovia.  
Valencia: Pre-Textos, 2002. 

___. Infância e História. A destruição da experiência e a 
origem da história. Trad. Henrique Burigo. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2005. 

___. La „Notte Oscura‰ di Juan de la Cruz. In: CRUZ, 
Juan de la. Poesie. Trad. Giorgio Agamben. Milano: Giulio 
Einaudi, 1974. 

___. La Potenza del Pensiero. Saggi e conferenze. Vincenza: 
Neri Pozza, 2005.

___. O Silêncio das Palavras. Trad. Vinícius Nicastro 
Honesko. Documento disponível em: http://flanagens.
blogspot.com.br/2012/08/o-silencio-das-palavras.html)

ANSELMO. Proslogium. Translated From The Latin 
By Sidney Norton Deane, B. A. With An Introduction, 
Bibliography, And Reprints Of The Opinions Of Leading 
Philosophers And Writers On The Ontological Argument 
(Chicago, The Open Court Publishing Company, 1903, 
reprinted 1926). Documento disponível em: http://www.
fordham.edu/halsall/basis/anselm-proslogium.html

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA. Petrópolis: Vozes; 
São Paulo: Loyola, 1993.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs. Capitalismo 
e esquizofrenia. Vol. II. Trad. Ana Lúcia de Oliveira e Lúcia 
Cláudia Leão. São Paulo: Ed. 34, 1997.

DERRIDA, Jacques. Salvo o Nome. Trad. Nicia Adan Bonatti. 
Campinas: Papirus, 1995. 

GIVONE, Sergio. Historia de la Nada. Trad. Alejo González e 
Demian Orosz. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2001. 

HEIDEGGER, Martin. A Caminho da Linguagem. Trad. 
Márcia Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes; Bragança 
Paulista: São Francisco, 2003. 

MENDES, Murilo. Papiers. In: Poesia Completa e Prosa. 
Org. Luciana Stegagno Picchio. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 
1994. 



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 73

NANCY, Jean-Luc. LÊévidence du mystère. In: Le Voyage 
Initiatique. Paris: Albin Michel, 2011.

___. O nome de Deus em Blanchot. Trad. Vinícius Nicastro 
Honesko. Documento disponível em: http://flanagens.
blogspot.com.br/2013/03/o-nome-de-deus-em-blanchot.html

___. Ser Singular Plural. Trad. Antonio Tudela Sancho. 
Madrid: Arena Libros, 2006. 

PIO XII. Humani Generis. Sobre opiniões falsas que 
ameaçam a doutrina católica. Documento disponível em: 
http://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/
documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_po.html

PUECH, Henri-Charles. En Quête de la Gnose. I. La gnose et 
le temps. Paris: Gallimard, 2006.

SCHOLEM, Gershom. Il Nome di Dio e la Teoria 
Cabbalistica del Linguaggio. Trad. Adriano Fabris. Milano: 
Adelphi, 2005. 

TAUBES, Jacob. Del culto a la cultura. Elementos para una 
critica de la razón histórica. Trad. Silvia Villegas. Buenos 
Aires: Katz Editores, 2007. 

VIRNO, Paolo. Quando il verbo si fa carne. Linguaggio e 
natura umana. Torino: Bollati Boringhieri, 2003.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Lógico-philosophicus. 
Trad. José Arthur Giannotti. São Paulo: Companhia Editora 
Nacional; USP, 1968. 

 




