De mistério e de letras: nenhum
caminho por tras da linguagem?

Resumo

A partir da analise da compreensio de revelagdo - desde a perspectiva
teista catolica até seus contemporaneos questionamentos filosoficos - o pre-
sente ensaio procura trabalhar com o problema da constitui¢io da lingua-
gem humana, a0 menos em certo 4mbito da tradi¢io ocidental. Para tanto,
de acordo com a concepgio da poesia de Paul Valéry, “I’hésitation prolongée
entre le son et le sens”, e tocando os problemas da questio mistica da lin-
guagem - da cabala 4 filosofia da linguagem -, propde uma leitura da onto-
-teo-I6gica da linguagem, desde certos pressupostos da cabala até os recentes
debates acerca da linguagem e do sentido estabelecidos, sobretudo, por Gior-
gio Agamben e Jean-Luc Nancy. Procura evidenciar a indaga¢io do mistério
do sentido e, assim, expor como a linguagem humana - como voz articulada
- esbarra num imponderavel (o siléncio como dimensio negativa, uma Voz)
e, tal como preconizou Jacques Derrida, s6 pode se estruturar como borda.
Por fim, apresenta como uma nogio de jogo de letras, de construcio de
sentidos, arranja-se como a possibilidade da linguagem poética: nio uma
comunicag¢io, mas revelacdo e ex-posicdo para além da prisio no pressuposto
comunicacional, qual seja, o impronuncidvel nome (ndo) divino.

Palavras-chave: revelacio; linguagem; Voz; ex-posi¢io; sentido.

Résumé

A partir de Ianalyse de la compréhension de révélation - du point de
vue théiste catholique jusqu’aux questionnements philosophiques contem-
porain sur le théme - le présent essai cherche a travailler avec le probléme de
la constitution du langage humaine, au moins dans un certain domaine de
la tradition occidental. Pour autant, selon la conception de la poésie de Paul
Valéry, « ’hésitation prolongée entre le son et le sens », et en touchant les pro-
blémes de la question mystique du langage - de la cabale a la philosophie du
langage -, il propose une lecture de la onto-théo-logique du langage, depuis
certaines présupposés de la cabale jusqu’aux récents débats, établis surtout
par Giorgio Agamben et Jean-Luc Nancy, sur le langage et le sens. Il cherche
A mettre en évidence la quéte du mystére du sens et, de cette facon, a exposer
comment le langage humain - comme voix articulée - heurte contre un
impondérable (le silence comme dimension négative, une Voix) et, comme
a préconisé Jacques Derrida, peut seulement se structurer comme bord. Par
fin, il présente comme une notion de jeu de lettres, de construction de sens,
s’arrange comme la possibilité du langage poétique : pas une communica-
tion, mais révélation et ex-position au-dela de la prison dans le présupposé
communicationnel, Cest a dire, /Zmpronongable nom (non) divin.

Mots-clés: révélation; langage; Voix; ex-position; sens.

Vinicius Nicastro Honesko

UNICAMP

Universidade Federal de Santa Catarina - 1° Semestre de 2013. —

57



58

1.

La Bestia assassina.

La Bestia che nessuno mai vide.
La Bestia che sotterraneamente
falsamente mastina

ogni giorno ti elide.

La Bestia che ti1 vivifica e uccide...
1o solo, con un nodo in gola,
sapevo. E dietro la Parola.
Giorgio Caproni

O Catecismo da Igreja Catdlica - estabelecido no dia
11 de outubro de 1992, no pontificado de Joio Paulo II e
cujo projeto de estruturacio e redagio fora iniciado em 1986
pelo entio cardeal Joseph Ratzinger -, em sua primeira parte
(A Profissio de fé), mais especificamente no capitulo terceiro
da primeira se¢do, Eu Creio - Né6s Cremos, traz o querigma
do conhecimento de Deus segundo a Igreja. Logo na abertura
do capitulo ha uma citagio da compila¢io dos dogmas catoli-
cos feita por Heinrich Joseph Dominicus Denzinger, em 1854,
Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de
rebus fidei et morum, na qual se diz que a razio humana é
possuidora da capacidade de conhecer Deus com certeza a par-
tir das coisas criadas. O catecismo completa-a dizendo que sem

tal capacidade seria impossivel a0 homem acolher a revelacio
de Deus.

No catecismo esta elaborada uma compreensio das difi-
culdades historicas a respeito do conhecimento de Deus. Nada
de novo, com efeito, em relagio a tradi¢do catblica que desde
h4 muito lida com o tema. Exemplar nesse sentido, entretanto,
é a proposi¢io que a Enciclica Humani generis, de Pio XII,
declara logo na sua introducio:

Nio é de admirar que haja constantemente discérdias e
erros fora do redil de Cristo. Pois, embora possa realmente
a razio humana com suas forcas e sua luz natural chegar
de forma absoluta ao conhecimento verdadeiro e certo
de Deus, Gnico e pessoal, que sustém e governa o mu-
ndo com sua providéncia, bem como ao conhecimento
da lei natural, impressa pelo Criador em nossas almas,
entretanto, nio sdo poucos os obstaculos que impedem
a razdo de fazer uso eficaz e frutuoso dessa sua capaci-
dade natural. De fato, as verdades que se referem a Deus
e as relagbes entre os homens e Deus transcendem por
completo a ordem dos seres sensiveis e, quando entram
na pratica da vida e a enformam, exigem o sacrificio e a

outra travessia 15 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



abnegacio propria. Ora, o entendimento humano encon-
tra dificuldades na aquisi¢do de tais verdades, ja pela agio
dos sentidos e da imaginagio, ja pelas mas inclinagdes,
nascidas do pecado original. Isso faz com que os homens,
em semelhantes questdes, facilmente se persuadam de ser
falso e duvidoso o que nio querem que seja verdadeiro.

Por isso deve-se defender que a revelagio divina é mo-
ralmente necessaria para que, mesmo no estado atual do
género humano, todos possam conhecer com facilidade,
com firme certeza e sem nenhum erro, as verdades religio-
sas e morais que nao sdo por si inacessiveis a razio.

Ademais, por vezes, pode a mente humana encontrar
dificuldade mesmo para formar juizo certo sobre a cre-
dibilidade da fé catolica, ndo obstante os multiplos e ad-
miraveis indicios externos ordenados por Deus para se
poder provar certamente, por meio deles, a origem divina
da religido cristd, exclusivamente com a luz da razio. Isso
ocorre porque o homem, levado por preconceitos, ou insti-
gado pelas paixdes e pela ma vontade, nio s6 pode negar a
evidéncia desses sinais externos, mas também resistir as ins-
pira¢des sobrenaturais que Deus infunde em nossas almas.!

O catecismo, ao comentar tal enciclica, salienta que “o ho-
mem tem necessidade de ser iluminado pela revelagio de Deus,
nio somente sobre o que ultrapassa o seu entendimento,”? mas
também sobre aquilo que por si s6 nio é inacessivel i razio,
mas que, pelo atual estado histérico humano, torna-se dificil
de ser compreendido.

Revelacgio, no sentido dos tedlogos catélicos, portanto, é
uma espécie de suporte para os limites da razio; ou seja, é o
que abre ao entendimento humano (4 sua razio - ao seu logos)
aquilo que apenas o préprio Deus pode mostrar (ou, ainda,
possibilita a clarificacio de situagdes que, ainda que acessiveis
4 razdo, somente se reveladas por Deus sio compreendidas).
A partir dessa constru¢do conceitual catdlica, se aquilo que a
revelagio da ao conhecimento humano fosse acessivel a razio,
revelacdo cessaria de ser revelagio. Além disso, a revelacio divi-
na, como atesta a Humani generis, é necessaria como condigio
e possibilidade do conhecimento em geral.

A partir de um trecho da Carta aos Colossenses de Paulo,
quando este afirma seu encargo de ministro do corpo de Cristo
“para levar a bom termo o antncio da Palavra de Deus, o mis-
tério escondido desde os séculos e desde as geragdes, mas agora
manifestado aos seus santos” (Col, 1: 25-26)°, Giorgio Agam-
ben expde como o termo mistério, em tal passagem, opde-se
4 palavra de Deus. Segundo o filésofo italiano - que deses-
tabiliza, em sua leitura, a hermenéutica catélica do texto - o
que se esconde no mistério nio é algo concernente ao presente
mundo ou ao mundo futuro, mas apenas a prépria palavra de
Deus.* A revelagio de um mistério, nesse sentido, é a experién-

1. PIO XII. Humani Generis.
Sobre opinides falsas que
ameacam a doutrina catélica..

2. CATECISMO DA IGREJA
CATOLICA, 1993, p. 25.

3. As referéncias do texto
biblico sdo feitas a partir da
seguinte versio: A Biblia de
Jerusalém. Sio Paulo: Paulus,
1995.

4. Cf. AGAMBEN, Giorgio.
La Potenza del Pensiero. Saggi e
conferenze, 2005, p. 26.

Universidade Federal de Santa Catarina - 1° Semestre de 2013. — 59



5. NANCY, Jean-Luc.
Lévidence du mystére. In: Le
Voyage Initiatique, 2011, pp.
89-90. Todas as citacdes feitas de
obras em outras linguas que nio
o portugués foram traduzidas
pelo autor.

cia mais comum, a mais banal, da ocupa¢io do homem com
a linguagem e com o mundo aberto das significacdes. Nao ha
desvelamento de um algo escondido, mas somente pura expo-
sicio do proprio logos, da linguagem na sua possibilidade de
ser proferida.

Também Jean-Luc Nancy, nos tragos das Paixdes de Jac-
ques Derrida, fala que no mistério nio ha um contetdo de
significados a ser revelado, mas infinito de sentidos que se abre
nos nomes proprios e que retira a pergunta imediata que se faz
diante do mistério - “o que isso quer dizer?” -, pois nio ha
sentido Gltimo (uma espécie de verdade do ser), mas o infinito
de sentidos do mundo aberto pela linguagem. Isto &,

nio hid um mistério que esperaria ser desvelado e que
nos revelaria um sentido escondido. Ndo ha um sentido
ultimo, mas ha um “infinito do sentido”, a férmula foi
pronunciada. Esse infinito do sentido nio é nada que nos
poderiamos tomar, nada que nos, tampouco, poderiamos
figurar e, ainda menos, do qual poderiamos fazer para nos
algo como um deus, para nio falar de um idolo. (...) E por
isso que diante de um homem ou de uma mulher, obvia-
mente, o que n6s chamamos uma “pessoa”, isto &, algo, se
assim posso dizer, que estd antes de tudo apresentado por
um rosto e um nome - e o nome diz a verdade do rosto -,
estou diante de uma singularidade, e é a respeito dessa sin-
gularidade que 0 nome, 0 nome préprio, diz-me algo. Ora
o nome préprio, como sabemos pela boa linguistica, nio
quer dizer nada, mesmo se é transferéncia de um nome co-
mum. E apenas o rosto, assim que ele me apresenta tracos,
aspectos, olhares, mostra-me também que nio me entrega
a intimidade da pessoa. E que talvez ela nio pode ser en-
tregue, significada.’

O olhar para as coisas - um olhar que € ja sempre atraves-
sado pela linguagem - revela 0 mundo, o infinito de sentidos
das relagdes singulares das coisas e nomes.

E nesse sentido, creio, que a experiéncia do mistério é, no
fundo, a experiéncia, ousaria dizer, mais comum. Ela é a
experiéncia que acontece assim que nds nio estamos ocu-
pados com outra coisa - e “outra coisa” é evidentemente
0 que é sem mistério, que pode conter muitos supostos
mistérios, isto é, de fato, segredos, coisas que nio conhe-
cemos, truques a serem encontrados, receitas a aprender,
competéncias a manejar quando assim o podemos, se
nds podemos. Mas isso que se produz sem cessar nio é
mistério. Melhor dizendo, nio é concedido, da manhi i
noite, em cada minuto, encontrar-se diante do mistério
sem segredo, mas isso se produz por momentos - se a
isso prestamos atencio. E, penso, além disso, que é mui-
to simples e muito evidente dizer que, sem isso, nds nio
continuariamos a viver numa humanidade tio dificil, que

60 — outra travessia 15 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



deixa a vida tdo dificil. N6s continuamos porque sabemos
algo do mistério de cada um, homem, animal, planta, e do
mistério deste mundo que nds transformamos sem cessar.
Nos sabemos que é o mistério de um sentido infinito.®

Revelar o sentido de um mistério nio é desvendar o ser
por tras do significante linguistico, um absoluto - que poderia,
inclusive, ser o Absoluto, o deus absconditus no mundo, o
logos joanino -, uma razio Gltima que determinasse o sentido
da revelagdo, pois

tudo quanto existe é sua propria razio, nio tem nenhuma
outra, o que ndo quer dizer que seja em si mesmo prin-
cipio e fim, ja que nio é “si mesmo”. E sua propria dis
-posi¢do como pluralidade de singularidades. Esse ser se
ex-pde entdo como o entre e como o com dos singulares.
Ser, entre e com dizem a mesma coisa: dizem precisamente
o que ndo pode mais que ser dito (0 que se denominaria,
por outro lado, “o inefavel”), o que nido se pode apresentar
como um ente entre outros, ja que é o “entre” de todos os
seres (entre: dentro, em meio de, com) que sio todos e a
cada vez uns entre outros. Ser nio diz nada distinto e, em
consequéncia, se o dizer diz sempre o ser de uma maneira
ou outra, em troca o ser ndo se expde mais do que no
incorpéreo do dizer.”

O conhecimento revelado é a revelagio do sentido do que
se da como existente, e ndo ha, por tras deste, sendo a prépria
exposicio da incorporalidade do dizer. Assim, o que a razio
- para voltar aos termos dos tedlogos catdlicos - ndo pode
conhecer por si, um suposto (pressuposto) niao linguistico da
linguagem (o inefavel divino), s6 pode significar que o

contetdo da revelacio nio é uma verdade exprimivel sob
a forma de proposicdes linguisticas sobre o existente (ain-
da que se tratasse do ente supremo), mas, muito mais,
uma verdade que concerne i propria linguagem, ao fato
de que a linguagem (e, portanto, o conhecimento) seja.
O sentido da revelagio é que o homem pode revelar o
existente através da linguagem, mas nio pode revelar a
propria linguagem. Em outras palavras: o homem vé o
mundo através da linguagem, mas nio vé a linguagem.
Esta invisibilidade do revelador naquilo que ele revela é a
palavra de Deus, é a revelagio.?

A revelacio nio porta A luz um segredo, uma proposi¢io
significante com determinado valor léxico (isto é, uma reali-
dade escondida do mundo ou do além-mundo), mas apenas
o velamento em si que é revelado. Em outras palavras: se um
segredo é mantido apenas na medida em que o seu significado
permanece escondido no discurso nio-dito que explicitaria o
contetdo (a significacio lexical, portanto) omitido por aquele

6. Ibidem, pp. 90-91.

7. NANCY, Jean-Luc. Ser

Singular Plural, 2006, p. 102.

8. AGAMBEN, Giorgio. La
Potenza del Pensiero. Saggi e

conferenze, 2005, p. 26.

Universidade Federal de Santa Catarina - 1° Semestre de 2013.

61



9. Cf. VIRNO, Paolo. Quando
il verbo si fa carne. Linguaggio
e natura umana, 2003.

10. WITTGENSTEIN, Ludwig.
Tractatus Logico-philosophicus,
1968, p. 128.

11. AGAMBEN, Giorgio. La
Potenza del Pensiero. Saggi e
conferenze, 2005, p. 27.

que mantém o segredo, a revelagio revela apenas o lugar do
discurso, isto &, que existe a linguagem. Revelar é o ato de in-
dicar o lugar do discurso, apontar para o ter-lugar da palavra
humana. Desse modo, se o segredo esta retido na intencdo de
significacio de um sujeito que fala, isto é - e lembrando a
sugestio de Paolo Virno a respeito de uma dupla dimensio da
linguagem: aquilo que se diz e o fato de que se fala’ -, &é um
jogo entre o que é dito e o que se quer dizer (a propria fun-
cionalidade da linguagem na relagdo significante/significado),
jamais pode, entretanto, impedir a revelacio. Esta é a exposi¢do
irremediavel de um fato: fala-se, ou seja, o discurso tem lugar.

No texto cardinal da tradi¢do cristd, a abertura do evange-
lho de Jodo, o Verbo demora no Pai:

No principio era o Verbo

E o Verbo estava com Deus

e o Verbo era Deus.

No principio, ele estava com Deus.

Tudo foi feito por meio dele

e sem ele nada fo1 feito.

O que foi feito nele era a vida

se a vida era a luz dos homens;

e a luz brilha nas trevas,

mas as trevas ndo a apreenderam. (Jo, 1:1-5)

Mas ele, o Verbo, nio é senio uma espécie de siléncio
em que o que é velado inexoravelmente se revela no existente:
o inefavel, o pressuposto silencioso da linguagem, estava em
Deus e era deus - e, assim, podemos ler na proposi¢io 6.44 do
Tractatus de Wittgenstein a exposi¢do de seu mistico como o
linguistico: “O que é mistico ndo é como o mundo é mas que
ele seja”.’® E que ao longo dos séculos, na chamada cultura
ocidental, o inicio do texto de Jodo tenha sido equacionado
pelos teblogos nas doutrinas da economia trinitaria, diz que,
para além do infinito de sentidos, no catolicismo (e, em geral,
no protestantismo) o sentido ultimo é que permanece como o
proprio velado as condi¢bes de racionalidade do homem - e
daqui a revelagio apregoada na catequética catblica. Entretan-
to, quando Jodo expde como principio o Verbo - a Palavra -,
este nio pressupde nada além de si mesmo. “Nio ha nada antes
dela [a palavra] que possa explica-la ou, por sua vez, reveli-la
(ndo h4 palavra para a palavra) e sua estrutura trinitaria nio
¢ nada além do movimento de sua propria auto-revelagio.”"!
O nio-pressuposto absoluto que, por sua vez, € 0 pressuposto
por exceléncia, &€ o proprio Verbo, isto é, o proprio Deus.

A revelagio é a exposi¢io do lugar que transcende toda
palavra e conhecimento humanos (em termos contemporane-
os: a revelacio exerce uma func¢io de metalinguagem que, no
entanto, nio tem funcdo significante, mas apenas a indica¢io

62 — outra travessia 15 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



insignificante do ter-lugar da linguagem). Por outro lado, po-
rém, nio mostra nada além da propria linguagem, do lugar
do discurso, do fato de que a linguagem existe. Assim como a
Voz!? e como o nome (onoma) - e também o inefavel mistico
- a revelagio evidencia o fundo negativo sobre o qual a palavra
humana parece se fundar; o infundamento que é o fundamen-
to - a auto-pressuposi¢io - do logos. (“Que haja linguagem é
de tal modo certo quanto incompreensivel, e esta incompreen-
sibilidade e esta certeza constituem-se na fé e na revelagio.”).

O fundamento negativo, no entanto, também tem outro
nome, o outro nome do ser, o outro nome de Deus: nada. E,
preso a légica da linguagem significante, o nada que sobeja o
ser € o siléncio que fundamenta a linguagem. Jacob Taubes, in-
tentando uma interpretacio ontoldgica da teologia, pergunta-
-se: “O nada, pode ser expressado de maneira significativa?” Ao
que responde:

O nada nunca pode ser um objeto, mas, enquanto sujeito,
precede sempre e em todas as partes qualquer coisa. Quan-
do a linguagem esta reduzida aos limites que fixa a logica
dos objetos, 0 nada nio pode ser expressado. A linguagem
deve estar livre da sujei¢io da logica dos objetos. Na rede
da légica dos objetos ndo ha verdadeiramente um sujeito
e a distingdo gramatical entre sujeito e objeto é confusa e
enganosa. Como se distingue, pois, o sujeito de uma pro-
posicio ontolédgica do objeto 16gico? Ambos sio objetos.
Nio somente falha aqui a linguagem; a logica dos objetos
nio estd em condi¢des de expressar o sujeito ontoldgico.
Se a linguagem se vir liberada dessa l6gica, talvez poderia
expressar-se nela até o siléncio."

A linguagem arquitetada numa logica de objetos (numa
l6gica de predicados, diria Agamben), estd ligada ao como é
o mundo wittgensteiniano, mas deixa o seu rastro misterioso
no que é o mundo: o siléncio inexpresso da existéncia de algo
nio mais do que nada. E o Verbo que demorava em Deus é
também o nada, porém, que explode no que A4, na existéncia
do mundo. Diz Taubes que ai ateismo e teologia tocam o nada
na sua identificacio com Deus:

A teologia e o ateismo ocultam Deus como o nada. Quan-
do, no passado, intentou-se definir a relacio entre Deus
e o mundo, surgiu a ideia da “creatio ex nihilo”. Nessa
formulagio permanece sem clareza a relagio entre o “ex
nihilo” e 0 “a deo”, implicita ainda que nio seja mencio-
nada. Se Deus cria a cria¢io a partir do nada, ele deve ter
uma relagio com esse nada. Mas, como pode ser “relacio-
nado”... com esse nada se Deus & Deus? Somente se se trata
de uma “relacio” de identidade, se “deus” e “nihil” sio
idénticos. Entdo, “creatio ex nihilo” significa uma “creatio
ex deo”. Mas se “creatio ex nihilo a deo” significa “creatio

12. Cf. AGAMBEN, Giorgio.
El Lenguaje y Ia Muerte. Un
seminario sobre el lugar de la
negatividad, 2002; AGAMBEN,
Giorgio. Infidncia e Histéria. A
destrui¢io da experiéncia e a
origem da histéria, 2005.

13. AGAMBEN, Giorgio. La
Potenza del Pensiero, 2005, pp.
29-30.

14. TAUBES, Jacob. Del culto a
la cultura. Elementos para una
critica de Ia razén histérica,
2007, p. 264.

Universidade Federal de Santa Catarina - 1° Semestre de 2013. — 63



15. Ibidem, p. 265.

16. NANCY, Jean-Luc. Ser
Singular Plural, 2006, p. 101.

17. ANSELMO. Proslogium.
Translated From The Latin
By Sidney Norton Deane,

B. A. With An Introduction,
Bibliography, And Reprints
Of The Opinions Of Leading
Philosophers And Writers On
The Ontological Argument
(Chicago, The Open Court
Publishing Company, 1903,
reprinted 1926).

ex nihilo a nihilo”, qual sentido pode ter entdo “creatio™?
“Ex nihilo fit ens creatum” ndo se opde a “ex nihilo nihil
fit”? Essa contradicio se resolve se Deus e o nada sio um.
Se “deus” e “nihil” sio i1dénticos, entio coincidem “crea-
tio ex nihil” e “ex nihilo nihil fit”. “Creatio” significa
entio o explodir do nada numa multiplicidade de algo.
Nessa explosio do nada nasce a multiplicidade de algo.
Na multiplicidade de algo é perceptivel o desejo pela uni-
dade da criagdo nascida da explosio. O nada retumba com
as dores do parto de algo. O nascimento, como explosio
do nada na multiplicidade de algo, e a morte, como a
fusdo da multiplicidade na unidade do nada, voltam-se
eternamente um ao outro."

A explosio do nada no existente é a ex-posi¢ao da singula-
ridade plural do mundo, e esta s6 pode ser dita na linguagem,
no “infinito de sentidos” de que fala Nancy:

A linguagem é o que expde a singularidade plural. Nela,
todo o existente se expde como seu sentido, quer dizer,
como a participa¢do originaria segundo a qual o existente
se relaciona com o existente, circulacio de um sentido do
mundo que nio possui nem comego nem fim, que é o sen-
tido do mundo como ser-com, a simultaneidade de todas
as presengas que sio todas, umas em respeito as outras, €
das que nenhuma é em si sem ser com as demais."

Um tal “infinito de sentidos” da explosio do nada na
maravilha do existente jamais pode estar presente numa com-
preensdo de revelagdo teista como a catélica. Ainda numa tra-
di¢do que remontaria a Anselmo, o nada nido esbarra no ser
sobre o qual nada maior, nem anterior, pode ser concebido. O
argumento ontolédgico - a prova da existéncia de algo por um
simples pronunciar de palavras - funciona como um suporte
para uma revelagio que revelaria o Ser somente por um princi-
pio de razdo dltima.

Nos acreditamos que tu és um ser sobre o qual nada maior
pode ser concebido. Ou nio ha tal natureza, ja que o tolo
disse no seu coragdo que ndo ha Deus? (Salmo 14:1). Mas,
sob qualquer atributo, esse néscio, quando ouve acerca
desse ser do qual falo - um ser sobre o qual nada maior
pode ser concebido - compreende o que ouve e aquilo que
compreende estd no seu entendimento; embora ele nio
entenda que isso exista. (...) Até mesmo o tolo esta conven-
cido de que algo exista a0 menos no entendimento, sobre
o qual nada maior pode ser concebido. Assim, quando ele
ouve sobre isso, ele entende isso. E, ndo importa o que é
entendido, existe no entendimento. E, indubitavelmente,
aquilo sobre o qual nada maior pode ser concebido, nio
pode existir no entendimento sozinho."”

Quando o tolo ouve 0 nome de Deus, o simples fato de

64 — outra travessia 15 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



formular algo em seu pensamento garante a existéncia da coisa
pensada - que no argumento de Anselmo é o proprio Deus.
Ou seja, aquilo que é falado por alguém - uma vez que o tolo
deve escutar o nome de Deus - ¢, no argumento, existente.
Todavia, enquanto dito que é e nio como é, é apenas o lugar
pressuponente da linguagem, seu ter-lugar. Assim, em Ansel-
mo, de acordo com Agamben,

um ser cuja simples nominacdo linguistica implica a
existéncia existe: é a linguagem. O fato de que eu fale e
de que alguém escute ndo implica a existéncia de nada
- a nio ser da linguagem. A linguagem é aquilo que
deve necessariamente pressupor a si mesma. Aquilo
que o argumento ontoldgico prova é, portanto, que, se
os homens falam, se existem animais racionais, entio
existe uma palavra divina, no sentido em que ja sempre
haja a preexisténcia da funcio significante e a abertura
da revelacdo (apenas nesse sentido - isto &, somente se
Deus é o nome da preexisténcia da linguagem, do seu
permanecer na arké - o argumento ontoldgico prova a
existéncia de Deus)."

O problema é que, ao tentar provar a existéncia de um ser
por meio de um discurso dotado de significado, a Ginica coisa
provada é a existéncia do ter-lugar da linguagem, isto &, a exis-
téncia da linguagem. A auséncia do ser que se pretendia provar
presente, portanto, langa o teismo a sua impossibilidade - ou,
como lembra Jean-Luc Nancy, num belo ensaio denominado
O Nome de Deus em Blanchot, a um ausenteismo. Nesse mes-
mo ensaio, diz o filésofo franceés:

Se 0 nome de Deus vem no lugar de uma auséncia do
sentido, ou como na linha de fuga e na perspectiva ao
mesmo tempo infinita e sem profundidade de campo
dessa mesma linha de fuga, é antes de tudo porque esse
nome nio diz respeito a uma existéncia, mas, precisa-
mente, 3 nomeac¢io - que nio seria nem a designagio
nem a significa¢do - dessa auséncia. Ndo ha ai, portanto,
a justo titulo, nenhuma “questio de Deus” que deveria
ser colocada como a questio ritual da existéncia ou da
nio-existéncia de um ente supremo. Semelhante questio
se anula por si mesma (sabemos disso desde Kant, aliis,
bem antes dele), j4 que um ente supremo deveria ainda
se encontrar em divida com o seu ser ou com o proprio
ser em alguma instincia ou em alguma poténcia (termos
evidentemente muito impréprios) impossivel de organi-
zar na ordem dos entes."”

Uma revelacio nada revela, portanto, senio a abertura do
espaco do simples discurso, no seu nao-revelar um contetido
discursivo - uma significagio -, mas o puro evento da lin-
guagem, aquilo que Agamben denomina como uma dimensio

18. AGAMBEN, Giorgio. La
Potenza del Pensiero, 2005,
p. 28.

19. NANCY, Jean-Luc. O nome

de Deus em Blanchot, 2013.

Universidade Federal de Santa Catarina - 1° Semestre de 2013. —

65



20. AGAMBEN, Giorgio. La
Potenza del Pensiero, 2005,
p. 29.

21. SCHOLEM, Gershom.
1l Nome di Dio e la Teoria
Cabbalistica del Linguaggio,
2005, p. 93.

22. E aqui toda a implica¢io
das questdes acerca da palavra
de ordem e do discurso
indireto, analisados por
Deleuze e Guattari, pode ser
interessante para se pensar os
modos da tradi¢io transmissivel
da verdade. Cf. DELEUZE,
Gilles; GUATTARI, Félix.

Mil Platés. Capitalismo e
esquizofrenia. Vol. II, 1997.

p- 13. “O dificil é precisar o
estatuto e a extensdo da palavra
de ordem. Nio se trata de uma
origem da linguagem, ja que a
palavra de ordem é apenas uma
funcio-linguagem, uma fungio
co-extensiva a linguagem. Se

a linguagem parece sempre
supor a linguagem, se nio se
pode fixar um ponto de partida
ndo-linguistico, é porque a
linguagem nio é estabelecida
entre algo visto (ou sentido) e
algo dito, mas vai sempre de um
dizer a um dizer”.

23. HEIDEGGER, Martin. A
Caminho da Linguagem, 2003,
p- 187.

24. SCHOLEM, Gershom.
1l Nome di Dio e la Teoria
Cabbalistica del Linguaggio,
2005, p. 101.

66 —

légica original e além daquilo que na linguagem é dito, isto
é, a Voz (ou, revertendo e anulando a conscienciosa revelagio
teista, o nada que é Deus). Por isso, “o nome de Deus, isto é, o
nome que nomeia a linguagem, é, portanto (como a tradi¢io
L ; .. 20
mistica ndo cessou de repetir), uma palavra sem significado”.

Essa identificacdo entre nada e deus pode ser remetida a
ironia cabalista, lembrada por Gershom Scholem, de que ha
uma tradi¢do em que a verdade do ser pode ser proferida: “O
cabalista mantém a ideia de que a verdade tenha uma tradi-
¢do, de que a verdade possa ser proferida. Afirmacio irénica,
ja que a verdade de que se fala aqui é tudo menos proferivel.
A verdade pode ser conhecida, mas nio transmitida, e exa-
tamente isso que dela é proferivel ndo a contém mais”.?! To-
cada a verdade, pelo fato da existéncia da linguagem (que o
mundo é), nenhum conteido auferido do toque - nenhum
discurso significante, nenhuma tradi¢io - é capaz de dizer
a verdade, de transmiti-la.??> Ou ainda, dizer o misterioso
ter-lugar da linguagem (ou, com Heidegger, “o dizer capaz
de trazer 4 linguagem a esséncia vigorosa a linguagem”?)
nio na voz, mas como Voz - e eis a Besta caproniana por
tras da Palavra. A uma verdadeira lingua (uma lingua pura,
diria Benjamin), no tempo histérico (a0 menos na tradi¢io
ocidental), nio se tem acesso.

O inteiro pode ser proferido somente de modo oculto.
O Nome de Deus pode ser chamado, mas ndo pronuncia-
do. Ja que somente o que na lingua ha de fragmentario
faz sim com que ela possa ser falada. Nio se pode falar a
“verdadeira” lingua, assim como nio se pode cumprir um
ato absolutamente concreto.!

E possivel chamar o nome divino, em outros termos, o
Verbo, mas nio ¢ possivel pronuncid-lo. Um lugar silencioso
da linguagem que aparece, mas que nio pode ser visto. No
que toca a interpretagio catequética catolica, é perceptivel
que os elementos que a teologia cristd declara inapreensiveis
pela razdo, aquilo que excede os nomes, seriam passiveis
de conhecimento pelo homem somente pela revelagio. No
entanto, tais elementos incompreensiveis (impronunciaveis
- portanto, o préprio deus) sio o que, insistindo na termi-
nologia catélica, a razio reconhece como seu pressuposto,
como o siléncio que possibilita a linguagem (uma auséncia
que é deus). Uma incompreensdo a dar suporte & compreen-
sdo - isso que, no debate linguistico, nada mais é que o
siléncio das palavras.

outra travessia 15 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



2.

Nio te machuque a minha auséncia, meu Deus,
Quando eu ndo mais estiver na lérra

Onde agora canto amor e heresia

Outros hio de ferir e amar

1éu coragdo e corpo. Tuas bifrontes

Valias, mandarim e ovelha, soberba e timidez.

Nio temas.

Meus pares e outros homens

1é fardo viver destas duas voragens:
Matanga e amanhecer, sangue e poesia.

Chora por mim. Pela poeira que fui
Serei, e sou agora. Pelo esquecimento
Que vird de ti e dos amigos.

Pelas palavras que te deram vida

E hoje me dio morte. Punhal, cegueira

Sorri, meu Deus, por mim. De cedro

De mil abelhas tu és. Cavalo-d’dgua
Rondando o ego. Sorri. Tée amei sondmbula
Esdrixula, mas te amer inteira.

Hilda Hilst

Nio ¢ a literatura, por sua vez, o toque nessa borda plena
de siléncio e que, a0 mesmo tempo, revela o mundo, que é a
linguagem? Ademais, a poesia, como a tarefa do poeta, nio é o
chamar o nome silencioso, o impronunciavel siléncio sempre
dito, na linguagem?

Divagagdes gozosas - e Hilda Hilst, na sua interpelagio a
Deus, despede-se da palavra em deus - sdo a porta de acesso 2
borda em que o poeta, lancando-se na hésitation prolongée en-
tre le son et le sens, brinca tal qual um infante. E a possibilidade
de armar, num texto, a brincadeira infantil diante das letras,
que, em certo sentido, excede a linguagem enquanto fungio
comunicativa. E esse jogo é também um modo de nio se referir
a nada util, mas a algo suti/ como uma letra, um gramma, para
dizer com Derrida. E curioso como uma letra desloca o emble-
ma maximo dos tempos de capitalismo financeiro doentio ao
seu oposto. Os adjetivos 1til e sutil, de fato, ndo sdo opostos;
porém, o primeiro referese 4 necessidade, ao uso determinado
e preciso, a0 mundo da producio, ja o segundo diz respeito a
coisas delicadas, pequenas e refinadas (e, outra brincadeira: til

Universidade Federal de Santa Catarina - 1° Semestre de 2013.

67



68

é paroxitona - claro, as palavras também podem ser estoicas:
primeiro a forga para depois ter o descanso numa ética do labor,
mesmo que se possa pensar no sexo, se bem que de modo ainda
muito cristianizado; sutil é oxitona - o climax vem aos poucos, é
tantrico, é de gozo continuo com uma explosio final).

Os substantivos utilidade e sutileza conseguem expor,
mais que seus adjetivos, figuras desse mundo opositivo. Com
frequéncia se diz que a légica do mercado é a utilidade, que
é imperiosa, que nio da tréguas; a sutileza, por sua vez, seria
para momentos precisos (normalmente associados ao “lazer”
do homem médio - num discurso ainda dentro da logica ca-
pitalista), nio dado as coisas tteis. Em outra linguagem, pode-
riamos dizer que a utilidade é masculina, enquanto a sutileza
é feminina (e isso se agrava ainda mais em estudos biolégicos
que apontam a caga - coisa verdadeiramente til - ao macho,
enquanto a fémea restariam os trabalhos menos uteis e mais
sutis - a preparacio dos alimentos, o cuidado com a cria etc.).
E evidente que a distincdo pautada no critério da necessidade
ndo é taxativa (alias, nio é questio de dois opostos).

Nesse jogo com um s, por exemplo, é possivel abrir toda
uma tematica: com s diz-se sexo, palavra na qual a letra s apare-
ce uma s6 vez, mas é dita duas. Nada mais gratuito que o sexo
(a ndo ser que, escolastica e cretinamente, alguém queira dizer
que sexo € para a reproducio - o que seria reafirmar a logica da
utilidade num espago em que predomina a sutileza). Foucault
foi muito perspicaz ao dizer que diante do minusculo segredo
do sexo todos os enigmas do mundo parecem menores. Mas
ndo se preocupando com os enigmas ditos no mundo, mas tio
somente com o das letras, & possivel abrir um jogo, como o
da letra s (e, anfibologicamente, a0 modo de Max Ernst no La
Femme 100 tétes, no qual o numero 100 funciona como uma
caixa de letras - e sons - para uma brincadeira com a sentenga:
sans téte, cent téte, s’entéte, sang téte...).

Pensar a linguagem a partir de uma espécie de jogo de
letras é algo feito pela cabala judaica. Toda a experiéncia mis-
tica dos judeus medievais se dava por meio da reflexdo sobre
o tetragrama sagrado. O nome com o qual deus nomeia a si
mesmo ¢é a tal ponto uma experiéncia da letra, que nio pode
ser proferido (nomen innominabile). Para o mistico, o som
e a letra coincidem e dai a forca criadora do Nome. A auto-
-nomeagdo divina seria como que anterior ao primeiro ato da
criagdo e esta, a criagdo, seria apenas emanacio das letras que
compéem o nome divino (dai o carater impronunciavel do
nome do deus judeu). Em hebraico a palavra ot nio quer dizer
apenas letra, mas também signo. Eis a razdo de as teorias ca-
balisticas pensarem as letras como assinaturas secretas (signos
secretos) do divino em todos os graus do processo da criagdo.
Isaac o cego - que Scholem diz ser talvez o primeiro cabalis-

outra travessia 15 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



ta provencal passivel de ser historicamente individualizado®
- dizia que toda letra, como configuracio de forcas criadoras
divinas, representa as formas supremas (divinas) e, a0 assumir
um aspecto visivel no plano terreno, passa a possuir um corpo
e uma alma. Esta seria a articula¢io do espirito divino que vive
na letra (proveniente do sopro da criagio), de modo que todo o
criado estd fundamentado na linguagem divina, & qual, porém,
os homens nio tém acesso. A estes é deixada como heranca a
maldi¢io de saber reconhecer as letras do nome divino (o te-
tragrama), porém, a impossibilidade de pronuncii-lo. De certo
modo, falamos aqui de uma gramética do inominavel, do que
nio pode ser proferido; isto é, no fundamento (a letra) de toda
palavra e de todo proferir (a fonética, a voz), existe uma nega-
¢io fundamental - a Voz. E, além da cabala judaica, também a
gnose tardo-antiga e a mistica cristd fazem tal experiéncia.

Henri-Charles Puech, ao comentar a obra do mistico Pseu-
do-Dionisio Aeropagita, indica como a relagio de inadequagio
da apreensio mistica de um sujeito cognoscente e um objeto
desconhecido encontra seu ajuste na Treva (as condi¢des para
o sujeito ser iniciado e, 20 mesmo tempo, como sinal da trans-
cendéncia divina - de modo simétrico a como o siléncio é
condig¢do para o sujeito na espera divina e como Deus mesmo
pode ser dito siléncio, Sigé). No caminho do mistico ao éxtase,

diz Puech,

Nuvem e Obscuridade aqui simbolizam, portanto, a im-
possibilidade de a unido mistica esgotar um objeto que
permanece fora de toda apreensio, que nio pode nem
mesmo ser tomado como objeto. Elas marcam o limite
que impde 2 finitude do sujeito criado o carater infinito
Daquele que o éxtase s pode aproximar. E seguindo essa
distincia ou essa inadequacio jamais colmatada que Aque-
le que é apenas Luz, ou mesmo que é superior & Luz como
4 Obscuridade, aparece como Treva.?

Em certo sentido, portanto, a unio extatica deixa um des-
carte, pois a impossibilidade de conhecimento do mistico é si-
métrica A impossibilidade de dar-se a conhecer de Deus. Nessas
impossibilidades, poderiamos lembrar com Jacques Derrida,
estd a marca de uma busca de um conhecimento nio-conheci-
vel que, como toda teologia apofatica (negativa), é audaz em ir
mais longe do que convém permitir.?’

Em Jodo da Cruz a metafora da noite escura é um modo
de relacionar-se com o negativo, com o aniquilamento de
Deus por Deus na experiéncia do Calvario - isto é, a maior
obra divina na experiéncia de seu préprio aniquilamento.
Em seu Histéria do Nada, Sergio Givone 1é nessa anulagio
divina justamente - tal como sugeriu Taubes - a identifica¢io
de Deus e nada:

25. Tbidem, pp. 45-53.

26. PUECH, Henri-Charles. En
Quéte de la Gnose. I La gnose

et le temps, 2006, p. 126.

27. DERRIDA, Jacques. Salvo o

Nome, 1995, p. 9.

Universidade Federal de Santa Catarina - 1° Semestre de 2013.

69



28. GIVONE, Sergio. Historia
de la Nada, 2001, p. 101.

29. AGAMBEN, Giorgio. La
“Notte Oscura” di Juan de la
Cruz. In: CRUZ, Juan de la.

Poesie, 1974, p. VIL

30. DERRIDA, Jacques. Salvo o
Nome, 1995, p. 43.

31. Ibidem, p. 35.

Somente no nada e frente ao nada Deus se reconcilia com
0 homem e o salva do préprio nada. A poténcia da ne-
gacdo nio deve perdoar nem a Deus nem ao homem. Se
perdoasse ao homem, isto é, se 0 homem encontrasse em
algum lugar um pretexto certo no qual ancorar sua exis-
téncia, poderia prescindir de Deus. E se perdoasse a Deus,
Deus encobriria 0 homem tornando impossivel, com seu
simples ser, toda reunido com ele. Ao contrario, Deus se
abandona 4 poténcia da negacio, sem subtrair-se a nenhu-
ma forma de autodestrui¢io. Onde pode entio o homem
encontrar Deus sendo ali, na aniquilagio da divindade?®

Tais misticismos, assim, abrem-se ao paradoxo contido na
experiéncia de um negativo:

Que, enquanto é opacidade e desapossamento integral, a
experiéncia final que ela implica é aquela, puramente ne-
gativa, de uma presenca que nio se distingue em nada de
uma auséncia; em sentido proprio, ela nio é antes uma
teologia (uma ciéncia de Deus), mas uma teo-alogia, que
atinge uma incognoscibilidade Gltima ou, a0 menos, um
conhecer apenas por opacidade e negacio, uma apropria-
¢do cujo objeto é o proprio Inapropriavel, e que nio esta,
por isso, substancialmente em um habitus doutrinal po-
sitivo, mas apenas metaforizavel e aludivel por oximoros,

catacreses e outras “figuras e similitudes extravagantes”.”

Desse modo, a experiéncia em questio, no éxtase, é a de
um tocar a borda da linguagem - ela que da a tnica possibili-
dade de conhecer - e, como lembra Derrida, “somente ha bor-
da, somente ha limite na linguagem... Quer dizer, referéncia.
Dado que nunca ha nada a nio ser referéncia, uma referéncia
irredutivel, pode-se também concluir que o referente - tudo,
salvo o nome - é ou nio é indispensavel”.*® Assim, a busca
fundamental, a busca do fundamental na linguagem - pela
via negativa - acaba por esbarrar no limite que ¢ a linguagem
mesma. A teologia negativa

nio seria somente uma linguagem, e um teste da lingua-
gem, mas antes de tudo a experiéncia mais pensante, a
mais exigente, a mais intratavel da “esséncia” da lingua-
gem, um “mondlogo” (no sentido heterologico que Nova-
lis ou Heidegger dio a essa palavra), no qual a linguagem
e a lingua falam de si mesmas e constatam o que é Die
Sprache spricht. De onde essa dimensio poética ou fic-
cional, as vezes irbnica, sempre alegérica, da qual alguns
diriam ser somente uma forma, uma aparéncia ou um
simulacro... E verdade que, simultaneamente, essa arida
ficcionalidade tende a denunciar as imagens, as figuras,
os idolos, a retorica. E preciso pensar em uma ficcio ico-
noclasta.’!

A busca mistica, nesse sentido, é pela linguagem que fala,

70 — outra travessia 15 - Programa de Pos-Graduagdo em Literatura



pelo toque na borda, pela intransponibilidade do ter-lugar da
linguagem. E é esse o siléncio do préprio lugar da linguagem.
A experiéncia do éxtase enquanto calar-se, um nio proferir pa-
lavra diante do Absoluto (também ele silencioso) para nele se
integrar num siléncio que tudo sabe, ¢ um modo de tentar
tocar o fundamento negativo (deus) da linguagem; ou, em ou-
tros termos, retomando o aforismo 6.44 do Tractatus de Wit-
tgenstein, aos conteidos da linguagem com os quais dizemos
“como o mundo €”, a experiéncia do negativo ¢ a tentativa de
ir além e, assim, experimentar o “que o mundo seja”.

Chamar o nome silencioso - o impronunciavel siléncio
sempre dito na linguagem - € a tarefa do poeta. Como lembra
Murilo Mendes, o poeta ndo é sendo uma espécie de ordenador
do sagrado em um mundo em que a linguagem deformada
diz apenas a morte.*> Ademais, ele, o poeta, tem na palavra a
ordenadora do mundo cadtico, isto é, encontra nesse aspecto
fundamental (e fundante) da linguagem seu alicerce de mara-
vilhamento e espanto, de alegria e agonia, no que é o mundo.
A medida em que se anula, obliterando qualquer materialidade
de um eu poético, o poeta percorre o caminho infindavel, e
de uma conversa infinita, que é a literatura. Nao o faz com
outra linguagem ou apenas num plano de sublima¢io entre
som e sentido, mas na hesitagio do préprio nio-lugar essen-
cial (fundamental) da linguagem. E essa “utopia da linguagem,
em dire¢do A qual a literatura estd a caminho, coincide com
o irreparavel carater topico das proposi¢des significantes: ela
ndo & uma outra palavra, mas somente o seu ter lugar, o halo
de siléncio que a delimita e expde”.*®* Numa pura ex-posicio
aos sentidos, o poeta, atravessado pela auséncia divina, verte
palavras que ndo revelam um inefavel (ou, o Inefavel), mas,
sim, revelam a impossibilidade de - como Katka pensa ter sa-
bido Ulisses - escapar de um siléncio implacavel que excede
todo dizer. Apesar de tudo, em luta com a linguagem, o poeta
a percebe esperando pela contempla¢io de seu olhar, como
uma sereia terrivelmente silenciosa. Resta ao poeta, portanto,
nio mais que a coragem de para ela olhar e, sem mais, viver a
constante despedida da Besta vitrea que por tras da linguagem
se esconde.

32. Cf. MENDES, Murilo.
Papiers. In: Poesia Completa

e Prosa. 1994, pp. 1593-15%4.
Ha uma tradugio publicada
em Sopro 54, julho 2011:
http://culturaebarbarie.org/
sopro/arquivo/montreal.

html “De modo algum

creio na poténcia do poeta
hoje enquanto ordenador

do sagrado, pois estamos
instalados na dessacralizacio
total, isto &, na desintegracio
dos signos de amor. Pelo

fato de a linguagem ter sido
deformada, o drama do poeta
se confunde com aquele do
homem. Nio se sabe mais hoje
o valor exato das palavras. Em
diversos setores se nos propde

a destruicio da linguagem
aristotélica. Estou de acordo,
a0 menos em parte, pois uma
tal linguagem corresponde a
conceitos ultrapassados. E o que
¢ formidavel no nosso mundo
atual é que tudo esta ai para ser
reconstruido. E absolutamente
preciso reconstruir a linguagem.
E isso jamais serd obra de um
s6 homem. Temos perto de

nds o exemplo de Mallarmé
quem, nio obstante tudo o

que trouxe de maravilhoso,
teve consciéncia de sua derrota.
Assim, na véspera de sua morte,
escrevia para sua mulher e sua
filha Geneviéve: ‘E, no entanto,
era tio belo!’ aquilo que ele
quisera fazer, o Livro Orfico

da revelagio cosmica, o livro
da terra. Pois nos estamos
engajados, nds estamos na
terra. Nossa linguagem deve
ser, portanto, uma linguagem
concreta, baseada em valores
racionais e de acordo com todas
as possibilidades do mundo
atual”.

33. AGAMBEN, Giorgio. O
Siléncio das Palavras, 2012.

Universidade Federal de Santa Catarina - 1° Semestre de 2013. — 71



Referéncias

AGAMBEN, Giorgio. El Lenguaje e la Muerte. Un seminario
sobre el lugar de la negatividad. Trad. Tomas Segovia.
Valencia: Pre-Textos, 2002.

___. Infincia e Histéria. A destrui¢io da experiéncia e a
origem da histéria. Trad. Henrique Burigo. Belo Horizonte:
Editora UFEMG, 2005.

___. La “Notte Oscura” di Juan de la Cruz. In: CRUZ,
Juan de la. Poesie. Trad. Giorgio Agamben. Milano: Giulio
Einaudi, 1974.

___. La Potenza del Pensiero. Saggi e conferenze. Vincenza:
Neri Pozza, 2005.

. O Siléncio das Palavras. Trad. Vinicius Nicastro
Honesko. Documento disponivel em: http://flanagens.
blogspot.com.br/2012/08/0-silencio-das-palavras.html)

ANSELMO. Proslogium. Translated From The Latin

By Sidney Norton Deane, B. A. With An Introduction,
Bibliography, And Reprints Of The Opinions Of Leading
Philosophers And Writers On The Ontological Argument
(Chicago, The Open Court Publishing Company, 1903,
reprinted 1926). Documento disponivel em: http://www.
fordham.edu/halsall/basis/anselm-proslogium.html

CATECISMO DA IGREJA CATOLICA. Petropolis: Vozes;
Sio Paulo: Loyola, 1993.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platés. Capitalismo
e esquizofrenia. Vol. II. Trad. Ana Lucia de Oliveira e Licia
Claudia Ledo. Sio Paulo: Ed. 34, 1997.

DERRIDA, Jacques. Salvo o Nome. Trad. Nicia Adan Bonatti.
Campinas: Papirus, 1995.

GIVONE, Sergio. Historia de la Nada. Trad. Alejo Gonzélez e
Demian Orosz. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2001.

HEIDEGGER, Martin. A Caminho da Linguagem. Trad.
Marcia Sa Cavalcante Schuback. Petrépolis: Vozes; Braganca
Paulista: Sao Francisco, 2003.

MENDES, Murilo. Papiers. In: Poesia Completa e Prosa.
Org. Luciana Stegagno Picchio. Rio de Janeiro: Nova Aguilar,
1994.

72 — outra travessia 15 - Programa de Pos-Graduagdo em Literatura



NANCY, Jean-Luc. L*évidence du mystére. In: Le Voyage
Initiatique. Paris: Albin Michel, 2011.

___. O nome de Deus em Blanchot. Trad. Vinicius Nicastro
Honesko. Documento disponivel em: http://flanagens.
blogspot.com.br/2013/03/0-nome-de-deus-em-blanchot.html

___. Ser Singular Plural. Trad. Antonio Tudela Sancho.
Madrid: Arena Libros, 2006.

PIO XII. Humani Generis. Sobre opinides falsas que
ameagam a doutrina catélica. Documento disponivel em:
http://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/
documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_po.html

PUECH, Henri-Charles. En Quéte de la Gnose. I. La gnose et
le temps. Paris: Gallimard, 2006.

SCHOLEM, Gershom. Il Nome di Dio e Ia Téoria
Cabbalistica del Linguaggio. Trad. Adriano Fabris. Milano:
Adelphi, 2005.

TAUBES, Jacob. Del culto a la cultura. Elementos para una
critica de la razén histérica. Trad. Silvia Villegas. Buenos
Aires: Katz Editores, 2007.

VIRNO, Paolo. Quando il verbo si fa carne. Linguaggio e
natura umana. Torino: Bollati Boringhieri, 2003.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Légico-philosophicus.
Trad. José Arthur Giannotti. Sdo Paulo: Companhia Editora
Nacional; USP, 1968.

Universidade Federal de Santa Catarina - 1° Semestre de 2013.

73






