
Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 75

Escutando a voz de Meschonnic

Cristina Henrique da Costa 

UNICAMP

Resumo
O presente artigo procura analisar alguns aspectos da argumentação 

de Henri Meschonnic em Critique du rythme, tentando mostrar que ela se 
apóia na decisão de não dissociação entre os diversos registros discursivos 
habitualmente separados uns dos outros. Tenta-se aqui compreender de que 
modo esta decisão, que não está a serviço de um estilo literário, e sim de 
uma ideia diretriz – a do sujeito – desenvolve-se eficientemente. É porque 
o sujeito está na fonte dos discursos que ele necessariamente tem expressão 
em diversos gêneros. Da mesma forma, por ser a condição de possibilidade 
de todo discurso sobre o sujeito, só a decisão de continuidade entre a fala 
teórica, a tomada crítica e o pensamento poético, é capaz de tornar audível 
a função organizadora subjetiva dentro da linguagem. Desta maneira, o pró-
prio discurso de Meschonnic sustém-se ao mesmo tempo num esforço de 
crítica das idéias preconcebidas sobre a linguagem e a poesia, e num esforço 
teórico-poético para repensar o discurso e o sentido. Sob este ângulo, são 
então abordadas as noções poéticas de ritmo, de oralidade e de voz, tentando 
o artigo mostrar a grande originalidade e o poder de transformação que tais 
noções imprimem ao olhar da teoria literária sobre si mesma.  

Palavras chave: ritmo; discurso; historicidade; sujeito.  

Résumé
Le présent article cherche à analyser quelques aspects de l’argumentation 

d’Henri Meschonnic dans Critique du rythme, en essayant de montrer qu’elle 
repose sur la décision de la non dissociation entre différents registres discur-
sifs habituellement séparés. On tente de comprendre ici sous quel mode cette 
décision, qui n’est pas au service d’un style littéraire, mais au service d’une 
idée directrice - celle du sujet, déploie son efficacité. C’est parce que le sujet 
est à la source des discours, qu’il ne peut que se décliner en divers genres. 
De même, parce qu’elle est la condition de possibilité de tout discours sur 
le sujet, la décision de continuité entre le propos théorique, la prise critique, 
et la pensée poétique est seule capable de rendre audible la fonction orga-
nisatrice subjective au sein du langage. Le propos de Meschonnic est ainsi 
soutenu en même temps par un effort critique qui remet en cause des idées 
reçues sur le langage et la poésie, et un effort théorico-poétique pour penser 
à nouveaux frais le discours et le sens. Sous cet angle, sont alors abordées les 
notions poétiques de rythme, d’oralité et de voix, et on s’attache à montrer 
leur grande originalité et leur pouvoir de transformation du regard de la 
théorie littéraire sur elle-même.

Mots-clés : rythme; discours; historicité; sujet. 



76 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

Dans le bruit qui emporte chaque 
jour le contemporain au Service des 

Urgences, jÊessaie de penser ce qui ne 
fait aucun bruit, et qui apparemment 

nÊa aucune urgence, mais qui man-
que, au point que son silence même 

sÊentend sous les discours de luxe. 
JÊessaie de penser une pensée du sujet 

comme une politique du sujet1.

A voz original e complexa de Henri Meschonnic não 
é qualquer uma: atribui-se desde o princípio a tarefa de fa-
zer o que diz estabelecendo uma continuidade subjetiva que 
aproxima seus discursos teóricos dos críticos e dos poéticos. 
A busca do contínuo, característica linguística de todo discur-
so, qualidade teórica dos obstinados, e virtude ética dos fiéis 
a seus princípios define não só o perfil geral do trabalho de 
Meschonnic como também o estilo combativo de sua escrita. 
Meschonnic diz tudo desde o início para poder demonstrar 
que não basta dizer, e que a missão de sua linguagem é fazer. 
Por isso, não é fácil penetrar no jato poético das setecentas 
páginas de Critique du rythme e das seiscentas de Politique 
du rythme, cuja lógica consiste em afirmar, praticamente 
a cada passo, que a linguagem é una, dizendo-se justamente 
isto numa linguagem única e contestadora de qualquer outro 
gênero. É com ritmo lírico, crítico, polêmico e teórico, tudo 
no decorrer do mesmo discurso, que se conquista este território 
da unicidade linguística, solo de uma nova concepção de 
literatura. E de fato, através de certa linguagem, define-se como 
continuidade subjetiva o que está na base da demonstração 
do funcionamento real da linguagem, demonstração que não 
funcionaria se não praticasse o que pretende demonstrar, numa 
atitude de total coerência em relação ao objetivo fundamental: 
provar como a linguagem é produção de sentido no discurso, 
e como o discurso, seja qual for, é subjetivo.  

O sujeito, na voz de Meschonnic, define-se no discurso 
e duplamente: como posição autotélica e como posição inter-
subjetiva, uma não existindo sem a outra, de maneira que nis-
to consiste o segredo de um discurso que alcança ser por um 
lado argumentação crítica, tomada de posição e definição de 
oposição, e por outro lado invenção de si próprio. Nada se in-
venta sem oposição e posição; nada toma posição sem esforço 
de invenção. Neste movimento, será preciso fisgar primeiro o 
desejo de profunda contestação da separação entre os gêneros 
teórico e poético, analisada e explicada como domínio indevi-
do de certo pensamento filosófico que pretende obter por fora 
a divisão, embora obtenha apenas certa definição equivocada 

1.   MESCHONNIC, Henri. 
Politique du rythme, 1995, p. 9.



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 77

e tautológica do poético, enquanto previsto e previsível de an-
temão. Logo em seguida, será preciso entender que a polêmica 
não é contra a filosofia em geral, e sim contra os discursos 
filosóficos que andam circulando; do contrário, tratar-se-ia de 
uma polêmica filosófica, atitude que para Meschonnic, precisa-
mente, não pode existir sem contradição. O que há, é uma voz 
clamando que, independentemente das regras do pensamento 
filosófico, toda prática da linguagem põe em ato uma teoria 
da linguagem. 

Neste sentido, a voz de Meschonnic de fato fala, ou pelo 
menos poderia falar a todos os que se interessam por teoria, 
crítica e poesia, embora quando fale, defenda e pratique um 
modo discursivo inabitual, o qual, por imprevisto e diferente, 
talvez não possa ser tão imediatamente audível, exatamente 
porque merece ser escutado. Pois a lógica do discurso de Mes-
chonnic consiste em afirmar que versa sobre algo que só pode-
rá ser entendido quando forem elucidadas e ouvidas as razões 
que o impedem de ser entendido. Quem quiser lê-lo, que desde 
sempre o faça sabendo que a ideia mestra - o fio condutor, 
é que a necessária continuidade entre os discursos, elemento 
seminal do modo de ver de Meschonnic, fundamenta-se numa 
concepção de subjetividade que em tudo se opõe à metafísica 
do sujeito, sem, no entanto, deixar-se vencer e convencer pelas 
posições desconstrutivas, que segundo ele são apenas aparen-
temente inimigas desta mesma metafísica da subjetividade oci-
dental. Na verdade, a metafísica, presente ou ausente, é inimiga 
do sujeito na própria medida em que o define como signo, 
e esta definição, ao estar ainda na base da desconstrução da 
metafísica, mantém a conivência entre discursos que na reali-
dade não se opõem, posto que não chegam a reconhecer a raiz 
subjetiva incontestável da linguagem enquanto discurso, e não 
enquanto signo. Por isso, Meschonnic afirma por sua parte: “le 
théorique est un mode spécifique du subjectif”2.  

Antes de concluirmos apressadamente que a afirmação 
acena em direção da multiplicidade fértil do pensamento – 
esta conclusão virá a seu tempo -, entendamos primeiro que 
ela vem a significar o seguinte: sendo mesmo e concretamente 
função de nossa radical historicidade (determinada pela posi-
ção subjetiva, e igualmente determinante para ela), as teorias 
no fundo dividem-se apenas em duas categorias: as que traba-
lham para a continuidade dos discursos, produzindo escritas 
que praticam a historicidade do viver-escrever, e as que enco-
brem esta continuidade, praticando a metafísica da origem da 
linguagem. Nossa radical historicidade é feita desde sempre 
da força impetuosa de nossos múltiplos discursos, em fluxo 
vital, contínuo subjetivo. E enfrenta a camisa de força que os 
pretende reduzir à repetição do movimento, à obsessão da ori-
gem que - como o mar de João Cabral e sua carne vidrada, de 

2.   MESCHONNIC, Henri. 
Critique du rythme, 1982, p. 61.



78 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

estátua, seu silêncio alcançado, à custa de dizer a mesma coisa3 
- não quer deixar o fluxo fluir.  

Repita-se: de chofre, a questão de Meschonnic não é 
estabelecer fronteiras genéricas entre o teórico conceitual e o 
prático poético, nem tampouco afirmar o fato da confusão dos 
gêneros e da impossibilidade das fronteiras. Tanto uma quanto 
outra coisa dependeriam do reconhecimento do primado de 
certa instância discursiva capaz de auto fundar-se como pensa-
mento sobre a linguagem, fora da linguagem. Mas o objetivo, 
isto sim, é questionar a estratégia – isto é, a política e o funcio-
namento dos discursos encobridores de historicidade, os quais 
precisamente não se limitam a um gênero discursivo, operando 
ao contrário em muitas áreas: filosofia, teoria, linguística, crí-
tica, poesia. Obviamente, frente àquilo que ele considera clara-
mente como uma investida política geral contra a subjetivida-
de, não se trata para Meschonnic de construir um discurso da 
verdade do sujeito que incorra no erro performativo de aceitar 
a lógica do jogo no campo do inimigo. Como se disse, só exis-
tem duas estratégias discursivas, e a de Meschonnic é a outra. 
Pois há a estratégia das teorias tradicionais, que de múltiplas 
formas é a estratégia do signo; e há a que adota posições críti-
cas, e sob a forma de uma única estratégia do sujeito, abre-se 
para as infinitas formas do discurso subjetivo. Por aí já se vê: a 
subjetividade, característica seminal do homem falante e falan-
do, não pode ser provada pela existência de seu signo – não é 
conceito nem ausência de conceito. Antes de tudo, expõe-se o 
enjeu, “parce que celui-ci est le cadre et l’orientation du conflit, 
qui determine les termes”4.

Ritmo poético

Trazida então a questão do subjetivo para o campo da 
poesia: ela não é tampouco sua origem, devendo-se concluir 
que, mais exatamente, é necessário trazê-la para o campo dos 
poemas feitos e do que os poemas fazem visto que, ouvindo 
bem Meschonnic, a estratégia do sujeito, tão vital para os po-
emas, torna impossível definir algo como a Poesia. Nos poe-
mas, há continuidade entre sua teoria e sua prática, pois eles 
necessariamente praticam uma das duas estratégias referidas. 
É através do reconhecimento de uma ou outra estratégia que 
se exerce, então, o juízo de Meschonnic, sempre a respeito dos 
poemas, e nunca da Poesia. Não nos enganemos portanto: o 
que está sendo proposto, longe de se definir como problema-
tização conceitual do normativo, consiste antes num original 
questionamento poético-subjetivo das normas conceituais vi-

3.   MELO NETO, João Cabral. 
Obra completa, 1994, p. 112.

4.   MESCHONNIC, Henri. 
Critique du rythme, 1982, p. 69.



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 79

gentes, inclusive das que se afirmam como problematização. 

Uma vez situado o quadro geral do discurso meschonni-
queano, vale a pena penetrar no mecanismo complexo de sua 
argumentação. A voz de Meschonnic torna-se audível, de fato, 
pelo prisma de certa oposição dinâmica, produtiva reflexiva-
mente, entre a teoria do signo e a teoria do ritmo, tal como se 
definem na Critique du rythme:

Dans la téorie du signe, la langue est première et le dis-
cours est second. Il ne peut pas en être autrement. Le dis-
cours y est un emploi des signes, un choix, une série de 
choix dans un système des signes pré-existant (...) Dans 
la théorie du rythme (...) le discours n’est pas l’emploi 
des signes, mais l’activité des sujets dans et contre une 
histoire, une culture, une langue, – qui n’est jamais que 
discours (...)5.

O movimento argumentativo da Critique de 1982 é, neste 
sentido, um pêndulo que exerce um movimento de vaivém 
entre o esclarecimento dos pressupostos (preconceituosos) da 
ideologia do signo e a observação empírica do funcionamento 
subjetivo real da linguagem. Embora demonstre seu apego pelo 
empírico – “mon travail est constamment dans l’empirique”6, 
diz ele, Meschonnic afirma também, e até por isso mesmo, 
que o empírico tornou-se inaudível, por causa da impregnação 
da ideologia do signo, que estrategicamente vem obscurecendo 
nossa atual relação com a linguagem. Daí a necessidade da crí-
tica. Levando em conta este mecanismo, o argumento reflexivo 
parece-me dominante no raciocínio: trata-se de nunca separar 
conceitualmente o teórico do poético, partindo do princípio 
que a separação, muito longe de ser natural na linguagem, pres-
supõe ao contrário uma decisão prévia quanto à finalidade da 
poesia, e crer nesta precedência da finalidade poética é decretar 
de antemão a própria separação, substituindo o pensamento 
crítico sobre a linguagem pela ilusão da definição tautológica 
do já definido.

A este equívoco do signo, associado de uma forma ou de 
outra à ideia de essência da linguagem, escapa-se pensando a 
partir da produção de sentido nos discursos poéticos que aí es-
tão, numa visão antropológica abrangente da linguagem como 
discurso humano e do homem como falante - uma visão, po-
rém, que só é tornada visível após o necessário desvio crítico. 

Esta peculiar abordagem das diversas discussões sobre a 
linguagem, que em todos os níveis da argumentação desenvol-
ve-se como démarche reflexiva - elucidação de estratégias, críti-
ca da estratégia, prova empírica, alternativas e novas estratégias 
-, produz certo inegável alargamento dos horizontes. Quanto 
à questão poética mais precisamente, está em jogo, para Mes-

5.   Ibidem, pp. 70 -71.

6.   Ibidem, p. 51.



80 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

chonnic, certa tradição que ele qualifica de grega, atribuidora 
de excepcionalidade aos poetas e filósofos - abusivamente; está 
ainda em jogo a veementemente contestada conservação deste 
modelo em teorias da modernidade, as quais, repetindo uma 
atitude tautológica da mais pura antiguidade ocidental, e redu-
zindo o foco cultural através do qual se abordam os fenôme-
nos dos discursos poéticos, impede a fluência da única moder-
nidade possível e real, que mergulha raízes na radical historici-
dade humana. Modernidade esta que, longe de ser fruto e fato 
da excepcionalidade de poucos, está igualmente longe de ser a 
falta individualista de normas, como crê equivocadamente o 
contemporâneo: “Ceux qui acceptent le présent, qui pensent 
avec, [...] ils font semblant de le précéder en le suivant, ouvrez 
la télé pour les voir, le contemporain est content”7. A moderni-
dade meschonniqueana, inversamente, constitui a experiência 
do tempo enquanto enunciação dos sujeitos, e aprimora-se par-
ticularmente no ritmo que organiza o discurso em posição de 
historicidade. Isto explica que Meschonnic possa afirmar: “je 
définis la modernité, après une critique de ses acceptions an-
ciennes, comme l’activité continue d’une forme-sujet, la décou-
verte de sa propre historicité comme une présence au présent”8.

Em suma, fazer da poesia uma linguagem outra, à mar-
gem, única e exclusiva depositária da verdade, incompreensí-
vel, inefável, irracional, é sempre ao mesmo tempo continuar 
filosofando essências, buscando equivocadamente filosofemas, 
filosofando contra o poema enquanto linguagem. É, em outras 
palavras, submeter-se à estratégia do signo:

Le signe est le lieu commun de tous ces modes de pensée. 
C’est de son instrumentalisme que toutes ces sémiosophies 
tirent un anti-instrumentalisme, toujours le même, qu’elles 
lui opposent et qui dans ce jeu de rôles est nommé poésie. 
Cet irrationnel du signe est son compagnon polaire.9   

Devemos ler que esta cultura de rompimento interno à 
linguagem subsiste portanto até mesmo nas ideologias que 
banalizam o poético sujeitando-o à lógica de sua instrumen-
talização didática, linguística e conceitual. Às diversas ideolo-
gias do rompimento – apenas superficialmente opostas, Mes-
chonnic dá o nome de dualismo, onde ele enxerga sempre uma 
política aristocrática. Romper pelo discurso com quem rompe 
a linguagem é portanto também uma tarefa política, de revide 
contra o caráter duvidoso do ideal de poeta excepcional, ao 
qual irrefletidamente prestamos vozes como se houvesse outra 
linguagem ou outra legibilidade da linguagem, algo como al-
guma antilinguagem, mas algo que, na verdade, está sempre a 
serviço de um único encobrimento do sujeito. Ele, o sujeito, é 
o assunto do pensar “la démocratie du poème”10. 

7.   MESCHONNIC, Henri. 
Politique du rythme, 1995, 
p. 481.

8.   Ibidem, p. 378.

9.   Ibidem, p. 374.

10.   Ibidem, p. 9.



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 81

Para voltar ao poeta: o louco, o profeta, o maldito, o cego, 
o puro, o pensante, o racional, o professor ou o gênio, nenhum 
deles atinge qualquer conhecimento superior fora dos poemas 
que eles, vários, muitos, fazem e que, ao fazerem, fazem al-
guma coisa à linguagem, produzindo significâncias, ou seja, 
ritmos subjetivos que desautorizam a hierarquização dos níveis 
de significação no poema, e que recusam a referência a critérios 
diretamente oriundos de alguma estratégia do signo. Entre eles: 
primado do significante, primado da forma, primado do signi-
ficado, verdade etimológica, realização de um gênero, etc. Pelo 
mesmo caminho, ao definir a tarefa transformadora do poema 
(fazer algo à linguagem) através de sua observação crítico-empí-
rica, está se afirmando sua dimensão subjetiva e histórica. Pois 
não há como o poema fazer alguma coisa à linguagem sem 
fazer algo à dimensão coletiva em posição de historicidade. 
Por isso, poemas são vitais sem serem vitalistas, e têm a ver 
com todos, como a linguagem, independentemente do poeta 
excepcional arfando no cimento na beira da morte11. Mesmo 
nos casos em que o poeta se vê excepcionalmente ressentido 
com a política opressora do signo contra o ritmo do sujeito. 
Meschonnic recomenda, em qualquer caso, que se saia disso.

Mas afirmá-lo com o discurso não é tarefa simples, na 
medida em que certa deformação  da linguística, ela também 
contaminada pela estratégia do signo através do formalismo, 
do estruturalismo e da semiótica, inscreve nos hábitos de pen-
sar reflexos semióticos tão eficientes que alcançam fingir que 
são a ciência da linguagem, e enquanto tal, que ditam de fora 
o acesso à compreensão do funcionamento tanto da lingua-
gem quanto da antilinguagem do poeta. Ou seja, a política 
do poeta excepcional é amiga da estrutura, ambas ocultando, 
por um processo de naturalização da linguagem, aquilo que, 
ao contrário, é no entanto a historicidade própria dos sujeitos 
discursantes, incapazes de falar por referência à língua como se 
ela fora alguma estrutura superior, sustentadora de seus signos. 

Ritmo linguístico 

Por isso, exatamente porque a linguagem é uma coisa só, 
a desmistificação da Poesia implica primeiro numa releitura 
da linguística, para desembaraçá-la de sua parte na estratégia 
do signo. É que como o processo de ocultação é multiforme, 
só se chega a compreendê-lo quando se aceita uma passagem 
pela teoria linguística, onde também se sofre a deformação 
pelo signo que não deixa enxergar a linguagem. Ora, não é 
difícil constatar que esta, inegavelmente, produz sentido sem 

11.   Aludo aos seguintes versos: 
“não o nome,/ vivo animal, / 
planta viva/ a arfar no cimento” 
(João Cabral de Melo Neto. O 
funcionário), e “ante a fruta 
madura/ na beira da morte,/ 
imóvel no tempo/ que ela 
sonha parar”. (João Cabral de 
Melo Neto. As estações) [os 
grifos são meus].



82 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

produzir essências, naturezas ou estruturas. Nesta perspectiva, 
a co-extensão empírica da produção de sentido e da produ-
ção de discursos - um não se produzindo sem o outro  - é 
um argumento que possui certa força radial por poder cobrar 
fidelidade à empiria em todas as áreas discursivas, sem entre-
tanto reduzir a dimensão poética, elevando-a ao ritmo de sua 
significância. 

Quanto à vertente linguística do encobrimento, pela qual 
se precisa necessariamente passar: não se trata para Meschonnic 
de denunciar o papel encobridor de subjetividade da linguís-
tica em si, e sim, inversamente, de redescobrir, no processo de 
constituição do próprio pensamento linguístico, a possibili-
dade de pensar o sujeito, a qual ficou encoberta por discursos 
exógenos que tiveram interesse em deslê-la. Meschonnic retor-
na, como é lógico, a Saussure, para lembrar que no Cours de 
Linguistique générale a linguagem é tratada como sistema e 
como arbitrário. Seria (e foi) um contra-senso resvalar destes 
conceitos, para definir a linguagem como estrutura e confun-
dir o arbitrário com a convenção. Pois entre estes pares de con-
ceitos: sistema e arbitrário versus estrutura e convenção a dife-
rença é estratégica e politicamente enorme. Sistema e arbitrário 
significam que a linguagem só pode ser tratada como tal, não 
possuindo nenhum fora. Estrutura e convenção postulam a exis-
tência de uma instância imutável dominando os signos; e por 
mais que a instância seja chamada de estrutura, fundamenta-se 
sempre na existência de uma norma natural escondida por trás 
de qualquer pensamento do imutável. À norma natural também 
se refere, negativamente, qualquer convenção. Por isso Saussure 
afirma claramente que não há nenhuma convenção: “l’arbitraire 
même du signe met la langue à l’abri de toute tentative visant 
à la modifier”. E logo adiante: “pour qu’une chose soit mise en 
question, il faut qu’elle repose sur une norme raisonnable”12. 

Não ter que se referir a nenhum avesso natural ou a ne-
nhuma estrutura imutável, e não poder fazê-lo, é segundo Mes-
chonnic a condição fundamental que define a historicidade 
da linguagem humana: os homens falam; não decidiram falar, 
nem se obrigam a dizer sempre a mesma coisa. Não há origem 
externa, ou razão de ser ao fato da linguagem. Esta historici-
dade do falar, diretamente vinculada à noção de arbitrário, já 
estava reconhecida pelo próprio Saussure: “C’est parce que le 
signe est arbitraire qu’il ne connaît d’autre loi que celle de la 
tradition, et c’est parce qu’il se fonde sur la tradition qu’il peut 
être arbitraire”13.

Desta falta de exterioridade da linguagem como um todo 
induz-se um complemento de definição, que surge como con-
sequência lógica da falta de escolha individual quanto aos 
signos: trata-se do valor linguístico. Pois, de fato, o caráter 
indissolúvel - frente e verso, do significado e do significan-

12.   SAUSSURE, Ferdinand. 
Cours de linguistique générale, 
1986, p. 106.

13.   Ibidem, p. 108.



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 83

te não se fixa entretanto no signo como totalidade, porque 
os próprios signos possuem apenas valor diferencial: “Faisant 
partie d’un système, (le mot) est revêtu non seulement d’une 
signification, mais aussi et surtout d’une valeur, et c’est tout 
autre chose”14. Daí que falar não é musicar com o som, nem se 
referir a conceitos, muito menos expressar a totalidade na pa-
lavra (seja ela disjunta ou conjunta), posto que falar mobiliza 
o sistema arbitrário como um todo: “les valeurs restent entière-
ment relatives, et voilà pourquoi le lien de l’idée et du son est 
radicalement arbitraire”15. Em outras palavras, bem resumidas 
por Meschonnic relendo Saussure, é o próprio Saussure quem 
sugere que o arbitrário não se compreende a partir do signo, e 
sim a partir de quatro termos que devem ser tomados juntos: 
valor, sistema, funcionamento e arbitrário. 

Não se deve, e sobretudo nem se pode, segundo Mes-
chonnic, confundir sistema e estrutura:

Système, qui est le terme de Saussure, est historique, en 
ce qu’il ne sépare pas philologie et linguistique (...). Alors 
que structure est ahistorique, et ne peut que déshistori-
ciser. En quoi rien n’est plus opposé à Saussure que sa 
postérité structuraliste”16.

Mas pode-se, inversamente, explicar esta confusão, lendo-a 
em sua estratégia, a qual revela ainda outra identificação - mais 
danosa e perigosa ainda, entre indivíduo e sujeito. Foi porque 
o estruturalismo não soube pensar a diferença entre indivíduo 
e sujeito que também não foi capaz de compreender o caráter 
histórico da linguagem humana. Em outras palavras, a oposi-
ção entre língua como estrutura e fala individual, (compensada 
pela ideologia da escritura excepcional, por exemplo com Bar-
thes), reflete, como é lógico, uma cisão entre indivíduo e so-
ciedade que ressoa na identificação errônea do sujeito (impen-
sável) e do indivíduo. Uma identificação cujo teor fantasioso 
prova-se pelo próprio funcionamento da linguagem enquanto 
discurso subjetivo. Meschonnic chega a sugerir a ideia de estru-
turalistas e marxistas terem sucumbido a uma ilusão burguesa 
paradoxal; e tudo parece se explicar, se considerarmos que esta 
identificação/confusão entre indivíduo e sujeito, refletida na 
dualidade do par indivíduo/sociedade, está a serviço do reino 
universal da metafísica do signo. Vista pelo prisma do funcio-
namento histórico da linguagem, esta confusão é ela própria, 
portanto, um momento histórico que se ignorou como tal, 
naturalizando-se historicistamente. Pois cabe precisar:

L’historicisme est l’oubli que rien, du langage et de l’his-
toire, n’est décrit sans observateur, et que l’observation est 
toujours un rapport qui modifie ce qu’on observe. Qui 
déborde la pensée claire17. 

14.   Ibidem, p. 160.

15.   Ibidem, p. 157.

16.   MESCHONNIC, Henri. 
Critique du rythme, 1982, p. 29.

17.   Ibidem, p. 30.



84 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

Livrando-se desta equivocada visão da linguagem como 
estrutura, do sujeito como indivíduo e ainda do signo como 
verdade, tudo graças ao retorno a Saussure, o que se obtém 
é certa disponibilidade crítica para escutar então as lições de 
Benveniste, do qual Meschonnic se reivindica claramente, e 
com razão, porque lhe deve muito. Em Critique du rythme, 
a referência explícita, desde o começo do livro, é o artigo de 
Benveniste que analisa a etimologia da palavra ritmo18. Mas 
além disso, o pensamento meschonniqueano em geral filia-se 
também ao famoso De la subjectivité dans le langage19, onde 
está assente que: “c’est dans et par le langage que l’homme se 
constitue comme sujet (...) est ego qui dit ego”20. Como Benve-
niste explica, a linguagem enquanto homem falando a outro 
homem, só é possível na medida em que o locutor assume a 
posição de “eu” no seu próprio discurso, embora “eu” (assim 
como “tu” e “ele”21) não designem um conceito de sujeito, nem 
tampouco um indivíduo sujeito, senão aquele que, na própria 
instância do discurso, vem a designar-se ele mesmo como su-
jeito e produtor da locução. A chave da ideia de subjetividade 
pode então estar, para começar, nesta constatação da linguísti-
ca da enunciação de Benveniste, a qual possibilita pensar que 
a linguagem, desde sempre co-extensiva a qualquer homem e a 
todos os homens (“nous n’atteignons jamais jl’homme separé 
du langage et nous ne le voyons jamais l’inventant”22), não 
deixa de ser perfeitamente co-extensiva ao sujeito. Mas isto não 
se dá na língua, e sim no discurso: “dans le cadre du discours, 
qui est la langue en tant qu’assumée par l’homme qui parle, et 
dans la condition d’intersubjectivité (...)”23.

É exatamente porque ninguém inventa individualmente 
a linguagem que a subjetividade não precisa de fundamento 
extrínseco ao discurso que produz e que nela se produz; 
neste sentido, pela linguagem, a subjetividade tem a ver com 
todos, sendo sempre função de todos. Longe de se confundir 
com algum tipo de nominalismo, e muito menos com a 
fenomenologia da consciência, a definição da subjetividade 
por Benveniste torna possível recortar a realidade do sujeito 
como algo que se apreende quando se diz no discurso, e não 
se apreende fora dele; não se apreende, por exemplo, no signo. 

O pensamento do fenômeno de produção de sentido pelo 
discurso, em posição de radical historicidade e sem vínculo 
com a natureza, libera para Meschonnic a questão do sentido 
poético de suas obsessões originárias: para ele, fora do poe-
ma enquanto discurso subjetivo, não há origem do poema. 
Em contrapartida, não existe servidão à língua, na medida em 
que o discurso não se esgota no signo, e manifesta em sua 
organização empírica muitos outros fenômenos sem os quais 
a linguagem humana permaneceria, como no signo, pura abs-
tração. Estes fenômenos tão familiares: acentuação, prosódia, 

18.   BENVENISTE, Emile. 
Problèmes de linguistique 
générale 1, 1966.

19.   Ibidem, p. 258.

20.   Ibidem, p. 260.

21.   “La forme “il” tire sa valeur 
de ce qu’elle fait nécessairement 
partie d’un discours énoncé par 
“je””. Ibidem, p. 265.

22.   Ibidem, p. 259.

23.   Ibidem, p. 266.



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 85

sintaxe etc. que se chamam ritmo, embora sejam fenômenos 
perfeitamente identificáveis empiricamente, são o campo mes-
mo da produção do sentido ao qual não teremos acesso sem 
que paralelamente se cumpra mais profundamente, na área do 
poético, um movimento de crítica e de observação que, estan-
do presente desde o início do pensamento de Meschonnic, a 
toda hora precisa ser mobilizado. 

O ritmo do ritmo

O que é o ritmo? Começa tudo de novo, pois, de fato, 
como compreender do que se fala ao falar de ritmo, se a pró-
pria noção também está encoberta e contaminada pelas estra-
tégias do signo que se imiscuem na estética, na poética, na 
estilística? É preciso novamente mostrar que a especificidade 
do ritmo como linguagem existe somente no discurso e nada 
compartilha com a música. O preconceito de musicalidade 
é, ele também, um efeito da ilusão do signo, desaguando na 
identificação do ritmo com o inefável. Da mesma forma, e 
pelo mesmo raciocínio crítico, a palavra ritmo não autoriza 
conceitualmente a afirmação da correspondência estrutural 
entre as artes, pelo contrário. E de nada serve tampouco o 
ritmo para os estudos de estilística ou de estética: ele não é a 
métrica, e não define o gênero poético por oposição à prosa 
ou a outro gênero poético. Nem a filosofia alcança resgatá-lo 
numa visão global da essência do movimento. 

O que podemos ler por trás deste discurso crítico-empíri-
co? Ou, em outras palavras, e para repetir a pergunta: o que é 
o ritmo, então? A resposta é complexa, mas por isso mesmo 
interessante: ao mesmo tempo que, por um lado, o objetivo é 
demonstrar que o ritmo é uma exclusiva da linguagem, por ou-
tro lado precisa-se desconstruir a ideologia da racionalidade do 
ritmo. A racionalidade está baseada na política da métrica, a 
qual não consegue se conformar com a existência de produção 
de sentido incomensurável. E precisa-se, além do mais, desvin-
cular a ideia do ritmo enquanto produção de sentido de qual-
quer analogia entre o ritmo poético e a ordem cósmica. Esta 
é regular e natural; aquela, é ordem histórica, movente e sub-
jetiva. Trata-se de fazer do ritmo, em suma, algo co-extensivo 
ao discurso, como a própria subjetividade, fazendo dele aquilo 
que se define como forma-sujeito em posição de historicidade:

Je définis le rythme dans le langage comme l’organisation 
des marques par lesquelles les signifiants, linguistiques et 
extra-linguistiques (dans le cas de la communication orale 



86 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

surtout) produisent une sémantique spécifique distincte 
du sens lexical, et que j’appelle la signifiance: c’est à dire 
les valeurs, propres à un discours et a un seul24.

Advindo o momento desta definição no discurso mechon-
niqueano, nada termina, tudo começa, sempre se argumenta 
ainda e ainda, no fluxo contínuo, na continuidade específi-
ca que existe entre crítica, teoria e observação da linguagem. 
E neste contexto, dois caminhos para a compreensão do fenô-
meno rítmico parecem ser trilhados; o primeiro, ao qual não 
me atenho, é amplamente percorrido pelo autor em Critique 
du rythme, continuando em Politique du rythme, e consistin-
do numa discussão aberta - enriquecida por invejável cultura 
teórica, literária e linguística -, com múltiplos representantes 
do dualismo multifacetado da cultura francesa. Segundo Mes-
chonnic certa ideologia do génie de la langue é absurdamente 
surda ao ritmo existente nas próprias produções poéticas da 
cultura francesa, por influência nefasta da estratégia do signo. 
É, neste aspecto, a própria cultura francesa que precisa se liber-
tar de seus preconceitos.

O segundo caminho está obviamente vinculado ao pri-
meiro, através do tema da contestação da universalidade abs-
trata da língua: é o caminho que leva ao horizonte sem fim 
de um discurso teórico sobre o poético que toma definiti-
vamente o partido da historicidade cultural, e que nós, no 
aqui e no agora, também podemos percorrer sem nenhuma 
subserviência conceitual. Pois, mais uma vez, na ponta do 
lápis meschonniqueano, a relação básica entre crítica da uni-
versalidade abstrata e observação do real se ramifica, para 
afirmar estrategicamente que a produção do futuro depende 
de preservar a diversidade do passado. Neste processo, parece-
-me da maior importância ressaltar que o projeto de mostrar 
o quanto o ritmo não é universal, e sim peculiar aos modos 
de significar, ultrapassa o projeto de crítica da ideologia da 
universalidade francesa e atinge não menos eficientemente 
a ideologia da universalidade grego-germânica de Heidegger, 
tal como Meschonnic nos pinta: um Heidegger, não nos en-
ganemos a respeito disto, persuadido que a verdade, estando 
na língua, só se diz em duas línguas, mais exatamente na 
retomada etimológica de uma pela outra.

Ora, em Meschonnic, não existe verdade da língua: mar-
cas acentuais, prosódicas, lexicais e sintáticas neutralizam o 
fatiamento do discurso, impedindo a separação de níveis, e 
não havendo o que medir, o ritmo organiza o sentido como 
atividade do sujeito, como está no estudo da etimologia da 
palavra ritmo por Benveniste. O ritmo, de fato, o linguista foi 
habilmente buscá-lo na cultura grega anterior a Platão: 

24.   MESCHONNIC, Henri. 
Critique du rythme, 1982, p. 
261.



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 87

Les citations suffisent amplement à établir: 1° que ryth-
mos  ne signifie jamais “rythme” depuis l’origine jusqu’à 
la période attique; 2° qu’il n’est jamais appliqué au mouve-
ment régulier des flots; 3° que le sens constant est “forme 
distinctive”; figure proportionnée; disposition25. 

Desvinculado, a partir de Benveniste, da significação de 
cadência e de regularidade que só irá adquirir por influência 
platônica, o ritmo, isto é, “la forme dans l’instant qu’elle est 
assumée par ce qui est mouvant, mobile, fluide, la forme de ce 
qui n’a pas consistance organique”26 torna-se em Meschonnic 
a forma de organização do discurso movente e do que flui, 
sem totalização, origem, eternidade ou essência, num sentido 
coerente com seus primeiros empregos, mas, precisamente, 
independente dele: “rythmos signifant littéralement manière 
particulière de fluer”27. 

É neste contexto argumentativo aberto radicalmente ao 
histórico que tem lugar um novo conceito de oralidade e de 
voz pelo ritmo cuja originalidade eu gostaria de destacar. Tra-
ta-se, em Critique du rythme, de dar a estas palavras oralidade 
e voz um sentido especificamente poético e um poder de or-
ganização. Por isto, segundo Meschonnic a oralidade não é a 
situação da fala, oposta à situação de um texto escrito, assim 
como a voz de um poeta não pode ser a metáfora escondida 
para falar da verdade do signo. É preciso ouvir a voz, diz Mes-
chonnic, e não, como faz Heidegger, a palavra voz. A voz é 
ritmo, o ritmo é a oralidade da voz. Engana-se, segundo Mes-
chonnic, quem opõe a fala oral e a escrita, e por isso mesmo 
devemos rever nossos conceitos de literatura. Pois assim como 
oralidade é aquilo que organiza em ritmo qualquer produção 
de sentido - existindo portanto uma oralidade da escrita, visí-
vel, por exemplo, na pontuação e nos brancos tipográficos -, 
a voz tampouco se confunde com a realização fônica indivi-
dual. Uma voz é sempre intersubjetiva, e jamais foi questão 
de indivíduo. Lembre-se sempre que aquilo que parece mais 
pessoal na dicção de um poeta é pura tradição: o que seria da 
dicção Bonnefoy sem a dicção Mallarmé? Indaga Meschonnic. 
Podemos imaginar dezenas de indagações do mesmo tipo, pois 
na verdade, a pergunta se aplica a todos os que, justamente, 
possuem voz.

O que está ainda aqui em questão, é a ideia de historici-
dade da voz, a qual remete para a historicidade da oralidade e 
pede, junto com a escuta, uma antropologia histórica da voz 
como fenômeno de linguagem. Sem esta voz, literatura algu-
ma seria ouvida. Por este prisma, nenhuma antropologia pode 
dizer algo do presente e do futuro se não atentar ao fenômeno 
da voz, isto é, da oralidade do dizer - em textos antigos, em 
discursos de várias dicções e de línguas variadas, em poemas 
que aí já estão. Neste sentido também, todo poema, não ape-

25.   BENVENISTE, Emil. 
Problèmes de linguistique 
générale, 1966, p. 332.

26.   Ibidem, p. 333. 

27.   Ibidem, p. 333.



88 — outra travessia 15 - Programa de Pós-Graduação em Literatura

nas os herméticos, que decididamente não possuem a exclusi-
vidade da voz, todo poema põe em questão especificamente a 
noção do compreender, e logo, do ouvir a voz. Paralelamente, 
nenhuma antropologia nada dirá do presente e do futuro se 
não souber da capacidade imprevista da voz, posto que ela é 
oralidade, isto é, ritmo, ou ainda: organização do discurso pelo 
sujeito – a quem cabe, (e a ele só) modificar as regras de um 
discurso através daquilo que ele diz.  

Porque há ritmo, há oralidade. Porque há oralidade, há 
voz e vozes. Para enfim compreendê-lo, recusemos o esquema 
rígido e metafísico da estética da percepção que, quanto mais 
separa o olhar da escuta, menos ouve e menos vê: “Il n’y a 
pas, d’un côté, l’audition, sens du temps, et la vision, sens de 
l’espace”28. Se é importante para Meschonnic afirmar que ver 
está na voz dos profetas, desde a Bíblia até Victor Hugo, assim 
como dizer está na página organizadora dos poemas, e prova-
velmente também desde a Bíblia até poemas de hoje, é que, 
antes de tudo, é preciso combater o silêncio sobre o ritmo que 
vive no entanto presente; é preciso afirmar que o ritmo fez, faz 
e fará. Com ele, justifica-se o esforço de continuar fazendo e 
ganha sentido a dedicatória do Critique du rythme. Apaixona-
damente: “à l’inconnu”.

28.   Critique du rythme, p. 299.



Universidade Federal de Santa Catarina - 1º Semestre de 2013. — 89

Referências

BENVENISTE, Emile. Problèmes de linguistique générale 1. 
Paris: Editions Gallimard: 1966.

MELO NETO, João Cabral. Obra completa. Editora Nova 
Aguilar, Rio de Janeiro, 1994.

MESCHONNIC, Henri. Critique du rythme. Anthropologie 
historique du langage, Lagrasse : Editions Verdier, 1982.

MESCHONNIC, Henri. Politique du rythme. Politique du 
sujet, Lagrasse: Editions Verdier, 1995.

SAUSSURE, Ferdinand de. Cours de linguistique générale, 
Paris: Payot, 1986. 

 




