Sobre o0 monstro, a natureza e a
origem: uma releitura de Frankenstein

ou o Prometeu moderno

Resumo

A estranha figura do mostro, espécie de inclassificavel ou lado de fora
e margem de toda a classificacio, pode se encontrar na encruzilhada de uma
série aparentemente dispersa de historias: histéria da psiquiatria, do direito
religioso ou laico, da criminologia, das representacoes ocidentais sobre o
Oriente, da embriologia, das filosofias politicas conservadoras e mesmo de
uma certa literatura. Este ensaio pretende revisitar a figuracdo do monstro
na relacdo paradoxal que estabelece com o saber: a0 mesmo tempo lado de
fora do saber, marcador de sua impossibilidade, e principio de inteligibilidade:
chave fundadora do saber psiquiatrico, embriolégico, das representacdes do
outro distante. Para explorar tal relagao, procura realizar uma breve releitura

do classico Frankenstein or the modern Prometheus.

Palavras-chave: monstro; Frankenstein; natureza; genealogia.

Abstract

The strange figure of the monster, a sort of unclassifiable or outside
and margin of every classification, may be found in the path between an
apparently disperse series of histories: history of psychiatry, of religious or
secular law, of criminology, of the western representations of the East, of
embryology, of the conservative political philosophies and even of a certain
literature. This essay intends to revisit the figuration of the monster in its
paradoxical relation with knowledge: at one time, the outside of knowledge,
the sign of its impossibility, and principle of intelligibility: founder key of the
psychiatric knowledge, of embryologic knowledge, of the representations of
the distant other. To exploit this relation, this paper intents to accomplish a
short rereading of the classic Frankenstein or the modern Promethens.

Keywords: monster; Frankenstein; nature; genealogy.

Universidade Federal de Santa Catarina - 2° Semestre de 2016.

Felippe Cardozo Ciacco
PPGAS-UFSC

161



1. WITTKOWER, Rudolf.
“Marvels of the East. A Study
in the History of Monsters”.
Journal of the Warburg and
Courtanld Institutes, 5, 1942,

p. 159-197.

2. SHELLEY, Mary. Frankenstein,
Or The Modern Prometheus.
Engage Books, 2008.

3. NEGRI, Antonio. “El
monstruo biopolitico. Vida

desnuda y poténcia”, 2007,
p. 93-141.

4. PARK, Kathatine; DASTON,
Lorraine J. “Unnatural
conceptions: the study of
monsters in sixteenth-and
seventeenth-century France and
England”. Past & Present, 1981,
p. 20-54.

5. BRAIDOTTI, Rosi. “Signs
of wonder and traces of doubt:
On teratology and embodied
differences”, 1999, p. 290-301.

162 —

A estranha figura do mostro, espécie de inclassificavel ou
lado de fora e margem de toda classificagio, pode se encon-
trar na encruzilhada de uma série aparentemente dispersa de
historias: historia da psiquiatria, do direito religioso ou laico,
da criminologia, das representagdes ocidentais sobre o oriente,
da embriologia, das filosofias politicas conservadoras e mesmo
de uma certa literatura. Hste ensaio pretende revisitar a figu-
ra¢do do monstro na relagdo paradoxal que estabelece com o
saber: a0 mesmo tempo lado de fora do saber, marcador de sua
impossibilidade, e principio de inteligibilidade: chave fundado-
ra do saber psiquidtrico, embriolégico, das representagoes do
outro distante'. Para explorar tal relagdo, procuro realizar uma
breve releitura do classico Frankenstein or the modern Promethens’.
O interesse que direciono a tal texto, no entanto, se afasta da
teoria literaria na medida em que tem como base problemas
antropoldgicos, em especial a relagdo entre a no¢ao de natureza
(ou a oposicio entre natureza e cultura) e nogoes de origem e
criagdo na articulagdo do que poderfamos tomar como teorias
genealogicas. A fronteira entre disciplinas, no entanto, tende a
se esfumagcar na medida em que alguém se proponha a levar a
sério a figura do monstro e seguir 0s cortes transversais que este
opera nas linhas historicas em que atuou e atua.

O monstro pode operar varios problemas distintos: proble-
ma de origem e nascimento, problema de classificacdo, proble-
ma quanto a seu estatuto ontolégico, problema do crime e das
perversdes em geral, problema da distancia ou das terras distan-
tes, problema, enfim, do proprio saber e de sua possibilidade.
Figura multifacetada, dificil de capturar, dispersa no passado
longinquo, e muitas vezes infame (pré-cientifico) de uma série
de saberes autbnomos entre si, 0 monstro recentemente parece
querer ganhar uma nova vida, recuperado agora como chave ou
enigma daquilo que se pode chamar, de maneira bastante pro-
visoria, cultura ocidental. Ele reaparece na filosofia politica de
Toni Negti’, nos estudos cada vez mais sistematicos da historia
medieval, na histéria da ciéncia iluminada pelo feminismo®, na
filosofia némade de Rosi Braidotti®. Como espécie de impensa-
vel, relegado ao lado de fora do /gos, como exce¢io inquietante
as leis da natureza, aos poucos parece se tornar objeto de uma

nova produgio, uma espécie de nova teratologia.

O reaparecimento recente do monstro como possibilida-
de de pensamento critico ndo deve surpreender inteiramente.
Por ora, trata-se de apresenta-lo como figura que indicia tanto
uma exclusiao do dominio da razao quanto da natureza. Trata-se,
em suma, de uma figura ligada a uma certa obscuridade, fi-
gura noturna, de pesadelo ou terror. Figura desrazoada, mas
que se torna contemporaneamente interessante ao colocar em
cheque os pressupostos da razio. E que o monstro, durante o

outra travessia 22 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



periodo medieval e até meados do século XVII europeu, esteve
ligado a toda a sorte de fenémenos inexplicaveis: inundagoes,
erupgoes vulcanicas, a0 mesmo tempo que personificado em
todo o tipo de nascimento andémalo. O monstro ¢ a catastro-
fe andaram lado a lado por esses cenarios, apontando para
fenomenos inexplicaveis, onde o sistema de classificacido, os
principios de inteligibilidade, laicos ou religiosos, parecem nao
poder penetrar. No entanto, o0 monstro figura como matéria
de interpretac¢do, como problema filosofico-teologico desde
Aristételes, passando por Agostinho até Francis Bacon, que
acolheu o monstro em seu projeto de filosofia natural®. Como
signo ou enigma, pode figurar a ira divina, a resposta de Deus,
ou de uma natureza personificada, as transgressoes humanas.
A literatura, majoritariamente de lingua inglesa, refere-se ao

monstro como wonder, prodigy e portent.

Como signo-mistério, suporte de revelagdes e anincio do
perigo, do pecado, da transgressao, etc., 0 monstro esteve pro-
ximo das imaginacdes ligadas ao fantastico. Nao a toa, a litera-
tura gbtica que emerge no século XVIII europeu foi povoada
por monstros: vampiros, fantasmas, demonios. A tradi¢do fan-
tastica, fascinada pelas figuras do horror, da transgressiao e da
noite, caminhou paralelamente aquela outra, mais conhecida e
respeitavel, das luzes, como seu contraponto — obscuro, por ve-
zes reacionario, obscurantista e aristocratico, mas como material

ctitico sempre renovado:

If not a purely negative term, Gothic writing remains fas-
cinated by objects and practices that are constructed as ne-
gative, irrational, immoral and fantastic. In a world which,
since the eighteenth century, has become increasingly se-
cular, the absence of a fixed religious framework as well
as changing social and political conditions has meant that
Gothic writing, and its reception, has undergone signifi-
cant transformations. Gothic excesses, none the less, the
fascination with transgression and the anxiety over cultu-
ral limits and boundaries, continue to produce ambivalent
emotions and meanings in their tales of darkness, desire
and powet.”

Trata-se de uma literatura caracterizada essencialmente
como vulgar, em certa medida inaceitavel frente aos canones
literarios, relegada a marginalidade das revistas, com efeito, ex-
tremamente populares. Indigna da alta cultura, os contos de tet-
ror espalhados pela Europa no minimo desde o século XVIII,
eventualmente encontrariam seu lugar em obras classicas, con-
sagradas pela mesma critica que rejeitou o goético. O Frankenstein
de Mary Shelley ou a obra de Edgar Allan Poe sido capazes de
fazer algum tipo de justi¢a ao terror gético na primeira metade
do século XIX.

6. PARK, Katharine; DASTON,

Lorraine J. “Unnatural

conceptions: the study of

monsters in sixteenth-and

seventeenth-century France and
England”. Past & Present, 1981,

p. 20-54.

7. BOTTING, Fred. Gothic.

2013, p. 1.

Universidade Federal de Santa Catarina - 2° Semestre de 2016.

163



8. SHELLEY, Mary. Frankenstein
out 0 Prometen moderno, 2011, p.19.

9. Ibidem, p. 15.

No interior da oposi¢ao entre o dia e a noite, a Grande /i-
teratura € os romances vulgares e contos impressos em papel
barato, a razdo e a desrazao, a ordem legitima da natureza e a
catastrofe anunciada por sua transgressao, esconde-se a figura
do monstro, aparentemente condenada ao esquecimento, rele-
gada aos textos pobres de uma literatura execravel. No entanto,
esse regime imaginativo, no qual o monstro ocupa a fungio de
suspender ou radicalizar, ndo deixou de ser recuperado pelos
projetos mais diversos, em contextos politicos, intelectuais, lite-
rarios tao dispares como a emergéncia do surrealismo ou a onda
atual do antropoceno. Ainda que o monstro nio seja levado a
sério, suas operagdes continuam a ressoar, através de sua figura
correlata, a catastrofe.

Na esteira do gotico e partilhando a mesma vulgaridade e
irrespeitabilidade, a ficgao cientifica comega em uma equagio
entre o monstro, o saber (a filosofia natural ou os grandes com-
plexos tecno-cientificos, pouco importa) e a catastrofe. E com
Mary Shelley e o monstro de Victor Frankenstein que se pode
comegar a estranha (e controversa) historia da fic¢ao cientifica.
Trata-se, em alguma medida, de uma ruptura no interior da li-
teratura fantastica. Conservando os temas goticos, o ambiente
de terror, a narrativa catastrofica, a sinistra alianca entre o saber
e a monstruosidade, Mary Shelley faz, no entanto, com que o
monstro se desloque do nivel sobrenatural e passe a operar 0s
problemas de origem que lhe sdo caracteristicos desde a Idade
Média a partir de uma nova chave. O monstro fabricado pe-
las luzes aponta para a abertura de um campo de imaginagio
e especulacao em grande medida novo, impulsionado pelo gal-
vanismo e pelas estranhas jun¢Oes entre as novas ciéncias e o

fantastico:

A ocorréncia do episédio no qual se baseia esta fic¢do nao
¢, na opinido do doutor Darwin e de alguns dos autores
alemaies na area de fisiologia, inteiramente impossivel. Nao
quero dar a impressao de depositar a mais remota fé numa
suposicao dessas; porém, ao assumi-la como base de um
trabalho de fic¢do, ndo creio que estivesse apenas entrela-
cando uma série de terrores sobrenaturais.®

O doutor Darwin é Erasmus, o av6 de Chatles, e na época
do Frankenstein (inicio do século XIX) circulavam rumores na
Europa sobre seus experimentos com uma massa de macarrio
guardada em um pote de vidro, que “comecou, por algum meio
extraordindrio, a movimentatr-se com vontade prépria™. A po-
téncia de fabricar vida através da ciéncia pode certamente ser
tomada como um alargamento, mas também uma disjun¢io em
relagdo ao imaginario gético. Ainda que a nog¢ao de ciéncia tenha
contornos bastante distintos no cenario povoado por Erasmus

164 — outra travessia 22 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



Darwin e Mary Shelley, é notavel que através do monstro possa

se inaugurar uma nova linhagem de narrativas sobre a ciéncia.

O monstro como origem da fic¢do cientifica desperta, no
entanto, controvérsias entre as historiografias da literatura. As
hipéteses para um texto original, fundador, proliferam-se quase
tanto quanto as obras que pretendem tracar uma historia de tal
género literdrio. Adam Roberts'’, por exemplo, pretende ligar
a ficgdo clentifica as narrativas fantasticas de viagem entre os
gregos. Outros procuram comegar com Edgar Allan Poe, com
Julio Verne ou H.G. Wells. Brian Aldiss'' é quem primeito co-
meca com Mary Shelley. Nao estou interessado nas definicoes
e disputas que envolvem a inscricio de um texto como funda-
dot. Tomo Frankenstein, mas, sobretudo com o monstro, como
fundador, nio para reivindicar a tal texto a legitimidade de uma
origem, para estabelecer a fundacdo de um género, mas para
apostar na potencialidade da figura do monstro para problema-
tizar as condicdes de possibilidade e os perigos do saber. Ao
invés de buscar uma genealogia da fic¢io cientifica através de
Frankenstein, ¢ preciso atentar para as teorias genealdgicas sub-
jacentes a tal obra.

O romance de Mary Shelley tem como centro o problema
da origem: cria um plano de tensio entre o par criador-criatura,
desenvolve os problemas éticos, os perigos, etc. O coloca, no
entanto, a partir de um dispositivo novo, que serd exaustiva-
mente recuperado, modificado, radicalizado, seja na fic¢ao ou
na filosofia, na histéria das ciéncias ou na ecologia. E o monstro
que esta no centro desse dispositivo.

Victor Frankenstein, o Prometeu moderno, de acordo com
o titulo, é quem da vida ao monstro, nao por procedimentos
magicos ou alquimicos, mas servindo-se dos recursos de ponta
da filosofia natural do século XVIII, levando a cabo, ainda que
de maneira sombria, o sonho galvanista.

Se Mary Shelley evoca Erasmus Darwin para afastar
Frankenstein do regime dos “terrores sobrenaturais”, é preciso
insistir em tal novidade em relagdao ao romance goético e explo-
rar os modos pelos quais 0 monstro opera tal disjunco, assim
como talvez seja possivel deslocar o problema do sobrenatural
para o da conceituagao da natureza'>. O monstro, agora, passa
a ser um outro tipo de personagem, ainda que possa ser des-
crito nos mesmos termos do monstro em geral, ou da nogiao
de monstro que se tem na Europa da Idade Média até o século
XVIIL Michel Foucault faz a genealogia do monstro, em um de
seus cursos no College de France, seguindo sua marcha progressi-
va rumo aos bragos da psiquiatria nascente, ou, se quisermos,
rumo aos portdes do hospicio:

O monstro, da Idade Média ao século XVIII de que nos
ocupamos, ¢ essencialmente o misto. E o misto de dois

Universidade Federal de Santa Catarina - 2° Semestre de 2016. —

10. ROBERTS, Adam. The
history of science fiction, 2005.

11. ALDISS, Brian W. “with
David Wingrove”, 1986.

12. Park e Daston mostram
como o0 monstro ocupa papel
de destaque nas filosofias

da natureza até Francis

Bacon, como caso limite,
excepcional, mas a0 mesmo
tempo fundamental para o
entendimento da natureza.

De acordo com o argumento
das autoras, a progressiva
desaparicio do monstro das
preocupacoes intelectuais
modernas acompanha a
passagem de uma nogao

de natureza personificada a
uma outra, imanente. PARK,
Katharine; DASTON, Lorraine
J. “Unnatural conceptions: the
study of monsters in sixteenth-
and seventeenth-century France

and England”, 1981, p. 20-54.

165



13. FOUCAULT, Michel. Os
anormais. 2001, p.79.

14. Ibidem, p. 70.

15. TURNER, Victor. Floresta de
simbolos: aspectos do ritual Ndembu,
2005, p.150.

166

reinos, o reino animal e o reino humano: o homem com
cabeca de boi, 0 homem com pés de ave — monstros. I a
mistura de duas espécies: o porco com cabega de carneiro é
um monstro. E o misto de dois individuos: o que tem duas
cabegas e um corpo, o que tem dois corpos e uma cabega,
¢ um monstro. E o misto de dois sexos: quem ¢é a0 mesmo
tempo homem e mulher ¢ um monstro. E um misto de vida
e de morte: o feto que vem a luz com uma morfologia tal
que nio pode viver, mas que apesar dos pesares consegue
sobreviver alguns minutos, ou alguns dias, ¢ um monstro."

O monstro ¢é, portanto, essa figura que desafia a prépria
figuracdo — na medida em que justapde de maneira aberrante
figuras de dominios distintos —, que coloca em questio os qua-
dros de classificagao, enquanto espécie de inclassificavel ou de
figura liminar. Exce¢do da natureza, o monstro torna-se tam-
bém problema ou até mesmo enigma juridico, seja de direito
civil ou religioso: pode o hermafrodita ser batizado? Deve rece-
ber heranga? Sabemos que até o inicio do século XVII os her-
mafroditas (monstros) eram executados, em geral queimados.
Esse problema juridico, no entanto, nao deve nos deter excessi-
vamente. A importancia da dupla transgressdao que representa o
monstro, da natureza e do direito, ¢ o de combinar “o impossi-

vel e o proibido™".

Enquanto entidade que suspende a classificacao, que ame-
aca a lei natural e a lei humana ou divina, o monstro carrega,
encarna, todas as irregularidades, os desvios, as for¢as do caos e
da catastrofe: figura composta por uma desfiguraciao, o monstro
se torna, paradoxalmente, principio de inteligibilidade. Victor
Turner chamou a atengdo para o monstro, figurado no sacra,
nesse mesmo sentido: figura que aglutina exageradamente dois
dominios e assim funciona pedagogicamente, “para ensinar os
neodfitos a distinguir claramente entre os diversos fatores da re-

715 No caso da

alidade, tal como é concebida em sua cultura
Idade Classica europeia, o0 monstro é o que estara na base de
todos os problemas de anomalia. Inclassificavel, ¢ a0 mesmo
tempo a forma de classificacio por exceléncia de todo o domi-
nio disperso do negativo e colaborara, assim, com o nascimento

e a consolidacdo da psiquiattia.

Isso (a psiquiatria) ndo ¢ o que nos preocupa NO momento,
mas sim o emprego do monstro em Frankenstein e toda a potén-
cia que essa curiosa entidade pode liberar. O monstro, é quase
desnecessario dizer, possui grande afinidade com o fantastico,
o sobrenatural (ou talvez com o infranatural). No entanto, re-
tornando ao comentario de Mary Shelley, podemos verificar
que o monstro faz aparecer uma problematica que se desloca
da problematica do sobrenatural, apontando para uma nogio
imanente de natureza. Em outras palavras, ndo é a figura do
monstro que ¢ novidade em Frankenstein, mas o campo em que

outra travessia 22 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



este se inscreve, o procedimento que é posto a operar. Se o
romance pode se inscrever na linhagem de terror gético que o
inspira, faz esse terror passar a outro plano. E precisamente a
origem do monstro, como se pode adivinhar, que cria este novo
plano para os terrores que o monstro desperta. O monstro de
Victor Frankenstein nao é uma aberracio da natureza nos mes-
mos termos que o hermafrodita, o homem com pé de galinha
ou 0s gémeos siameses, que atormentam o imaginario ocidental
da Idade Cléssica. Ainda que todos os personagens anteriores
atestem, em sua origem, uma violagdo das leis da natureza e das
leis divinas (Foucault mostra como o discurso da época liga a
aparicdo do monstro frequentemente a zoofilia), a origem do
monstro de que tratamos implica uma violagao da natureza de
uma ordem totalmente distinta. Como sublinhado anteriormen-
te, o saber e a ciéncia, encarnadas em Victor Frankenstein, estio
na origem da monstruosidade.

A novidade para que chamamos a atencdo no romance
consiste em fazer de sua trama a conjun¢ao entre a ciéncia e
a monstruosidade. Pouco importa para nossos interesses se a
massa de macarrio de Erasmus Darwin de fato se moveu, ou se
os fisiologistas do inicio do século XIX tinham razio em supor
que seria possivel realizar as aspiragdes galvanistas. Talvez tais
relatos nio passassem de metaficcdes de Shelley. O sobrena-
tural ndo ¢ deslocado pelas assertivas dos filésofos da nature-
za, tampouco pelo experimento do avé de Darwin, mas pelos
procedimentos narrativos da obra em questao. O impossivel e
o proibido sdo colocados em relagdo a ciéncia, de maneira a
produzir circuitos catastréficos. Antes de seguir, consultemos
por um instante a literatura, para poder melhor apreender as

condicbes e os termos de tal conjuncio.

Jean Jacques Lecercle ja havia problematizado a figura
do monstro em seu livro sobre Frankenstein'®, desde uma certa
concepcao de mito, forjada pelo autor em uma leitura de Lévi-
-Strauss a luz de Marx e Freud. A definicdo de mito, mais ou
menos frankensteiniana a que chegamos ¢ a seguinte: “O mito
nao ¢ s6 a solucdo imaginaria de uma contradicio real insola-
vel; também ¢é a familiarizacdo (a sexualizacdo) da conjuntura
histérica, assim como € a historiciza¢io da conjuntura familiar

17

(sexual)”"”. Vejamos como o autor decompde estes termos na

leitura, de resto bastante interessante, que faz de Frankenstein.

Solucao imagindria de wma contradicao real insolrivel. Lecercle
traca de maneira bastante detalhada a conjuntura histérica em
que a obra de Mary Shelley vem ao mundo, mostrando como a
metdfora do monstro pode estar ligada historicamente ao terror
que se sucede a Revolugido Francesa. Victor Frankenstein, nesse
sentido, pode representar o ideal das luzes, o movimento revo-
lucionario, inspirado pela filosofia e pelas ciéncias (“mas que

Universidade Federal de Santa Catarina - 2° Semestre de 2016.

16. LECERCLE, Jean-Jacques.
Frankenstein, mito y filosofia, 2001,

p. 65.

17. Ibidem, p. 66.

167



18. SHELLEY, Mary.
Frankenstein on o Prometen moderno,
2011, p. 48.

168

gloria coroaria minha descoberta se eu fosse capaz de acabar
com as doengas do corpo humano e tornar o homem invulne-
ravel”’®), mas que ao dar cabo a seus projetos, ao concluir sua
criagdo, produz, a revelia de suas boas inten¢es, um monstro.
Oscilacdo, portanto, entre os principios e os resultados, entre
o entusiasmo pelos ideais da revolugdo e os perigos de seus
desdobramentos. Oscilagio que marcaria a propria posicao de
Mary Shelley, exilada em Genebra, ja que levanta suspeitas de
jacobina na Inglaterra e de girondina na Franca. Oscilagao, ao
mesmo tempo, das entidades a que o monstro pode fazer re-
feréncia. No argumento de Lecercle o monstro oscila entre a
representacdo da massa revolucionaria e a representagio de Na-
poledo, o herdeiro ilegitimo da Revolugao.

Se o monstro pode representar as massas, o horror e a vio-
léncia desencadeadas pela encarnacio/massificagio das ideias
revolucionarias, poderfamos aproximar Mary Shelley dos con-
servadores que temem o povo, tal como Edmund Burke ou
mais tarde Alexis de Tocqueville. Assim, o Frankenstein, dotado
de tons aristocraticos, reencenaria os temas romanticos, agora
carregados pelo medo reacionario que a Revolucdo Francesa
inspira. O proprio Lecercle rejeita tal interpretacdo, que apaga
a tensdo da posicao de Mary Shelley no interior da trama po-
litica, posi¢do que pode ser melhor compreendida através de
sua propria genealogia. Mary ¢ filha de William Godwin e Mary
Wollstonecraft. Godwin estd imerso no meio iluminista inglés,
¢ filésofo politico, autor de Inquiries into Political Justice, enquanto
Wollstonecraft é autora de Vindication of the Rights of Woman,
avo do feminismo. Ambos s3o entusiastas da revolucio, ¢ se a
posicao de Mary pode oscilar entre a fascinac¢ao e o medo das
massas, estd longe da posicdo aristocratica ou decididamente
conservadora. Lecercle justapde, portanto, em sua interpretacio
do monstro, a linha histérica que faz referéncia ao momento
tenso que se sucede a revolucao e seus efeitos napolednicos a
linhagem familiar, fazendo o texto funcionar como resolugiao
imaginaria das contradi¢oes desencadeadas pelo processo revo-
lucionario, mas, a0 mesmo tempo, como familiarizagao do pro-
cesso historico, isto €, como leitura das contradi¢Oes historicas
situada pela economia familiar (biografica) da autora.

Lecercle produz, portanto, duas séries narrativas que pas-
sam a balizar sua interpretacao do texto de Shelley, uma histérica
e outra biografico-familiar. O texto se torna, assim, uma espécie
de espelho (¢ esta a expressio do autor) que justapoe/reflete
as duas séries. O monstro, reduzido a metafora, parece perder
algo de sua poténcia e nés parecemos, com isso, perder algo
que esta no centro de Frankenstein, nos procedimentos genea-
logicos que engendra, para recorrer a nogdes genealdgicas que
lhe sdo, em ultima instancia, exteriores. Monstro condicionado

outra travessia 22 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



pela histéria, monstro edipianizado e sexualizado (voltaremos a
este ponto), tal qual aqueles outros monstros que, banalizados,
passam ao regime psiquiatrico-asilar. A leitura excessivamente
centrada na figura da autora, e nas metaforas que revelam a um
s6 passo a historicidade de sua posicdo biografica-familiar e a
leitura biografica-familiar que estd fadada a fazer da historia,
pode ser deslocada seguindo as tensdes que envolvem o par

criador-criatura, génio-monstro.

E verdade que Lecercle ndo perde de vista a tematica
genealdgica e procura tratar Frankenstein como mito de criagio,
ainda que deformado. No entanto, a descri¢do do ato de criacdo

que o autor faz nos parece um tanto quanto dificil de seguir:

A criagdo do monstro por parte de Frankenstein ¢ o ana-
logo de um ato sexual. Bastard aqui recordar que o desejo
mais querido do monstro é que se lhe conceda uma com-
panheira, para fundar uma descendéncia — e o papel de um
mito de criagdo ¢ sempre explicar a origem de uma descen-
déncia: de um cla, de um povo, da humanidade inteira. Ha
um deslocamento da criacao do mundo a das criangas, ¢
Franfkenstein adquire a aparéncia de um mito sexual privado,
quer dizer, de uma teoria sexual infantil: o descobrimento
de Victor Frankenstein é, em um sentido, como se fazem
as criangas. O monstro ndo faz mais que reproduzir a ob-
sessdo de seu criador, e o conto tem por origem um drama
familiar no sentido freudiano."

O ato assexuado de criagdo (imaginario) substitui o ato real
da criacdo sexuada. Por um procedimento de redugio, a conjun-
¢do entre ciéncia e monstruosidade desaparece para dar lugar a
uma teoria oculta da sexualidade. Conto da cegonha, ou mito de
Edipo, o monstro de Frankenstein perde suas forcas, torna-se
uma espécie de representacdo da representacio, rearticulacio
mais ou menos imperfeita de um antigo problema. A leitura que
procuro desenhar aqui, pretende, antes, seguir a singularidade
dos procedimentos de criagao narrados em Frankenstein. A dis-
rupcio que acompanha o nascimento e que produz uma série
cadtica de componentes, que acabam por engendrar a catastro-
fe, o perigo e a morte, estd marcada pela supressao do elemento
sobrenatural e pelo protagonismo do saber e da técnica. Vic-
tor descreve o momento que precede imediatamente a criagio:
“Com uma ansiedade que beirava a agonia, reuni ao meu redor
os instrumentos necessarios, de modo a poder infundir uma

centelha de vida ao ser inanimado que jazia a meus pés”™.

A artificialidade tecnocientifica do procedimento de cria-
¢io, antes de fazer referéncia ao problema pretensamente uni-
versal da criacdo/concepcio, o faz passar do nivel bioldgico ao
histérico, enquanto ruptura, enquanto concepg¢ao singular que
abala o regime geneal6gico natural (sexuado). Estamos mais

Universidade Federal de Santa Catarina - 2° Semestre de 2016.

19. LECERCLE, Jean-Jacques.
Frankenstein, mito y filosofia, 2001,

p.19-20,

20. Ibidem, p. 66.

169



21. LATOUR, Bruno. Jamais
fomos modernos, 1994, p. 48.

22. SHELLEY, Mary.
Frankenstein on o Prometen moderno,
2011, p. 46.

23. Ibidem, p. 60.

24. Ibidem, p. 63.

proximos das narrativas fantasticas em torno da zoofilia do que
dos problemas freudianos: nao se trata da substitui¢ao da con-
cepcao natural por uma outra, mais ou menos ladica, de natu-
reza instrutiva ou exemplar, exagerada ou caricatural, mas de
tornar pensavel um novo dispositivo genealdgico. Trata-se de
um procedimento que, com horror, imagina-se a probabilidade
histérica — ou que, a0 menos, torna-se historicamente imagina-
vel. A introdugdo do problema da ciéncia, das luzes e de seus
possiveis monstros, passa pela Revolugdo Francesa, como subli-
nhado por Lecercle, mas nio se reduz a ela. Se o monstro coloca
em cheque a lei natural, em Frankenstein o que esta em jogo é
uma no¢ao seculatizada de natureza, cuja oposi¢io ao reino dos
homens entre si* oferece as bases para a transgressio em que
se centra a trama. Nio estamos simplesmente no nivel das ten-
soes entre o Novo e o Antigo regime, mas em uma conjungao
(ciéncia-monstro) que faz com que a jurisdicao do poder possa

ser imaginada em registros até entdo inacessiveis.

Frankenstein opde o tempo todo o dominio humano ao do-
minio da natureza, para fazé-los, depois, voltarem-se um contra
o outro. Victor confessa que:

nem a estrutura das linguas, nem os sistemas de governo
e nem a politica de varios estados possufam atrativos para
mim. Eram os segredos do céu e da terra que eu desejava
aprender; e quer me ocupasse da substancia visivel das coi-
sas, quer do espirito interior da natureza e da alma misterio-
sa do homem, ainda assim minhas pesquisas voltavam-se
para a metafisica, ou, num sentido mais elevado, para os
segtedos fisicos do mundo.?

Da natureza purificada, das coisas tornadas objeto e do
mundo decifravel da fisica surgem as condi¢es de possibilidade
da empreitada frankensteiniana. Natureza-segredo, mas, acima
de tudo, natureza-decifravel, objeto do saber. O segredo, aqui,
ja nio tem mais os ares do mistério, e a narrativa no cansa de
sublinha-lo: “A escuriddo nio tinha qualquer efeito sobre minha
imaginacdo, e os cemitérios eram, para mim, meros depositos de
corpos privados de vida, que de moradia da beleza e da forga,

73 esclarece Victor.

haviam se tornado comida para os vermes
Do processo de desvelamento de segredos secularizados, en-
contramos as ressonancias que talvez possam justificar a refe-
réncia prometeica do titulo: “pensei que, se podia conferir vida a
matéria inanimada, talvez pudesse, com o tempo (embora agora
saiba que ¢ impossivel), devolver a vida aos corpos que a morte

aparentemente devotara a corrup¢ao’.

A separagdo entre o mundo da natureza e o mundo so-
cial ou humano, no entanto, oferece apenas o cenario inicial em

Frankenstein, o cenério, poderfamos dizer, que precede a criago.

170 — outra travessia 22 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



Nao ¢ dificil adivinhar que o momento em que a producio em-
preendida por Frankenstein é concluida marca o grande ponto
de inflexio no texto. E entio que tudo comeca a desandar para
Victor. O ideal prometeico® de conquista da natureza fracas-
sa no mesmo instante em que o criador assiste, perplexo, aos
“olhos amarelos e opacos da criatura se abrirem”*. Frankens-
tein abandona o comodo-laboratério, “incapaz de suportar o
aspecto do ser que criara”, para retornar mais tarde, e entdo
contemplar, “a luz amarelada e fraca da lua, que penetrava no
quarto através da veneziana da janela, aquele infeliz — o monstro

miseravel que [...] criara™.

A disjunc¢io entre a natureza e o humano (ou a sociedade) é
o que produz, entio, a conjun¢io entre ciéncia e monstruosida-
de, o ato singular de criagdo frankensteiniano. O que se sucede
a criagdo sio dois movimentos correlatos de fuga. Victor Fran-
kenstein foge de sua criacio, acometido de horror. O monstro,
abandonado, passa a fugir dos humanos, que para o persegui-
rem, escandalizados, basta o primeiro contato visual. O duplo
movimento de fuga terd como consequéncia o reencontro ca-
tastrofico entre o reino da natureza e o da sociedade, através dos
crimes cometidos pelo monstro. A conjuncio entre criador e
criatura, ciéncia e monstro, passa a comportar um processo dis-
juntivo, no momento em que a criatura se volta contra o criador,
em uma implacavel vinganca: “Oprimido pelas memorias dos
infortinios passados, comecei a pensar na sua causa — 0 mons-
tro que eu criara, o demonio miseravel que eu libertara no mun-
do e que era o responsavel pela minha propria destruicao”?.
O romance comporta, portanto, dois movimentos de inversao:
a disjuncio natureza-sociedade passa a comportar uma sintese
conjuntiva na forma da destruicio e do crime (o produto tecno-
cientifico entra no socius), formando a conjunc¢io entre ciéncia
e monstro; a conjuncao criador-criatura passa a comportar um
movimento disjuntivo na medida em que a criatura se torna ir-
redutivel ao criador (incontrolavel e perigosa).

O monstro, na medida em que ocupa, por sua propria de-
fini¢ao, este lugar liminar, de inclassificavel, permite a questio
de seu estatuto ontoldgico. F notavel que a criatura produzida
por Victor Frankenstein nio tenha nome, sendo designada du-
rante todo o romance como monstro, deminio, ou criatura maligna.
Eo préprio monstro quem formula o problema ontoldgico, de
maneira assaz sugestiva: “E o que era eu? [And what as I?]”%.
O pronome empregado pelo monstro problematiza seu proprio
estatuto: criacao antropomorfica, humanoide, ainda assim, des-
provida do estatuto de pessoa? O monstro parece condenado
a ficar sempre a meio caminho entre o mundo das coisas e o
das pessoas, e é precisamente sua liminaridade que faz a nature-

za e a sociedade se encontrarem na forma aberrante do crime.

Universidade Federal de Santa Catarina - 2° Semestre de 2016. —

25. “...0 ‘excepcionalismo
humano’ é um auténtico estado
de excegao ontologico, fundado
na separacio autofundante entre
Natureza e Histéria. A tradicdo
militante de tal dispositivo
mitico é a imagem prometeica
do homem conquistador da
natureza”. DANOWSKI,
Déborah; VIVEIROS DE
CASTRO, Eduardo. Ha mundo
por vir? Ensaio sobre os medos ¢ os

fins, 2014, p. 43.

26. SHELLEY, Mary.
Frankenstein ou o Prometeu moderno,
2011, p. 63.

27. Ibidem, p. 67.

28. Ibidem, p. 218.

29. Thidem, p.134.

171



30. Ibidem, p. 191.

31. Muitas sdo as ressonancias
com o tema do privilégio da
identidade. DELEUZE, Gilles.
Diferenga e repeticao, 1988,

32. NEGRI, Antonio. “El
monstruo biopolitico. Vida

desnuda y potencia”, 2007, p. 94.

33. Ibidem, p. 95.

34. DELEUZE, Gilles;
GUATTARI, Félix. Kafka: por
uma literatura menor, 1977.

35. NEGRI, Antonio. “El
monstruo biopolitico. Vida

desnuda y potencia”, 2007, p. 95.

O monstro nio pode sequer ser responsabilizado pelos crimes,
dado o carater inverossimil de sua existéncia: “Sera que alguém
além de mim, o criador, na verdade acreditaria, a menos que
seus sentidos o convencessem, na existéncia do monumento

vivo da presuncio e ignorancia que eu soltara no mundo?”

Toni Negti procurou mostrar, em um texto de 2001, como
a eugenia esta intimamente ligada a fundacdo da metafisica oci-
dental, através da coincidéncia entre o belo, o bom e a verdade®,
de modo que “do outro lado, esta 0 monstro” O monstro,
assim, estaria inscrito como figura da exclusio na ontologia
ocidental desde Platio. “O monstro esta fora da economia do
ser”?: a exclusao do monstro funda, no mundo classico, a ver-
dade do ser e a origem eugénica da autoridade. Esse principio,
segundo Negri, se atualiza em uma histéria tao longa como a
histéria da Razdo, de modo que seria possivel reler tal historia
do ponto de vista do monstro. Negri, procura, assim, elevar o
monstro ao estatuto de categoria politico-revolucionaria, que
denuncia a origem da autoridade a0 mesmo passo que se situa
no registro de uma outra genealogia possivel: anti-humanista,
contra-universal.

Nio nos interessamos, aqui, em fazer através de Negri uma
grande totalizacdo da histéria ocidental, encarnada na figura ne-
gativa do monstro, mas em nos valer do estatuto deontolégico
do monstro, em apostar, como Negti, no seu potencial poli-
tico, ainda que tomemos um caminho distinto. O monstro de
Frankenstein, exilado entre os humanos e as coisas, cataliza uma
outra teoria da origem: conjuga a origem e o perigo sob o avatar
da ciéncia. O monstro, a figura do negativo, permite criar um
agenciamento da enunciacio™ em que o saber e a razio nio
apenas aparecem intimamente ligados ao poder e a um poder
tdo verdadeiramente incontrolavel quanto perigoso, mas em que
aparecem como entidades problematizaveis. A origem que se
inscteve com o monstro abala todo o bom nascimento™ possivel.
O monstro como principio de inteligibilidade, aqui nio serve
mais aos desdobramentos eugénicos inscritos na nog¢ao de ano-
malia, mas ameaca, através da vinganca, todo o poder soberano,
inclusive o da ciéncia que o produz. Se o monstro esta pleno
de historicidade, pode agenciar novas linhas histéricas que se
aproximam da catastrofe ou da escatologia.

O monstro exilado, a meio caminho entre o humano e o
inumano, que empreende sua brutal vinganca contra a huma-
nidade que a um s6 passo o cria e o exclui, pode ser, de fato,
remetido a algum tipo de mito de origem, como queria Lecercle.
O monstro de Frankenstein, ao que parece, pode estar nas bases
de uma longa linhagem de personagens: o androide, a inteligén-
cia artificial em geral, o robo, o zumbi. Série estranha que passa

a povoar o imaginario literario, mas também politico, dos mo-

172 — outra travessia 22 - Programa de Pés-Graduagdo em Literatura



dernos. Seres intermediarios, humanoides fabricados em labo-
ratorios de grandes corporagdes, nunca inteiramente controla-
veis, sempre algo ameacadores. A disjuncdo entre criatura-cria-
dor na teoria genealdgica de Frankenstein nao esta distante de se
atualizar no imaginario atual. Basta pensar na ideia fulminante
de Gaia™®, tentativa de deslocamento atual da nocio moderna de
natureza, que coloca em questdo os modos de producio do sa-
ber e de intervencao técnica através do imaginario escatologico
engendrado pela crise ecologica.

Antropoceno, capitaloceno, Ctuloceno, Gaia, humanos e
terranos, cyborgues, alguns dos autores atuais se aproximam do
mito e também da ficcao cientifica. Em Hda mundo por vir?, Da-
nowski e Viveiros de Castro descrevem seu empreendimento da
seguinte maneira: “Esse texto ¢ uma tentativa de levar a sério os
discursos atuais sobte o ‘fim do mundo’ [...] como tentativas de
invenc¢io, nao necessariamente deliberadas, de uma mitologia

adequada ao presente””’

. Donna Haraway, que sempre soube
aproveitar em sua critica as invencSes da ficgao cientifica, atenta
para a aproximacao entre story e theory: “we need stories (and
theories) that are just big enough to gather up the complexities
and keep the edges open and greedy for surprising new and old

connections”®.

Referéncias

ALDISS, Brian W.; WINGROVE, David. Trillion Year Spree:
The History of Science Fiction. Londres: Gollancz, 1986.

BOTTING, Fred. Gothie. Oxtord: Routledge, 2013.

BRAIDOTTI, Rosi. “Signs of wonder and traces of doubt:
On teratology and embodied differences”. In: PRICE, Janet e
SHILDRICK, Margrit (ed.). Feminist theory and the body: A reader.
New York: Routledge, 2013, p. 290-301.

DANOWSKI, Déborah; VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo.
Hd mundo por vir? Ensaio sobre os medos e os fins. Flotianopolis:
Cultura e barbarie - Instituto Socioambiental, 2014.

DELEUZE, Gilles. Diferenca e repeticao. Rio de Janeiro: Graal,
1988.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Kafka: por uma literatura
menor. Rio de Janeiro: Imago, 1977.

FOUCAULT, Michel. Os anormais. Traducao de Eduardo
Brandio. Sao Paulo: Martins Fontes, 2001.

Universidade Federal de Santa Catarina - 2° Semestre de 2016. —

36. DANOWSKI, Déborah;
VIVEIROS DE CASTRO,
Eduardo. Ha mundo por vir?
Ensaio sobre os medos e os fins,
2014; LATOUR, Bruno.
“Waiting for Gaia. Composing
the common world through arts
and politics”, 2012,

p. 515-538; HARAWAY, Donna.
“Anthropocene, Capitalocene,
Plantationocene, Chthulucene:
Making Kin”. Environmental
Humanities, n. 6, 2015, p.
159-165; STENGERS, Isabelle.
“Accepting the reality of Gaia:
A fundamental shift?”, 2015,

p. 134.

37. DANOWSKI, Déborah;
VIVEIROS DE CASTRO,
Eduardo. Hd mundo por vir?
Ensaio sobre o5 medos e os fins,

2014, p. 17.

38. HARAWAY, Donna.
“Anthropocene, Capitalocene,
Plantationocene, Chthulucene:
Making Kin”. Environmental
Humanities, n. 6, 2015, p. 160.

173



HARAWAY, Donna. “Anthropocene, Capitalocene,
Plantationocene, Chthulucene: Making Kin”. Environmental
Humanities, v. 6, p. 159-165, 2015.

LATOUR, Bruno. Jamais fonos modernos. Tradugdo de Catlos
Irineu da Costa. Rio de Janeiro: Editora 34, 1994.

. “Waiting for Gaia. Composing the common world
through arts and politics”. In: YANEVA, Albena ¢ ZAERA-
POLO, Alejandro (eds.). What is Cosmopolitical Design? Farnham:
Ashgate, 2015, p. 21-33.

LECERCLE, Jean-Jacques. Frankenstein, mito y filosofia. Buenos
Aires: Nueva Vision, 2001.

NEGRI, Antonio. “El monstruo biopolitico. Vida desnuda
y potencia”. In: RODRIGUES, Fermin ¢ GIORGI, Gabriel
(comp.). Ensayos sobre biopolitica. Excesos de vida. Buenos Aires:
Paidés, 2007.

PARK, Katharine; DASTON, Lorraine J. “Unnatural
conceptions: the study of monsters in sixteenth-and
seventeenth-century France and England”. Past & Present,
n. 92, p. 20-54, 1981.

ROBERTS, Adam. The history of science fiction. Londres: Palgrave
Macmillan, 2005.

SHELLEY, Mary. Frankenstein on o Prometeu moderno. Rio de
Janeiro, Nova Fronteira, 2011

. Frankenstein, Or The Modern Promethens. Engage Books,
2008.

STENGERS, Isabelle. “Accepting the reality of Gaia:
A fundamental shift?”. In: HAMILTON, Clive e al. The
Anthropocene and the Global Environmental Crisis: Rethinking
Modernity in a New Epoch. New York: Routledge, 2015.

TURNER, Victor. Floresta de simbolos: aspectos do ritual Ndembn.
Rio de Janeiro: EAUFE, 2005.

WITTKOWER, Rudolf. “Marvels of the East. A Study in
the History of Monsters”. Journal of the Warburg and Courtanld
Institutes, n. 5, p. 159—197, 1942.

174 — outra travessia 22 - Programa de Pds-Graduacdo em Literatura



