
                                                                                                              ALEXANDRIA: R. Educ. Ci. Tec., Florianópolis, v. 17, p. 1-26, 2024. 

                                                                                                                                                         https://doi.org/10.5007/1982-5153.2024.e94093 
 

 

Uma Leitura da Epistemologia de Ludwik Fleck: Possíveis 

Aproximações com o Marxismo 

A Reading of Ludwik Fleck’s Espitemology: Possibilities of 

Approximation to Marxism 

Marllon Moreti de Souza Rosaa; Mariana Aparecida Bologna Soares de Andradea 

a Centro de Ciências Biológicas, Universidade Estadual de Londrina, Londrina, Brasil – marllonmoretti6@gmail.com, 
mariana.bologna@gmail.com 

 

Resumo: Este trabalho, de caráter teórico, tem como objetivo buscar por 

aproximações entre o marxismo e a epistemologia de Ludwik Fleck, identificando 

pontos de convergências e divergências entre eles. Após nos debruçarmos sobre as 

obras marxianas-engelianas e sobre a monografia de Fleck, percebemos que ambas 

as perspectivas apresentam uma visão triádica e totalizante do mundo, dando grande 

importância à linguagem para a compreensão do movimento da realidade. A 

perspectiva marxista manifesta grandes contribuições para se pensar a Ciência a 

partir da epistemologia fleckiana, uma vez que a Ciência pode ser percebida como 

refletora das relações materiais de produção e reprodução da existência. Assim, 

identificamos, também, divergências epistemológicas importantes, principalmente 

em relação ao “relativismo fraco” presente na concepção de realidade de Fleck e a 

materialidade objetiva do pensamento marxista. Isso não significa, contudo, que são 

pensadores excludentes; por isso defendemos a utilização das categorias fleckianas 

para análise da ciência a partir de uma chave de leitura marxista. 

 

Abstract: This paper, of a theoretical nature, aims to search for approximations 

between Marxism and Ludwik Fleck's epistemology, identifying points of 

convergence and divergence. After analyzing the Marxian-Engelian writings and 

Fleck's monograph, we realize that both perspectives present a triadic and totalizing 

vision of the world, giving great importance to language to understand the movement 

of reality. The Marxist perspective presents great contributions for thinking about 

science from the Fleckian epistemology, since science can be perceived as reflecting 

the material relations of production and reproduction of existence. We also identified 

important epistemological divergences, mainly in relation to the "weak relativism" 

present in Fleck's conception of reality and the objective materiality of Marxist 

thought. This does not mean, however, that they are excluding thinkers, so we defend 

the use of Fleckian categories for the analysis of science from a Marxist reading key. 

 

 

 

 

 

 
Esta obra foi licenciada com uma Licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 
 

                1 

 

Palavras-chave: 

Epistemologia. Ludwik 

Fleck. Marxismo. 

Keywords: 

Epistemology. Ludwik 

Fleck. Marxism. 

mailto:marllonmoretti6@gmail.com
mailto:mariana.bologna@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSA, ANDRADE 

2 

 

 

 

 

Introdução 

Este trabalho tem como objetivo realizar uma leitura da epistemologia de Ludwik 

Fleck (1896-1961) e, a partir dela, relacionar a obra a possíveis aproximações com o 

marxismo1. Para isso, nos debruçamos sobre a obra Gênese e Desenvolvimento de um fato 

científico (FLECK, 1935; 2010), buscando uma sistematização do pensamento fleckiano. Este 

trabalho se justifica pela necessidade da instrumentalização teórico-metodológica de 

pesquisadores da área de educação e do ensino para uma transformação política que corrobore 

a justiça social. Portanto, este artigo se configura como um ensaio teórico com vistas a 

implicações práticas formativas e reflexivas para a pesquisa no campo. 

O interesse por tal investigação parte do reconhecimento da importância dos trabalhos 

epistemológicos de Fleck para se pensar não só as ciências, como também a educação 

científica em uma perspectiva social e humanista (LORENZETTI et al., 2018; MARTINS, 

2022). A obra de Fleck deve ser aberta à análise, uma vez que suas potencialidades ainda são 

pouco exploradas (MARTINS, 2020) e, considerando as condições econômico-políticas atuais 

– com os crescentes movimentos de massas de extrema direita – e o crescente desvelamento 

das contradições capitalistas, entendemos que, mais do que nunca, é necessário seguir o 

conselho de Marx e Engels (2010), e expormos abertamente ao mundo nossos 

posicionamentos em prol da construção de uma ciência mais social e que possa vir a ter 

impactos na educação. Por isso, optamos por uma leitura histórico-dialética da epistemologia 

fleckiana. Essa perspectiva é mais que uma escolha teórica, justamente por reconhecermos no 

marxismo os elementos necessários para uma leitura crítica da sociedade e suas instituições. 

Para  o  desenvolvimento  do  trabalho,  utilizamos  como  fundamento 

teórico-metodológico a economia-política marxista, focando no aspecto particular dos modos 

de produção, determinação infraestrutura-superestrutura e lutas de classes, que estarão 

implícitas ou explicitamente presentes em nossa análise. A pesquisa foi construída por meio 

da leitura crítica de bibliografia selecionada, a partir de descrições qualitativas, buscando 

ressaltar pelo movimento do pensamento fleckiano, as interseções e os distanciamentos 

históricos e conceituais entre Fleck e Marx. As obras selecionadas foram A Ideologia Alemã 

 
1 Neste trabalho, nos referimos a marxismo como uma corrente teórico-metodológica que traz três pressupostos 

fundamentais: o materialismo histórico-dialético como método de leitura e intervenção no mundo, a crítica à economia 

política clássica e a teoria do valor-trabalho (NETTO, 2020). Os inauguradores dessa perspectiva são Karl Marx e Friedrich 

Engels, de modo que quando nos referirmos a marxismo ou a Marx, estamos tratando da corrente teórico-metodológica como 

um todo. Já o termo marxiano remete às obras produzidas especificamente por Marx e Engels. Aqui, nos debruçamos sobre 

as obras de Marx e Engels e de alguns marxistas comentadores. Por isso, quando mencionamos “marxismo” estamos tratando 

da corrente marxista com os pressupostos fundamentais; quando mencionamos marxiano/marxiana, estamos tratando das 

citações do próprio Marx e do próprio Engels. 



ROSA, ANDRADE 

3 

 

 

 

(MARX; ENGELS, 1932; 2007), O Manifesto Comunista (MARX; ENGELS, 1848; 1998), O 

Capital – Livro I (MARX, 1867; 2011) e Gênese e Desenvolvimento de um fato científico: 

introdução à doutrina do estilo de pensamento e coletivo de pensamento (FLECK, 1935; 

2010). 

 

 

Marxismo e Epistemologia Fleckiana: convergências e divergências 

Considerações Iniciais 

Primeiramente, gostaríamos de destacar que, dentre as citações realizadas por Fleck 

em sua obra, não se encontram os nomes de Marx, Engels, ou qualquer menção ao 

materialismo histórico, embora o termo dialética apareça em alguns trechos dela, não 

necessariamente uma dialética marxista. Portanto, o que propomos neste trabalho é um 

esforço teórico-metodológico ainda não existente na literatura e, por isso, reconhecemos que, 

talvez, revisões e amadurecimentos – advindos da discussão coletiva – sobre os 

posicionamentos aqui estabelecidos sejam necessários. Destacamos, também, que a vida de 

Fleck é bastante interessante e influencia no modo com que o autor concebe as ciências, no 

entanto, não será possível abordar esse tema neste trabalho por razões espaciais. Por isso, 

recomendamos uma leitura de sua biografia2. 

Fleck possui poucos trabalhos epistemológicos, já que era um médico bacteriologista e 

dedicou a maior parte de sua vida à Ciência da Saúde. Dentre essas poucas produções, 

escreveu, em 1935, sua principal obra epistemológica: o livro Gênese e Desenvolvimento de 

um Fato Científico: introdução à doutrina do Estilo de Pensamento e Coletivo de 

Pensamento, chegando ao Brasil, em português, em 2010, pela Editora Fabrefactum. Essa 

obra apresenta quatro capítulos que, de modo geral, podem ser classificados em dois capítulos 

históricos e dois capítulos epistemológicos. O primeiro capítulo discute o conceito de sífilis a 

partir de sua história. No segundo, Fleck discute os aspectos epistêmico-sociológicos 

envolvidos na história do conceito de sífilis. Já no terceiro, o autor discute a história da reação 

de Wassermann para o diagnóstico da sífilis, destacando o papel dos indivíduos e dos 

coletivos nesse processo. Por fim, o quarto capítulo é uma análise epistemológica da história 

apresentada no capítulo anterior. 

Fleck, ao discutir a história da sífilis, menciona aspectos políticos e sociais da Idade 

Média e Idade Moderna (séculos XV a XX). Embora não se aprofunde nesses temas, sua 

menção ao desenvolvimento político-econômico da Europa do período considerado indica 

2 Para a biografia de Fleck, recomendamos a leitura de Lesser Know aspects of Ludwik Fleck’s (1896-1961) heroic life during 

World War II (GRZYBOWSKY; CIESIELSKA, 2016). 



ROSA, ANDRADE 

4 

 

 

 

uma consideração à abordagem macroestrutural da história para organizar seus argumentos. 

No primeiro capítulo, Fleck rastreia o conceito de sífilis a partir do século XV, um momento 

em que a Europa estava em crise. Para isso, o autor articula o desenvolvimento 

político-econômico3 ao desenvolvimento investigativo daquele período, o que indica uma 

concepção de heteronomia das ciências frente ao desenvolvimento social: 

a situação política confusa na Europa do final do século XV, as guerras, a fome, as 

catástrofes elementares, como o calor descomunal e as inundações que assolavam 

inúmeras regiões, causavam um acúmulo terrível de epidemias e doenças. Essa 

concentração de flagelos e a horrível miséria dela decorrente atiçaram a atenção dos 

pesquisadores e levaram ao desenvolvimento da ideia da sífilis (FLECK, 2010, p. 

40). 

 

Nessa perspectiva, Fleck aponta que a situação político-econômica, bem como o 

contexto histórico e social, desperta o interesse dos pesquisadores para determinado tema. 

Essa concepção é presente, também, na perspectiva marxista, que defende a existência de uma 

relação de determinação entre as condições econômicas com a veiculação discursiva presente 

nas decisões políticas, culminando, assim, em uma disposição histórica e social de relação 

com o mundo (MARX, 2011). Nesse sentido, tudo o que passa por uma formulação 

discursiva, ou seja, por palavras articuladas em uma linguagem, ou tudo o que passa por 

formulação racional, como a ideia de liberdade, política, ciências e educação, é, 

necessariamente, explicável como um fato histórico-cultural determinado pela condição 

político-econômica de determinado local; perspectiva identificada na epistemologia fleckiana. 

Partindo dessa premissa, em nossa leitura, o século XV foi um período de transição 

entre a concepção de mundo da Escolástica Medieval e a entrada na chamada Idade Moderna, 

com um pensamento mais plural, uma transição que acompanha, propriamente, a superação 

da produção feudal de subsistência e o surgimento da síntese de produção comercial 

mercantil-capitalista. Como um período de transição, havia uma série de contradições entre os 

discursos superestruturais vigentes (pautados na escolástica cristã) e a transformação cada vez 

mais rápida do modo de produção capitalista. Quando essas contradições se tornaram 

insustentáveis, houve a produção de uma nova síntese, no sentido dialético do termo 

(HOBSBAWN, 2003). A ideia de Sífilis vai passar por esse processo: uma história de 

contradições que a levará na concepção sintética de uma entidade etiológica. As contradições 

dialéticas produzem um aufhebung4 que é a conservação, negação e superação. Portanto, 

muito do misticismo alquímico da Idade Média ainda se encontrava presente no período 

citado por Fleck (2010). Dessa maneira, a Sífilis, nesse momento, era considerada uma 
 

3 Como partimos do referencial marxiano, sempre que mencionarmos economia ou política, estamos afirmando 

economia-política, já que são elementos dialeticamente indissociáveis. 
4 Termo em alemão para superação. Este termo foi apresentado, inicialmente, por Hegel em A Fenomenologia do Espírito 

(1988) e criticado por Marx a partir de uma inversão materialista, que compreende o desenvolvimento histórico como um 

movimento material da realidade e história coletivas, e não uma expressão subjetiva da razão, como pressupõe Hegel. É o 

sentido de Marx que adotamos quando nos referirmos a Aufhebung. 



ROSA, ANDRADE 

5 

 

 

 

entidade nosológica místico-ética, estando fortemente associada a uma ideia 

astrológico-mística, sendo reconhecida enquanto uma doença relacionada ao alinhamento dos 

astros e aos comportamentos considerados imorais (FLECK, 2010), uma vez que, segundo a 

perspectiva marxista, o coletivo veicula o discurso interessado econômica e socialmente, ou 

seja, expressa uma ideologia (normalmente, a dominante). 

Para Fleck (2010), a conceituação - e o interesse por conceituar a Sífilis - vêm da 

epidemia que fornecia “o material; a necessidade, o estímulo à pesquisa” (FLECK, 2010, p. 

41). É possível estabelecer, então, uma instância de diálogo entre a afirmação fleckiana e a 

perspectiva marxiana, quando Marx (2011) afirma que a sociedade só produz os problemas 

que essa sociedade tem condições materiais para resolver. Em nossa leitura, a Sífilis, enquanto 

um fato social, só foi concebida como uma entidade etiológica quando a sociedade possuía as 

condições materiais para concebê-la como tal, bem como foi concebida como uma entidade 

religiosa ou relacionada à promiscuidade na medida em que o eixo axiológico da sociedade 

admitia somente essas explicações – que eram alinhadas com o modo de produção feudal. 

Logo, percebemos, a partir dos elementos colocados por Fleck e do olhar marxista, que a 

fundamentação para o desenvolvimento dos fatos é sociopsicológica e histórica, apresentando 

elementos de conservação, negação e superação das concepções históricas anteriores. 

Entendemos, portanto, que a história das civilizações é marcada por contradições, e que essas 

contradições se movimentam dialeticamente por meio da afirmação de determinado período, 

levando à negação desse período e a sua superação, produzindo uma nova síntese. 

Em Fleck (2010), notamos que os fatos científicos podem ser concebidos de modo 

semelhante: a concepção da sífilis acompanha o avanço do eixo axiológico da sociedade ao 

longo da história, que, por sua vez, é determinado pelo desenvolvimento político-econômico 

desse período. É preciso, no entanto, realizar uma inversão epistemológica. Conforme 

discutiremos mais adiante, Fleck possui uma visão de movimento e de história; entretanto, se 

aproxima mais de Hegel, em sua Ciência da Lógica: a doutrina do ser (1812; 2016), 

conservando um idealismo subjetivista em suas proposições, algo que requer cuidado 

analítico e, partindo de uma proposta marxista, uma inversão materialista, em termos 

epistemológicos. 

Nesse sentido, os fatos não podem ser concebidos de forma neutra e puramente 

objetiva, como pressupõe o positivismo lógico, de modo que o papel do cientista é decifrar e 

descobrir esses fatos sem contaminá-los com suas paixões. Devemos conceber as ciências 

como uma construção histórica e social, feita por humanos reais, que são afetados pelo 

mundo. Quando nos debruçamos sobre determinado fenômeno, há uma manifestação na 

psiquê de cada indivíduo, porém, essa manifestação idiossincrática não é autônoma, pois é 



ROSA, ANDRADE 

6 

 

 

 

uma construção psicossocial e histórica (VYGOTSKY, 1996); e isso deve sempre estar no 

horizonte quando se pensa o desenvolvimento das ciências. Nessa direção, 

a astrologia, a ciência dominante, e a religião, criadora de um psiquismo místico, 

produziram aquele ambiente sociopsicológico que, durante séculos, havia favorecido 

a segregação e consequente fixação do caráter venéreo com ênfase psíquica da 

entidade Nosológica recém-determinada. Assim, essa entidade recebeu o estigma da 

fatalidade e do pecaminoso, estigma este que carrega até hoje de acordo com o 

sentimento de amplas camadas sociais. Essa ideia fundamental da sifilologia, a 

doutrina da natureza venérea da sífilis ou da sífilis enquanto doença venérea por 

excelência, hoje nos parece ser demasiadamente ampla: não apenas abrange aquilo 

que hoje chamamos de sífilis, mas também as outras doenças venéreas, das quais 

foram isoladas até hoje, em ordem cronológica, a gonorreia, o cancro mole e, 

finalmente, o linfogranuloma venéreo. No entanto, sua fundamentação 

sociopsicológica e histórica era tão forte que foram necessários quatrocentos anos 

até que a influência de outras linhas de desenvolvimento pudesse levar a cabo sua 

separação definitiva. Essa tendência perseverante comprova que não foram as 

chamadas observações empíricas que realizaram a construção e a fixação da ideia, 

mas sim que fatores particulares oriundos das profundezas da psique e da tradição 

desempenharam um papel decisivo (FLECK, 2010, p. 41-42). 

 

O pensamento é marcado por questões ideológicas, formulações discursivas e 

racionais, que advêm das relações materiais da sociedade. Nessa linha de raciocínio, 

identificamos que os elementos ideológico-discursivos nascem nas relações de produção e 

vão se engendrando na superestrutura, determinando as concepções dos sujeitos (MARX, 

2011). Por essa razão, a produção de fatos é uma produção psicossocial e histórica que pode 

até se manifestar como idiossincrasias – como apontado por Fleck –, mas que carregam em si 

profundas raízes histórico-sociais que devem ser conhecidas e consideradas em qualquer 

prática científica, podendo ter implicações, também, no ensino de conteúdos científicos. 

Em relação à sífilis enquanto fato científico, essa concepção só surgiu entre o final do 

século XIX e início do século XX, quando a sociedade acumulou suficientes condições 

histórico-culturais para negar, conservar e superar as concepções predecessoras. A partir dessa 

reconstrução histórico-social da sífilis enquanto fato científico, Fleck (2010, p. 56) afirma que 

é difícil, quando não impossível, descrever corretamente a história de um domínio 

do saber. Ele consiste em numerosas linhas de desenvolvimento das ideias que se 

cruzam e se influenciam mutuamente e que, primeiro, teriam que ser apresentadas 

como linhas contínuas e, segundo, em suas respectivas conexões. Em terceiro lugar, 

teríamos que desenhar ao mesmo tempo e separadamente o vetor principal do 

desenvolvimento, que é uma linha média idealizada. É como se quiséssemos 

reproduzir por escrito uma conversa agitada em sua sequência natural, onde várias 

pessoas falam desordenadamente ao mesmo tempo, sendo que, apesar disso, 

cristaliza-se uma ideia comum. Temos que interromper constantemente a 

continuidade temporal da linha descrita das ideias para introduzir outras linhas; e, 

ainda, temos que deixar muita coisa de lado para obter as linhas principais. Um 

esquema mais ou menos artificial entra então no lugar da apresentação da vivacidade 

de efeitos mútuos. 



ROSA, ANDRADE 

7 

 

 

 

Dessa maneira, Fleck (2010) analisa o fato científico como um processo de disputas 

políticas, econômicas e sociais, atribuindo uma história ao desenvolvimento científico, 

embora ainda idealista. Com a inversão materialista que propomos, a cada ciclo do 

movimento histórico – determinado pelas relações de produção –, é atribuída uma nova 

instância de consciência dos coletivos de pensamento sobre o fenômeno sem abandonar 

completamente a concepção predecessora, seguindo o movimento dialético da realidade. 

 

 

Uma sistematização crítica da Epistemologia Fleckiana 

Takahashi (2018) estrutura a epistemologia de Ludwik Fleck em três elementos 

basilares: funcionais, estruturais e dinâmicos. Esses três elementos agrupam os conceitos 

constituintes/alicerces da epistemologia fleckiana, sendo eles uma divisão didática, 

desenvolvida para uma melhor compreensão dos principais conceitos do autor. Vale salientar, 

nessa perspectiva, a importância de sempre manter em vista que Fleck (2010) apresenta uma 

visão totalizante da realidade, bem como das ciências. 

Os elementos funcionais abrigam os estilos de pensamento, bem como os conceitos 

advindos dos estilos: harmonia das ilusões, coerção de pensamento, acoplamentos ativos e 

passivos; os elementos estruturais abrigam os coletivos de pensamento, assim como os 

conceitos advindos dos coletivos: coletivos instáveis, coletivos estáveis, círculos esotéricos e 

exotéricos; os elementos dinâmicos modulam os estilos e coletivos de pensamentos através do 

tráfego de pensamentos, abrigando os seguintes conceitos: tráfego intracoletivo e tráfego 

intercoletivo. 

Todos esses pressupostos nascem da perspectiva de que o conhecimento, seja 

científico ou não, segue uma estrutura triádica condicionada pela sociedade, constituindo um 

caráter social e histórico do saber (FLECK, 2010). Adotando essa premissa, o conhecimento é 

composto pelo Sujeito, Objeto e Estado do Saber. Fleck compreende, então, que a 

epistemologia pautada no dualismo entre o “sujeito que conhece o objeto” é incompleta e 

incapaz de apreender os fenômenos em sua totalidade, uma vez que o ideal, segundo o autor, 

seria que o sujeito conhecesse o objeto em um determinado contexto histórico, político, 

econômico, social e cultural (sendo essas as bases do estado do saber): 

A proposição “alguém conhece algo (uma relação, um fato, uma coisa)” não é, 

portanto, completa, nem faz sentido, assim como as proposições “esse livro é maior” 

ou “a cidade A situa-se à esquerda da cidade B”. Falta-lhes alguma coisa. O correto 

seriam acréscimos como, para a segunda proposição: “que aquele livro”; e, para a 

terceira proposição: “quando alguém se encontra na estrada entre A e B ou quando 

se olha em direção ao norte”, ou “quando se toma, vindo de C, a estrada em direção 

a B”. Isso porque os conceitos relacionais “maior” e “à esquerda de” apenas 

ganham 



ROSA, ANDRADE 

8 

 

 

 

um sentido unívoco em conjunto com os elementos pertinentes (FLECK, 2010, p. 

82). 

 

Percebemos que existe um condicionamento histórico, político, econômico, social e 

cultural que repousa tanto sobre o sujeito como sobre o objeto. O sujeito é permeado pelas 

questões histórico-sociais da mesma maneira que o objeto percebido o é socialmente, a partir 

da construção dos coletivos de pensamento durante a história dos coletivos e dos fatos 

científicos. 

Nesse sentido, não é possível conceber os fatos científicos como elementos que 

surgem espontaneamente (FLECK, 2010), mas sim, em nossa leitura, como elementos que se 

movimentam dialeticamente, tal qual tudo o que há na realidade. Assim como a natureza 

possui uma história, um movimento, os fatos científicos também os possuem. Quando 

estamos diante de um fato científico, é importante concebê-los como a síntese de um processo 

histórico que envolve todas as relações superestruturais decorrentes da infraestrutura: 

A história da gênese de um conceito científico poderia ser indiferente para aquele 

teórico do conhecimento que acredita, por exemplo, que os erros de um Robert 

Mayer não teriam nenhum significado para o valor do teorema da conservação da 

energia. Hão de se fazer as seguintes objeções: em primeiro lugar, é provável que 

não existam erros completos nem tampouco verdades completas. Mais cedo ou mais 

tarde será necessário reformular o teorema da conservação da energia – e então 

talvez tenhamos que retomar um “erro” abandonado. Em segundo lugar, querendo 

ou não, não conseguimos deixar para trás o passado – com todos os seus erros. Ele 

continua vivo nos conceitos herdados, nas abordagens de problemas, nas doutrinas 

das escolas, na vida cotidiana, na linguagem e nas instituições. Não existe geração 

espontânea (Generatio spontanea) dos conceitos; eles são, por assim dizer, 

determinados pelos seus ancestrais (FLECK, 2010, p. 61-62). 

 

Se os fatos não nascem espontaneamente, como surgem os fatos científicos? Para 

responder a essa questão, Fleck (2010) lança mão do conceito de protoideias. As protoideias 

são diretrizes para o desenvolvimento do pensamento científico, consideradas pré-disposições 

histórico-evolutivas dos fatos científicos (FLECK, 2010). Algumas ideias científicas têm suas 

raízes no passado, mas com um outro sentido e significado, já que pertencem a um Zeitgeist5 

diferente. Essas ideias pré-científicas, localizadas em um determinado período histórico, são 

pré-disposições para os conceitos. Dessa maneira, 

muitos fatos científicos e altamente confiáveis se associam, por meio de ligações 

evolutivas incontestáveis, a protoideias (pré-ideias) pré científicas afins, mais ou 

menos vagas, sem que essas ligações pudessem ser legitimadas pelos conteúdos 

(FLECK, 2010, p. 64). 

 

 

 

 
5 Termo em alemão para Espírito do Tempo, uma concepção que remete ao romantismo alemão e tornada famosa por Hegel, 

ao tratar dos elementos históricos e sociais que formam o ambiente cultural e intelectual de determinado período. 



ROSA, ANDRADE 

9 

 

 

 

Muitos fatos científicos têm as protoideias no passado, mas não são todos. Isso não 

quer dizer, contudo, que alguns fatos surjam espontaneamente, mas sim que se originam a 

partir de um contexto histórico-social do próprio Zeitgeist. Portanto, essas ideias científicas 

apresentam suas raízes em tempos anteriores à sua expressão moderna, com diferentes 

fundamentos ao longo da história, transformando as diferentes concepções de acordo com os 

condicionamentos históricos e sociais. Vale ressaltar que Fleck não deixa claro de onde 

surgem essas ideias – de um sujeito autônomo que já traz os pressupostos, como imagina Max 

Weber em A Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo (1904; 2004), ou das 

determinações materiais que geram os processos conscientes, como pressupõe Marx. 

Os fatos científicos apresentam pré-disposições histórico-evolutivas, surgindo, 

também, de condicionamentos histórico-sociais. Nesse sentido, os fatos científicos são, como 

todo e qualquer tipo de conhecimento, uma síntese das relações sociais. Ressaltamos, porém, 

que é na existência dos acoplamentos passivos que existe uma ação da natureza para além das 

relações sociais, não existindo um relativismo. Assim, buscar compreender determinado fato 

científico isolado da história e dos coletivos é uma busca insustentável. Ou seja, o 

desenvolvimento de uma protoideia em um conceito científico só pode acontecer devido ao 

que Fleck chama de estilo de pensamento e coletivo de pensamento. 

A definição de estilo de pensamento está articulada à de coletivo de pensamento. Fleck 

(2010), ao definir os coletivos de pensamento, retoma a ideia do estado do saber, afirmando 

que o estado do conhecimento de determinado fenômeno é constituído a partir de um meio 

cultural. Esse, por sua vez, existe dentro de um estilo e de um coletivo de pensamento, sendo 

o coletivo o responsável por resolver o problema do dualismo epistemológico: 

a proposição “alguém conhece algo” exige um acréscimo, como, por exemplo: “com 

base num determinado estado de conhecimento”, ou melhor: “como membro de um 

determinado meio cultural”, ou, melhor ainda: “dentro de um determinado estilo de 

pensamento, dentro de um determinado coletivo de pensamento”. Se definirmos o 

“coletivo de pensamento” como a comunidade das pessoas que trocam pensamentos 

ou se encontram numa situação de influência recíproca de pensamentos, temos, em 

cada uma dessas pessoas, um portador do desenvolvimento histórico de uma área 

de pensamento, de um determinado estado do saber e da cultura, ou seja, de um 

estilo específico de pensamento. Assim, o coletivo de pensamento representa o elo 

que faltava na relação que procuramos (FLECK, 2010, p. 82). 

 

Portanto, o estilo de pensamento é caracterizado a partir do “desenvolvimento 

histórico de uma área de pensamento de um determinado estado do saber e da cultura” 

(FLECK, 2010, p. 82), enquanto o coletivo é o conjunto de pessoas que compartilham desse 

estilo de pensamento, sendo o elo que carrega o estado do saber de determinada área. Dessa 

maneira, é impossível conceber um coletivo de pensamento estável dissociando este coletivo 

de um estilo, que é o framework que sustenta o coletivo. No entanto, coletivos instáveis, que 



ROSA, ANDRADE 

10 

 

 

 

ainda não possuem um estilo consolidado, mas sim uma Stimmung6, podem trazer alguns 

elementos presentes em coletivos, como uma predisposição a consolidar um agir e pensar 

direcionados. 

O fato científico, à luz do que foi discutido, é, portanto, a relação de diversos 

conceitos que sustentam um estilo de pensamento, que, por sua vez, é veiculado e mobilizado 

por um coletivo de pensamento (FLECK, 2010). A compreensão de um estilo de pensamento 

requer, dessa maneira, um olhar sociológico. Daí vem a ideia de historicizar e sociologizar a 

epistemologia; Fleck (2010, p. 110) assevera : 

O estilo de pensamento [...] exige o uso de um método sociológico na teoria do 

conhecimento. O estilo de pensamento não é apenas esse ou aquele matiz dos 

conceitos e essa ou aquela maneira de combiná-los. Ele é uma coerção definida de 

pensamento e mais: a totalidade das disposições mentais, a disposição para uma e 

não para outra maneira de perceber e agir. Evidencia-se a dependência do fato 

científico em relação ao estilo de pensamento. 

 

Assim, é perceptível que nem tudo é estilo de pensamento, e, evidentemente, nem tudo 

é um fato científico. Existe uma articulação entre esses dois conceitos e desses conceitos com 

a marcha da história da humanidade, que nós consideramos como a história das lutas de 

classes (MARX; ENGELS, 2010). 

Os estilos de pensamento dependem de um fortalecimento social, normalmente 

literário, que vai mobilizar formas de expressão presentes em grupos sociais, como religião, 

ciências, arte, costumes, pressuposições, concepções de mundo presentes em uma atmosfera 

coletiva. Assim, embora um grupo de pessoas não possua, ainda, um estilo bem definido, 

porque não passou pelo fortalecimento social necessário, os pressupostos necessários à 

formação de um estilo já estão presentes quando grupos sociais estão submetidos a uma 

mesma atmosfera social que, em nossa leitura, se deriva de um desenvolvimento 

político-econômico. 

Esses estilos operam através de condições objetivas da realidade natural e das 

construções sócio-históricas/culturais, sendo eles os acoplamentos ativos e passivos (FLECK, 

2010). Os acoplamentos ativos são os elementos inseridos ao estilo de pensamento pela 

manipulação do estilo pelo coletivo de pensamento, enquanto os acoplamentos passivos são 

os elementos percebidos como realidade objetiva pelo coletivo. 

Nesse ponto, podemos notar uma divergência importante em relação à perspectiva 

científica marxista. Para Fleck, existe um “relativismo fraco” entre o que percebemos como 

objetivo e a realidade de fato. O acoplamento ativo, conforme já dito, é o que o coletivo de 

 
6 Atmosfera comum. 



ROSA, ANDRADE 

11 

 

 

 

pensamento insere no estilo de pensamento, sendo ele o responsável pelos pressupostos 

teóricos dos coletivos ao manipular os conhecimentos à constituição histórico-social do saber 

(FLECK, 2010). Existe, portanto, uma carga psicossocial na construção dos fatos científicos, 

um processo abstrato e convencionado. Os acoplamentos passivos são uma realidade, 

defendida por Fleck (2010), percebida como objetiva. Portanto, mesmo a carga “objetiva” é 

relativa ao observador, o que dá esse caráter de “relativismo fraco” à perspectiva fleckiana. 

Para a perspectiva marxista, não há relativismo, a realidade existe objetivamente, mas é 

transformada na medida em que o homem a percebe. 

Nessa perspectiva, embora os fatos tenham essa porção convencionada pelo coletivo 

de pensamento, não concebemos os fatos científicos como relativos, pois o conhecimento 

possui seus pressupostos histórico-sociais (estado do saber), mas possui, também, uma 

dimensão não só percebida como objetiva, mas também independente, material e 

empiricamente aferível. Isso não significa a pressuposição de neutralidade por parte do 

investigador; entendemos que ele traz todo o estado do saber ao olhar para o mundo, o que faz 

com que determinados recortes sejam feitos em detrimento de outros possíveis. 

O que defendemos é que a realidade é material e empiricamente aferível, conforme já 

dito. Para Fleck, a resposta ao acoplamento ativo é o acoplamento passivo: resultado 

inevitável dos fenômenos independentes do condicionamento histórico-social do saber, na 

medida em que o percebemos como objetivo (FLECK, 2010). Assim, seja uma divergência 

epistemológica importante entre a perspectiva marxista e o pensamento fleckiano, isso não 

acarreta a eliminação mútua dos sistemas e uma ruptura excludente entre os autores, sendo a 

articulação entre eles ainda possível, requerendo cuidados com esses pontos divergentes 

quando analisamos um fenômeno material sob a ótica dessa articulação. 

Seguindo a epistemologia fleckiana, um conhecimento, em sua totalidade, é composto 

de uma relação entre acoplamentos ativos e passivos. As concepções de doença da Idade 

Média e da Idade Contemporânea são diferentes, estando articuladas de acordo com o 

Zeitgeist de cada momento histórico e sendo estas concepções os acoplamentos ativos, as 

perspectivas histórico-sociais sobre o fato doença. Entretanto, independentemente da 

concepção de doença, as pessoas adoecem, sendo o adoecer, o acoplamento passivo, o 

comportamento do fenômeno, independentemente dos coletivos de pensamento. Dessa forma, 

é importante destacar que, apesar de o acoplamento ativo ser uma construção histórico-social, 

esse caráter do saber pode assumir um papel importante no desenvolvimento do fato 

científico. 



ROSA, ANDRADE 

12 

 

 

 

O modo como concebemos vacina e doença, por exemplo, pode impedir ou 

impulsionar o nascimento e o desenvolvimento de uma pandemia (este pressuposto é uma 

contribuição fleckiana); e identificar os interesses de classes presentes nos discursos 

referentes à vacina e à doença, nos auxilia a montar uma base de resistência radical e não 

apenas superficial (este pressuposto é uma contribuição marxiana). Reconhecendo as 

diferenças epistemológicas entre Fleck e Marx no quesito acoplamentos, compreendemos que 

o choque entre os elementos histórico-sociais do saber (acoplamento ativo) e a realidade 

material e objetiva (percebida como objetiva, no caso de Fleck), produz sínteses dialéticas, 

que são os fatos científicos. 

Fleck (2010, p. 93) afirma que “de acordo com um ponto de vista, um acoplamento 

passivo é considerado como ativo e vice-versa”. Nós entendemos que a realidade existe 

materialmente, portanto sem o acabamento teórico para sua compreensão e reprodução do seu 

movimento, o que a torna incompreensível. Esse acabamento teórico é a mobilização histórica 

e social por excelência do processo de gênese dos fatos científicos e das ciências como um 

todo. Assim, em nossa perspectiva, o acabamento teórico dá origem ao fato científico, mas 

não à realidade material, considerando o fato como reprodução ideal do movimento real do 

mundo. 

Não estamos abandonando, então, a necessidade da consagração dos conceitos 

científicos pela comunidade científica. Pelo contrário, estamos dando um passo para além 

dessa ideia. Para um fato científico ser concebido em sua totalidade, não se pode ignorar os 

acoplamentos ativos, que são histórico-sociais. Portanto, o fato científico é “subjetividade” e 

percepção objetiva em relação dialética; isto é, é contradição que gera uma síntese. Em 

adendo, o acoplamento passivo é dado como objetivo, mas sem a) a atividade do acoplamento 

ativo, b) a convenção científica, c) a consagração, d) a legitimação científica, e) a ideologia, o 

acoplamento passivo seria apenas a realidade material incompreendida, pois o fato é 

movimento entre sujeito, estado do saber e objeto conhecido (FLECK, 2010). 

Os coletivos de pensamento compartilham de uma série de interesses condicionados 

pelo contexto social em que estão inseridos. Esses interesses os levarão a identificar 

determinado fenômeno em um estado do saber específico que possibilitará ao coletivo 

estabelecer os acoplamentos ativos em relação a um objeto que, por sua vez, apresenta os 

acoplamentos passivos em resposta ao acoplamento ativo, apresentando ao coletivo de 

pensamento, um fato científico. 

Os acoplamentos ativos e passivos, portanto, são constituintes internos e inerentes dos 

estilos de pensamento, atuando no sentido de conservarem o estilo. Essa conservação, no 



ROSA, ANDRADE 

13 

 

 

 

entanto, não é estática, mas sim dialética. Os movimentos decorrentes da relação entre 

acoplamentos ativos e passivos, em nossa leitura, ocorrem com transformações que 

conservam e superam os elementos predecessores, gerando o que Thomas Kuhn chama de 

anomalias do paradigma. Mesmo que Kuhn não seja um pensador dialético, ele demonstra, 

em sua obra, diversos exemplos históricos de transformação de estilo de pensamento, que nós 

concebemos como movimentos de suprassunção dialética. Sendo esses acoplamentos os 

elementos que garantem a apreensão da realidade objetiva e o acabamento histórico-social 

que possibilita a compreensão dessa realidade, e sendo os acoplamentos inerentes aos estilos 

de pensamento, podemos definir os estilos de pensamento como a relação entre Gestaltsehen7 

e Erharensein8 (FLECK, 2010). 

Fleck (2010) categoriza a percepção, ou seja, o contato com a realidade, em duas 

etapas: “(1) como olhar inicial pouco claro e (2) como percepção da forma (Gestaltsehen) 

desenvolvida e imediata” (FLECK, 2010, p. 142, grifos do autor). A percepção da realidade 

só é possível por conta da existência de uma atmosfera que direciona o olhar, construindo uma 

percepção de forma clara e imediata (FLECK, 2010). Erfahrensein é, justamente, o 

direcionamento do olhar, caracterizando o estilo de pensamento como a “a percepção 

direcionada em conjunção com o processamento correspondente no plano mental e objetivo” 

(FLECK, 2010, p. 149, grifos do autor). 

Nessas passagens percebemos, então, um subjetivismo, a partir do qual Fleck dá a 

entender que esse olhar direcionado remete a uma autonomia daquele que observa; contudo, 

defendemos que o olhar é coletivo, bem como suas motivações. A forma é, portanto, 

constituída pelos processos hegemônicos historicamente estabelecidos a partir da ideologia 

dominante. 

Assim, o olhar direcionado expressa um coletivo de pensamento, movido pelo estilo 

de pensamento. Quando o referido olhar se debruça sobre o objeto, ele o percebe em seu 

estado do saber, pelos seus condicionantes histórico-sociais, o que dá condições históricas 

para a compreensão do objeto enquanto fato. Este fato é percebido pelo coletivo por 

Gestaltsehen, ou seja, pela percepção de sua forma, constituindo a construção e apreensão do 

fato científico pelo coletivo de pensamento. Isso significa que apenas a Erfahrensein não é 

suficiente para que o objeto se desenvolva em fato científico, e que para isso é preciso a 

mobilização do estado do saber e a percepção da forma (Gestaltsehen), em um movimento 

triádico e sintético, como pressupõe a dialética. 

 

 

7 Percepção da forma. 
8 Experiência. 



ROSA, ANDRADE 

14 

 

 

 

Mas, o que assegura ao estilo uma suposta estabilidade? Por que os problemas de um 

estilo são A e não B? Por que quando um sujeito – idealmente autônomo – executa a primeira 

observação, pouco clara e caótica, ele acaba aderindo a um estilo de pensamento específico? 

Fleck (2010) aponta que os estilos apresentam uma tendência em conservar o olhar 

direcionado específico através das harmonias das ilusões, outro elemento funcional dentro do 

estilo de pensamento. O próprio desenvolvimento do estilo retroalimenta o conjunto de 

opiniões que asseguram um olhar direcionado sobre a realidade. Um estilo de pensamento 

mais fechado e rígido, comum nas ciências contemporâneas, gera a harmonia das ilusões, ou 

seja, todas as ideias veiculadas no grupo são conservadas e retroalimentadas pelo próprio 

grupo, reduzindo o que há de mais fundamental na realidade: a contradição. 

Apesar da harmonia das ilusões, os estilos podem sofrer mutações, transformando-se 

ao longo do tempo. Para fomentar a discussão, Fleck utiliza o termo incomensurabilidade: 

quando dois estilos de pensamento muito distantes – como o fixismo religioso e a biologia 

evolutiva – apresentam um diálogo dificultado, mas não impossibilitado. Dois estilos de 

pensamento mais próximos, possuem uma incomensurabilidade menor, uma vez que o 

diálogo é mais possível. Assim, diferentes estilos de pensamento podem ser colocados em 

contato de acordo com a mobilização dos coletivos. Esses estilos em contato, podem 

incorporar aspectos que contradizem o que é veiculado e assegurado pelas harmonias das 

ilusões. É o que pode levar, por exemplo, a um cientista da saúde questionar ou negar a 

efetividade das vacinas. 

O exemplo de Fleck evidencia que a gênese de um fato científico ocorre em três 

etapas: 
(1) a percepção pouco clara e a inadequação da primeira observação; (2) a 

experiência (Erfahrenheit) irracional que forma novos conceitos e transforma o 

estilo; (3) a percepção da forma (Gestaltsehen) desenvolvida, reprodutível e 

conforme a um estilo (FLECK, 2010, p. 144). 

 

Em última instância, o nascimento de um fato científico acontece em tríades, em 

movimento, em dinâmica de contradições. Em nossa leitura, primeiro há uma observação 

difusa e inadequada, que será combatida pela experiência que constrói novos conceitos, que 

consistem na formação de um estilo, e uma síntese das etapas anteriores. Ainda, essa relação 

entre os acoplamentos ativos e passivos está presente em todo e qualquer tipo de 

conhecimento, assim como a estrutura dele mudando apenas o significado dado a esses 

acoplamentos. 

Para Fleck, é uma prepotência afirmar que as ciências são melhores ou mais valiosas 

que uma narrativa mítica. Essa observação, de caráter epistemológico, se aproxima da 

perspectiva marxista, que luta por um corpo científico materialista, retirando-o do plano 



ROSA, ANDRADE 

15 

 

 

 

idealista e o colocando no mesmo plano material de outras abstrações racionais da realidade 

que dão origem a diferentes tipos de conhecimento. Isso não significa, contudo, que o 

processo de desenvolvimento desses conhecimentos é o mesmo; mas sim que expressam, de 

um jeito ou de outro, a materialidade da natureza. 

Nessa direção, Marx defende que as ciências são uma forma privilegiada de 

conhecimento (FEIJÓ, 2015), uma afirmação de caráter axiológico, que podemos encontrar 

em Fleck, que considera as ciências um conjunto de conhecimentos mais democráticos. Não 

significa que as ciências sejam tipos de conhecimento moralmente superiores e, por isso, 

devam substituir os demais conhecimentos, mas indica que é o tipo de conhecimento que 

surgiu atrelado ao desenvolvimento capitalista e, por isso, possui uma posição privilegiada na 

superestrutura, já que é utilizada para legitimar os processos produtivos e para produzir 

tecnologias para o aumento constante de lucro. Portanto, afirmar que as ciências são como 

qualquer outro conhecimento é um idealismo, é extirpar sua dependência e determinação da 

infraestrutura social, o que consideramos uma forma de alienar o conhecimento científico. 

Uma vez apresentados os elementos funcionais da epistemologia fleckiana, podemos 

avançar em direção aos elementos estruturais, que traz como conceito fundamental o de 

Coletivos de Pensamento. Os coletivos de pensamento são categorizados em, basicamente, 

três tipos: estáveis, relativamente estáveis e momentâneos/casuais (FLECK, 2010). A 

estabilidade de um coletivo de pensamento se dá de acordo com a fixação do estilo de 

pensamento, ou seja, com a força com que a harmonia das ilusões age sobre determinado 

grupo de pessoas. Quanto mais fixado, coercitivo e retroalimentado um estilo de pensamento 

em um grupo de pessoas que compartilham esse estilo, maior a estabilidade desse coletivo 

(FLECK, 2010). Os coletivos momentâneos se formam a partir do momento em que duas ou 

mais pessoas começam a conversar sobre determinado aspecto do mundo , científico ou não. 

Assim, quando duas pessoas começam a conversar, uma atmosfera específica sobre o 

assunto é construída a partir das concepções dessas duas pessoas sobre ele. Essa atmosfera, o 

que Fleck chama de Stimmung, é momentânea e pode ser desfeita a qualquer momento: 

quando as pessoas se despedem, quando o ônibus que uma delas está esperando chegar, 

quando o barulho de trovão interrompe a conversa, etc. Entretanto, eventualmente, os 

elementos discutidos podem ser fixados e essa atmosfera resistir, havendo a possibilidade da 

manutenção desse coletivo ao longo do tempo. Essa atmosfera particular é, eventualmente, o 

ponto iniciador de um novo estilo de pensamento, trazendo aquele universo caótico de estilos 

apropriados pelos indivíduos ao longo de suas histórias de vida. 



ROSA, ANDRADE 

16 

 

 

 

Os coletivos relativamente estáveis apresentam uma tendência de caminharem para a 

condição de coletivos estáveis, dependendo da incomensurabilidade das opiniões que 

circulam nesses coletivos. Fleck (2010) afirma que os coletivos estáveis e relativamente 

estáveis se estruturam em círculos esotéricos e exotéricos. Não importa se é um “dogma 

religioso, uma ideia científica ou um pensamento artístico, forma-se um pequeno círculo 

esotérico e um círculo exotérico maior de participantes do coletivo de pensamento” (FLECK, 

2010, p. 157). O círculo esotérico é composto por aqueles membros do coletivo que estão no 

núcleo do estilo de pensamento, atuando diretamente sobre o desenvolvimento do estilo. O 

círculo exotérico é composto por seguidores do estilo de pensamento em questão, mas que 

não atuam diretamente sobre o estilo de pensamento (FLECK, 2010). 

É importante, pois, manter em destaque a visão dinâmica de Fleck em relação ao 

mundo e ao pensamento científico. Apesar da estrutura esotérica e exotérica dos coletivos de 

pensamento, esta não é fixa. Um mesmo sujeito pode fazer parte de diferentes coletivos de 

pensamento em diferentes níveis. É muito provável que um biólogo esteja presente em uma 

porção mais interna, ou seja, esotérica, no que diz respeito ao coletivo de pensamento Ciência 

e, ao mesmo tempo, fazer parte de uma porção exotérica de outros coletivos de pensamento, 

como o Partido Liberal ou o Cristianismo pentecostal. Em nossa leitura, aqui está um ponto 

de discordância entre as teorias marxistas e Fleck: a aderência a esses diferentes coletivos de 

pensamento e o papel da ocupação de uma porção esotérica ou exotérica é determinada por 

questões sociais: aspectos econômicos, políticos, ideológicos etc., em outras palavras, 

variáveis sociodemográficas, que são advindas das lutas de classes. Sendo assim, 

os respectivos círculos esotéricos entram numa relação com seus círculos exotéricos 

que conhecemos da sociologia como a relação entre a elite e as massas. Quando as 

massas têm uma posição mais forte, um traço democrático se impõe a essa relação: 

de certo modo, a opinião pública é lisonjeada, e a elite tende a conservar a confiança 

das massas. Atualmente, o coletivo de pensamento das ciências exatas, em sua maior 

parte, encontra-se nessa situação. Quando a posição da elite é mais forte, ela procura 

o distanciamento e se isola da multidão: segredos e dogmatismo passam a dominar a 

vida do coletivo de pensamento. Nessa situação, encontram-se os coletivos 

religiosos de pensamento. A primeira forma, a democrática, leva inevitavelmente ao 

desenvolvimento das ideias e ao progresso; a segunda, em determinadas 

circunstâncias, ao conservadorismo e ao enrijecimento (FLECK, 2010, p. 157). 

 

Nesse ponto, notamos que Fleck aponta a existência de dois grupos diferentes: a elite e 

as massas. O autor não mobiliza os conceitos de classes sociais, tão fundamentais no 

pensamento marxiano; Fleck lança luz sobre grupos mais específicos do que as classes 

sociais. Essa é mais uma expressão de um idealismo fleckiano – bem parecido com o 

idealismo hegeliano –, que pressupõe a existência de elementos não estritamente materiais 

que determinam as relações. 



ROSA, ANDRADE 

17 

 

 

 

Levando isso em consideração, nós analisamos as categorias elite e massas sob a 

teoria de classes, sendo dimensões mais específicas das lutas de classes. Domênico Losurdo 

(1941-2018), importante historiador marxista, após analisar a história das lutas de classes, 

destaca que essas lutas se realizam em diferentes âmbitos da existência, desde níveis 

internacionais – como a dominação de uma metrópole sobre uma colônia – até níveis 

familiares – como o homem que assume o papel de dominador e violenta a mulher, em 

posição de oprimida, em famílias patriarcais – (LOSURDO, 2015). Nesse sentido, as lutas de 

classe se manifestam, também, dentro das ciências, a partir da introjeção dos interesses da 

classe dominante sobre trabalhadores, que assumem sobre as massas uma posição de elite, 

embora sejam, também, trabalhadores. Assim, entendemos ser um idealismo afirmar que nem 

toda relação de elite e massas é uma relação de classes, como diz Fleck. 

Diferentes coletivos de pensamento, portanto, sobrepõem-se de acordo com os 

interesses de classes. Se os interesses se alinham com os da massa, ou dos trabalhadores, há 

espaço para o desenvolvimento, o progresso e a justiça. Se os interesses se alinham com os da 

elite, ou da burguesia, não há representação e, nesse sentido, há tomadas de decisões e 

construção de discursos que privilegiam o enrijecimento e o conservadorismo. Portanto, as 

lutas de classes sociais se manifestam, também, dentro dos campos científicos, na constituição 

dos coletivos de pensamento. Quanto maiores forem as forças ideológicas, menores as 

decisões “democráticas” e maior o conservadorismo. Quanto maior for a defesa popular em 

prol daqueles que vendem sua força de trabalho, maior a liberdade e a possibilidade de 

progresso (MARX, 2011). 

Para Fleck (2010, p. 159), “quanto mais especializada [...] tanto mais forte a 

vinculação de pensamento específico dos membros: ela ultrapassa as fronteiras da nação e do 

Estado, da classe [...]”. É absolutamente impensável, em Marx, que existam elementos que 

ultrapassem as classes, já que toda a sociedade de classes é a própria expressão das classes 

(MARX, 2011). Além disso, o estado é uma forma específica de violência da classe 

dominante sobre a classe dominada, em todas as instâncias sociais (LÊNIN, 2013). Qualquer 

elemento social apartado das lutas de classes é uma alienação e, portanto, mistificação da 

realidade – em última instância, idealismo. Por isso, propomos articular os coletivos de 

pensamento às questões de classes. Esta é uma escolha política. 

Uma vez apresentados os elementos funcionais e os estruturais, é possível 

compreender os elementos dinâmicos da epistemologia fleckiana, ou seja, como esses 

coletivos que detêm estilos de pensamento se comportam. Os elementos dinâmicos trazem 

como base o tráfego de pensamento, que pode ser intracoletivo ou intercoletivo (FLECK, 

2010). Assim, os discursos, que são expressão de pensamentos, circulam pelos coletivos, mas 



ROSA, ANDRADE 

18 

 

 

 

não a partir de emissões individuais, e sim de expressões coletivas ou coletivizadas ao longo 

do tráfego. 

O tráfego intracoletivo, então, reforça a retroalimentação do estilo de pensamento, 

aumentando a harmonia das ilusões e a incomensurabilidade com outros estilos de 

pensamento (FLECK, 2010). A relação entre um professor ou coordenador de um grupo de 

pesquisa e seu orientando não é uma relação individual, entre dois sujeitos; mas sim a 

expressão de classes e de dominação ideológica, conforme sustenta a teoria marxista. Essa 

relação de dominação – embora não seja considerada necessariamente expressão de classes – 

também existe em Fleck: 

indivíduos particulares também se posicionam entre si de uma maneira específica no 

tráfego intracoletivo de pensamento (intrakollektiver Denkverkehr). Quando há, 

entre dois indivíduos, uma relação de subordinação mental pronunciada, como, por 

exemplo, entre professor e aluno, não se trata, na verdade, de uma relação 

individual, mas de uma relação entre elite e multidão: ou seja, há, no fundo, 

confiança de um lado, e dependência da opinião pública, do bom senso”, do outro. 

Quando são dois participantes em posição mentalmente igual do mesmo coletivo de 

pensamento, há sempre um certo sentimento de solidariedade de pensamento a 

serviço de uma ideia transpessoal, o que produz uma dependência intelectual 

recíproca entre os indivíduos e uma atmosfera (Stimmung) comum, nenhuma 

questão, uma vez levantada, pode permanecer, em princípio, sem efeito; cada uma é 

ponderada e ocupa seu lugar dentro do estilo de pensamento (FLECK, 2010, p. 158). 

 

O tráfego intercoletivo ocorre entre coletivos de pensamento diferentes, como a 

comunicação entre os desenvolvedores de vacinas e as instâncias políticas responsáveis pela 

aquisição de insumos e/ou distribuição das vacinas produzidas. Outro exemplo é a relação 

entre a Biologia e a Filosofia pois, quando esses dois coletivos de pensamento se comunicam, 

há a possibilidade de transformação do estilo de pensamento, tanto biológico, quanto 

filosófico. Essa circulação de ideias entre coletivos de pensamento diferentes ocorre com um 

desvio de significado das palavras veiculadas (FLECK, 2010). 

O que garante, portanto, o desenvolvimento dos fatos científicos, ou seja, a 

transformação dos estilos de pensamento, é a contradição possibilitada pelo tráfego 

intercoletivo e intracoletivo de ideias (FLECK, 2010), considerando as trocas entre coletivos 

diferentes e o caráter dialético que a discussão entre pares de um mesmo coletivo pode ter. 

Mais uma vez, a realidade é movimento e, sendo as ciências uma dimensão real e material da 

existência, esta também se desenvolve através desse movimento contraditório. Por isso, 

“qualquer tráfego intercoletivo de pensamento traz consigo um deslocamento ou uma 

alteração dos valores de pensamento” (FLECK, 2010, p. 161). Um pesquisador em uma 

porção exotérica de um coletivo de pensamento político, com viés ultraconservador e 

anticientífico, pode ter sua concepção de ciência constituída e desenvolvida a partir de sua 



ROSA, ANDRADE 

19 

 

 

 

participação esotérica no coletivo de pensamento científico afetada, distorcida e, até mesmo, 

desacreditada. 

A incomensurabilidade entre os estilos faz com que um estilo X conceba um estilo Y 

com desconfiança e com um certo misticismo: 

O estilo de pensamento alheio tem ares de misticismo, as questões rejeitadas por ele 

são consideradas exatamente como as mais importantes, as explicações como não 

comprovadoras ou errôneas e os problemas, muitas vezes, como brincadeira sem 

importância ou sem sentido. Fatos particulares e conceitos particulares – 

dependendo do parentesco entre os coletivos — são vistos como invenções livres, 

simplesmente ignoradas (como, por exemplo, “fatos espíritas” por parte das ciências 

exatas), ou – no caso de coletivos menos divergentes – são interpretados de maneira 

diferente, isto é, traduzidos e adotados numa outra linguagem de pensamento (como, 

por exemplo, os mesmos fatos espíritas por parte dos teólogos). Assim, as ciências 

exatas adotaram muitos fatos particulares da alquimia. Da mesma maneira, o 

chamado bom senso, que é a personificação do coletivo de pensamento da vida 

cotidiana, transforma-se numa fonte universal para muitos coletivos específicos. A 

palavra como tal representa um bem intercoletivo peculiar: uma vez que a todas as 

palavras se lhes adere um matiz mais ou menos marcado pelo estilo de pensamento, 

que se altera na migração intercoletiva, elas circulam entre os coletivos sempre com 

uma certa alteração de seu significado. Compare-se as palavras “força”, “energia” ou 

“teste” para um físico e para um filólogo ou um atleta. Ou a palavra explicar para 

um filósofo e para um químico, ou raio para um artista e um tísico, “lei” para um 

jurista e um pesquisador da natureza etc. (FLECK, 2010, p. 160-161). 

 

Fleck apresenta uma perspectiva evolutiva, no sentido de transformação/transmutação 

e relação de parentesco entre os coletivos. Quando defende a existência de protoideias, as 

considera como um elo entre as diferentes “linhagens” dos coletivos de pensamento que, 

durante o tráfego intercoletivo, se transformam à luz de uma adaptação ao Zeitgeist em que se 

desenvolvem. 

Nesse raciocínio, dois estilos de pensamento muito diferentes apresentam pouco 

tráfego, devido à incomensurabilidade. Podemos citar, como exemplo, os defensores do 

Design inteligente, que hoje se organizam enquanto coletivos de pensamento relativamente 

estáveis, conseguindo espaços até mesmo em periódicos que se pretendem científicos. O 

Design inteligente sustenta a ideia de que existe uma causa final para tudo que existe, com 

uma complexidade irredutível e especificada, eliminando a aleatoriedade do processo. 

Quando pensamos em Biólogos, que compreendem o processo evolutivo e o tomam como o 

fio condutor do pensamento biológico, percebemos que há uma incomensurabilidade quase 

intransponível entre a Teoria da Evolução por Seleção Natural, Deriva Genética ou Fluxo 

Gênico e o Design Inteligente que se pretende uma Teoria Científica. 

Percebemos, na relação entre esses dois coletivos de pensamento, que um problema 

para um é uma solução para outro, e vice-versa. Tanto as ciências quanto as pseudociências 



ROSA, ANDRADE 

20 

 

 

 

são compostas por acoplamentos ativos e passivos. A diferença é que as ciências apresentam 

um tratamento mais cuidadoso dos elementos mobilizados nos estilos, como os dados e os 

métodos, enquanto as pseudociências não possuem o mesmo compromisso com essas 

questões. É a partir de todos esses conceitos que Fleck (2010) analisa as características 

fundamentais das ciências, apontando que esse tipo de conhecimento se organiza a partir da 

Ciência dos Periódicos, da Ciência dos Manuais, dos Livros Didáticos e da Ciência Popular, 

buscando identificar o caráter democrático do coletivo de pensamento nas Ciências Modernas 

e Contemporâneas. 

O saber, seja científico ou não, é veiculado pelo discurso. Na medida em que esse 

conhecimento vai se deslocando do centro esotérico em direção à sua periferia – camadas 

exotéricas – do coletivo de pensamento, a provisoriedade do conhecimento, advinda da 

manipulação do estilo de pensamento, vai dando lugar às certezas da simplificação de um tipo 

de conhecimento (FLECK, 2010). O saber, em seu núcleo esotérico, é mais fluido e mais 

transitório, ou seja, as constantes descobertas científicas em torno de um estilo de pensamento 

– como a descoberta de novas espécies, as descobertas de proteínas e suas utilidades etc. – faz 

com que o conhecimento não se feche enquanto dogma ou doutrina (FLECK, 2010), sendo 

uma característica do pensar científico. Esta é a Ciência dos Periódicos, aquela que nasce 

diretamente da manipulação do estilo do pensamento de determinada área, que traz avanço e 

progresso para o campo. 

Uma vez que esse saber da Ciência dos Periódicos se consolida e é bem legitimado 

pela comunidade científica, ou seja, pelo coletivo de pensamento, ele passa a fazer parte dos 

mecanismos discursivos de introdução de novos sujeitos no coletivo de pensamento. Essa é a 

Ciência dos Manuais, que pode ser encontrada tanto em livros-textos de formação de 

graduação, mestrado e doutorado, como em Livros Didáticos da Educação Básica. Nesse 

nível, o conhecimento científico já não apresenta a transitoriedade argumentativa presente na 

Ciência dos Periódicos, que precisa ser avaliada por pares. Os manuais apresentam um saber 

já tido como verdade e pronto para ser utilizado para introduzir novas pessoas nesse estilo de 

pensamento, carregados por argumentos de autoridade (FLECK, 2010). 

A Ciência Popular é a porção mais exotérica do desenvolvimento científico, estando 

presente na periferia. É a porção do conhecimento científico veiculada em programas de 

divulgação científica, redes sociais e mídias em geral. Os discursos construídos desde a 

Ciência dos Periódicos até à Ciência Popular sofrem transformações, sendo desviados e 

simplificados, convertendo os cuidados, os erros e as tentativas científicas em certezas 

inquestionáveis. Essa simplificação acaba se tornando um problema epistemológico, uma vez 

que as pessoas precisam compreender o pensamento científico, mas seu contato com o 



ROSA, ANDRADE 

21 

 

 

 

pensamento científico acaba se distorcendo quando o discurso sai do núcleo esotérico em 

direção às periferias em que a grande maioria da população se encontra. 

Assim, 
dado que a ciência popular abastece a maior parte das áreas do saber de cada pessoa, 

e dado que também o profissional mais meticuloso lhe deve muitos conceitos, 

muitas comparações e seus pontos de vista gerais, ela representa um fator de 

impacto genérico de qualquer conhecimento e deve ser considerada como um 

problema epistemológico. Quando um economista fala em organismo econômico, ou 

um filósofo em substância, ou um biólogo no estado de células, todos utilizam em 

sua própria especialidade conceitos oriundos do repertório popular do saber. É em 

torno desses conceitos que constroem suas ciências especializadas, e, mais adiante, 

teremos a oportunidade de constatar permanentemente, nas profundezas dessas 

ciências, elementos do saber popular de outras áreas. Esses elementos foram muitas 

vezes decisivos para o conteúdo do saber especializado, predeterminando seu 

desenvolvimento por décadas (FLECK, 2010, p. 165, grifos do autor). 

 

Fleck (2010, p. 166) continua: 
Ciência popular, no sentido estrito, é ciência para não especialistas, ou seja, para 

círculos amplos de leigos adultos com formação geral. Por isso, não deve ser vista 

como ciência introdutória, sendo que, normalmente, não é um livro popular, mas um 

livro didático que cuida da introdução. Uma das características da apresentação 

(Darstellung) popular é a ausência de detalhes e principalmente de polêmicas, de 

modo que se consegue uma simplificação artificial. Além disso, há a execução 

esteticamente agradável, viva e ilustrativa. E, finalmente, a avaliação apodítica, a 

simples aprovação ou reprovação de determinados pontos de vista. A ciência 

simplificada, ilustrativa e apodítica – estas são as marcas mais importantes do saber 

exotérico. 

 

Quanto mais próximos dos círculos esotéricos estamos, menor é a confiança nos dados 

sem provas coercitivas. Por isso, para qualquer publicação científica, é necessária uma 

avaliação por pares e duplo cega. Assim, um artigo científico deve ser capaz de provar, 

coercitivamente, que os dados apresentados no texto são confiáveis, que passaram por um 

rigor metodológico e que respeitam os acoplamentos passivos por meio da atribuição do 

acoplamento ativo (FLECK, 2010). A partir do momento em que esse saber se desloca para a 

periferia, ele passa a receber um caráter dogmático, não necessitando de provas coercitivas, 

dada sua simplificação. Já passa a existir uma carga dogmática a partir do momento em que o 

artigo é publicado no periódico. Na medida em que se distancia do núcleo dos coletivos, 

passam a surgir elementos considerados óbvios e, portanto, inquestionáveis. 

Em síntese, é a partir desse contexto que surge o fato científico. O fato científico só é 

percebido enquanto tal quando um coletivo de pensamento compartilha um determinado estilo 

de pensamento, que direciona o olhar para o fenômeno que será concebido como fato 

(FLECK, 2010). Portanto, o fato científico depende de uma série de acoplamentos ativos e 



ROSA, ANDRADE 

22 

 

 

 

passivos que vão se articulando e formando um emaranhado de significados (FLECK, 2010). 

O processo de gênese e desenvolvimento de um fato científico consiste, assim, em 
primeiro um sinal de resistência no pensamento inicial caótico, depois uma certa 

coerção de pensamento e, finalmente, uma forma (Gestalt) a ser percebida de 

maneira imediata. Ele sempre é um acontecimento que decorre das relações 

históricas do pensamento, sempre é resultado de um determinado estilo de 

pensamento (FLECK, 2010, p. 144-145). 

 

O fato científico nasce do estilo de pensamento, mas não é apenas o resultado dos 

acoplamentos ativos, das relações históricas, econômicas e sociais. Para Fleck, os dados são 

percebidos como objetivos pelos sujeitos; contudo, reiteramos a objetividade da realidade – 

perspectiva sustentada pelo marxismo. Nesse sentido, os fatos são dados objetivos da 

realidade, advindos, também, dos acoplamentos passivos. A realidade existe 

independentemente das construções teóricas humanas, porém nunca seria compreendida sem 

o olhar teórico histórico-social e, portanto, o desenvolvimento de fatos científicos seria 

inexistente. Isso não significa, no entanto, que Fleck é um idealista subjetivista, tal qual 

Hegel, já que suas obras possuem um peso histórico-social e da importância do Estado do 

Saber em suas proposições. Contudo, esse caráter materialista não possui, estritamente, um 

caráter materialista histórico-dialético. 

Ressaltamos, por fim, que o marxismo deve, também, passar pela (auto)crítica, já que 

sua ortodoxia – que surge, principalmente, a partir dos marxistas do século XX - dogmatiza a 

própria proposta de Marx e Engels de uma visão de movimento do mundo. Essa crítica pode 

ser encontrada na proposta de renovação do marxismo oferecida por György Lukács, em sua 

ontologia do Ser Social, que será explorada em um outro trabalho. 

 

 

Considerações finais 

Procuramos encontrar pontos de convergência e divergência entre o marxismo e a 

perspectiva fleckiana. Para isso, consideramos que, mais do que nunca, é necessário nos 

mobilizarmos para a construção de um instrumental teórico-prático para a superação da 

exploração capitalista. Nesse ponto, as ciências e tecnologia, bem como os pesquisadores na 

área de educação científica e ensino de ciências, possuem papel fundamental, já que o 

desenvolvimento científico-tecnológico é apropriado pela classe dominante a fim de defender 

seus interesses, sendo frequentemente reproduzida pela classe trabalhadora através da 

prescrição ideológica. 

Nesse caminho, percebemos que Fleck apresenta uma visão triádica e totalizante do 

mundo, dando grande importância à linguagem para a compreensão do movimento da 

realidade. Entretanto, Fleck se aproxima bem mais do idealismo e subjetivismo hegelianos do 



ROSA, ANDRADE 

23 

 

 

 

que do materialismo histórico e dialético. Isso não quer dizer que suas categorias analíticas e 

o modo com que concebe e sistematiza os processos científicos não possuam um alcance 

importante. 

Nós podemos utilizar as categorias de Fleck, mas um esvaziamento do seu conteúdo 

idealista é necessário. Isso porque é importante superar a ideia de que o desenvolvimento 

científico está além das relações de classe, como supõe Fleck, articulando suas categorias à 

materialidade da vida social. Portanto, propomos uma inversão metodológica: adotarmos as 

categorias analíticas fleckianas, mas esvaziarmos o conteúdo idealista de suas proposições e 

articularmos essas categorias – como estilo e coletivo de pensamento – aos processos de lutas 

de classes e exploração advindos da sociedade capitalista. Dessa maneira, compreendemos as 

ciências como um processo dialético que nasce dos modos de produção e das necessidades 

materiais de cada período histórico, e é reproduzida na superestrutura pela linguagem, 

carregada de elementos históricos, filosóficos, culturais e políticos, em última instância, é o 

reflexo de um estado do saber, um conceito fleckiano. 

Assim, a perspectiva de Fleck e o marxismo não são excludentes: a utilização das 

categorias de Fleck podem ser mobilizadas para análise das ciências a partir de uma chave de 

leitura marxista. Todavia, é importante ressaltarmos que a leitura marxista de Fleck é uma 

escolha política daqueles que decidirem optar por esse caminho, como feito neste artigo. 

Por fim, consideramos importante compreender melhor o impacto da análise realizada 

no ensino do conhecimento científico, uma vez que a leitura materialista da epistemologia 

fleckiana pode fornecer subsídios para se pensar empreendimentos científicos desenvolvidos 

por seres humanos trabalhadores e, como ensinamos a partir de nossas concepções de mundo, 

o ensino de ciências pode se tornar um processo não idealizado, (re)construindo 

racionalmente com os estudantes o movimento real do desenvolvimento científico, que passa 

por uma série de interesses e paixões. 

 

 

Referências 

FEIJÓ, R. L. C. A ideia de ciência em Karl Marx. Política & Sociedade, v. 14, n. 31, p. 

293-325, 2015. 

 

FLECK, L. Gênese e desenvolvimento de um fato científico: introdução à doutrina do estilo de 

pensamento e do coletivo de pensamento. Belo Horizonte: Fabrefactum, 2010. 

 
GRZYBOWSKI, A.; CIESIELSKA, M. Lesser known aspects of Ludwik Fleck’s (1896–1961) heroic 

life during World War II. Journal of Medical Biography, v. 24, n. 3, p. 402-408, 2016. 



ROSA, ANDRADE 

24 

 

 

HEGEL, G. W. F. Ciência da lógica: 1. A doutrina do ser. São Paulo: Editora Vozes, 2016. 

HOBSBAWM, E. J. Da revolução industrial inglesa ao imperialismo. São Paulo: 

Forense-Universitária, 2003. 

 

LORENZETTI, L.; MUENCHEN, C.; SLONGO, I. I. P. A crescente presença da 

epistemologia de Ludwik Fleck na pesquisa em educação em ciências no Brasil. Revista 

Brasileira de Ensino de Ciência e Tecnologia, v. 11, n. 1, 2018. 

 

MARTINS, A. F. P. A obra aberta de Ludwik Fleck. Revista Brasileira de Pesquisa em 

Educação em Ciências, v. 20, p. 1197-1226, 2020. 

 

MARTINS, A. F. P. Artigo-Parecer – Apontamentos acerca do uso da epistemologia de 

Ludwik Fleck nas pesquisas em Ensino de Ciências. Perspectivas sobre o artigo original 

“Escola de Física CERN: uma análise do discurso à luz da epistemologia de Ludwik Fleck. 

Ensaio Pesquisa em Educação em Ciências, v. 24, 2022. 

 

MARX, K. O Capital [Livro 1]: Crítica da Economia Política. São Paulo: Boitempo Editorial, 

2011. 

 

LÊNIN, V. O Estado e a Revolução. São Paulo: Clube de Autores, 2013. 

 

MARX, K.; ENGELS, F. A ideologia Alemã: crítica da mais recente filosofia alemã em seus 

representantes Feuerbach, B. Bauer e Stirner, e do socialismo alemão em seus diferentes 

profetas. São Paulo: Boitempo Editorial, 2007. 

 

MARX, K.; ENGELS, F. O Manifesto Comunista. São Paulo: Boitempo Editorial, 2010. 

 

STUCKEY, M. et al. The philosophical works of Ludwik Fleck and their potential meaning 

for teaching and learning science. Science & Education, v. 24, n. 3, p. 281-198, 2015. 

 

TAKAHASHI, B. T. A formação inicial de professores de ciências no estágio supervisionado: 

compreendendo a identidade docente a partir da teoria das representações sociais e da 

epistemologia de Ludwik Fleck. Tese de Doutorado em Educação para a Ciência e a 

Matemática – Universidade Estadual de Maringá, Maringá, 2018. 

 

VYGOYSKY, L. A formação social da mente. Rio de Janeiro: Martins Fontes, 1996. 

 

 

SOBRE OS AUTORES 

 

MARLLON MORETI DE SOUZA ROSA. É professor de Biologia e Biotecnologia da 

Secretaria de Estado da Educação e do Esporte do Paraná, atuando no Ensino Médio. É 

professor de História, Filosofia e Sociologia do "Curso (r)evolução: preparatório para o 

ingresso no Ensino Superior", além de atuar como Coordenador Pedagógico no mesmo curso. 

Possui Graduação em Ciências Biológicas - Licenciatura Plena - pela Universidade Federal de 

Lavras (2020), possui Graduação em andamento em Ciências Sociais pela Universidade 

Estadual de Londrina (UEL), possui Mestrado em Ensino de Ciências e Educação Matemática 

na área de concentração de História e Filosofia da Ciência na UEL (2023) e Doutorado em 

andamento no Programa de Pós-Graduação em Ensino de Ciências e Educação Matemática 

(PECEM) da UEL na área de concentração de História e Filosofia da Ciência e da 

Matemática. Desenvolve pesquisas pautando-se em György Lukács, pensando a ciência e a 

educação científica sob a luz do materialismo histórico-dialético a partir da ontologia do Ser 



ROSA, ANDRADE 

2

5 

 

 

 

Social, mobilizando as categorias de Trabalho, Reprodução, Ideologia e 

Alienação/Estranhamento. É membro do Grupo de Pesquisa em Ensino e Epistemologia da 

Ciência (GPEEC) vinculado ao PECEM da Universidade Estadual de Londrina (UEL). Tem 

interesse nas seguintes áreas: História, Filosofia e Sociologia da Ciência e da Biologia; 

Epistemologia de Ludwik Fleck; Ontologia lukacsiana; Pensamento Comunista; Estudos 

Marxistas; Ensino de Ciências e Biologia, Educação Científica e Ambiental. 

 

MARIANA APARECIDA BOLOGNA SOARES DE ANDRADE. Professora Associada B 

no Departamento de Biologia Geral da Universidade Estadual de Londrina, Professora do 

Programa de Pós-Graduação em Ensino de Ciências e Educação Matemática - UEL. Possui 

graduação em Ciências Biológicas pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita 

Filho (2003), graduação em Ciências Biológicas pela Universidade Estadual Paulista Júlio de 

Mesquita Filho (2001), Mestrado pelo Programa de Pós-Graduação em Educação Para a 

Ciência pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho (2007) e Doutorado pelo 

Programa de Pós-Graduação em Educação Para a Ciência pela Universidade Estadual Paulista 

Júlio de Mesquita Filho (2011). Tem experiência na área de Educação, com ênfase em Ensino 

de Ciências atuando principalmente nos seguintes temas: ensino de biologia, epistemologia da 

biologia, aprendizagem baseada em problemas, resolução de problemas. 

 

 

NOTAS DE AUTORIA 

 

Nome Completo: Marllon Moreti de Souza Rosa  

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1008-8013 

Universidade Estadual de Londrina, Londrina, PR, Brasil. 86010-540 – marllon.moreti@uel.br 

 

Nome Completo: Mariana Aparecida Bologna Soares de Andrade  

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1945-4606 

Universidade Estadual de Londrina, Londrina, PR, Brasil. 86057-970 – marianaandrade@uel.br 

 

Agradecimentos 

   CAPES 

 

Como citar esse artigo de acordo com as normas da ABNT 

ROSA, M. M. S.; ANDRADE, M. A. B. S. Uma leitura da epistemologia de Ludwik Fleck: 

possíveis aproximações com o marxismo. Alexandria: Revista de Educação em Ciência e 

Tecnologia,  Florianópolis, v. 17, p. 1-26, 2024. 

 
Contribuição de autoria 
Marllon Moreti de Souza Rosa: Concepção, construção dos argumentos, leitura de bibliografia 

selecionada, elaboração do manuscrito, redação, discussão de resultados. 

Mariana Aparecida Bologna Soares de Andrade: Concepção, construção dos argumentos, 

leitura de bibliografia selecionada, elaboração do manuscrito, redação, discussão de resultados. 

 
Financiamento 
O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 
de  Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 
 

Consentimento de uso de imagem 

Não se aplica. 

 

Aprovação de comitê de ética em pesquisa 

Não se aplica. 

https://orcid.org/0000-0002-1008-8013
mailto:marllon.moreti@uel.br
https://orcid.org/0000-0002-1945-4606
mailto:marianaandrade@uel.br


ROSA, ANDRADE 

2

6 

 

 

 

Conflito de interesses 

Não se aplica. 

 

Licença de uso 
Os/as autores/as cedem à Alexandria: Revista de Educação em Ciência e Tecnologia os direitos 

exclusivos de primeira publicação, com o trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença 

Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 Intenational. Esta licença permite que terceiros 

remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e 

publicação inicial neste periódico. Os autores têm autorização para assumir contratos adicionais 

separadamente, para distribuição não exclusiva da versão do trabalho publicada neste periódico 

(ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, ou como 

capítulo de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 

 

Publisher 

Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-Graduação em Educação Científica e 

Tecnológica. Publicação no Portal de Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de 

responsabilidade de seus/suas autores/as, não representando, necessariamente, a opinião dos/as 

editores/as ou da universidade. 

 

Histórico 

 

Recebido: 28 de abril de 2023. 

Revisado: 30 de setembro de 2023. 

Aceito: 07 de dezembro de 2023. 

Publicado: 31 de julho de 2024. 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
http://periodicos.bu.ufsc.br/

