
Coordenação: 

Dr. Héctor Ricardo Leis 

Vice-Coordenação: 

Dr. Selvino J. Assmann 

Secretaria: 

Liana Bergmann 

Editores Assistentes: 

Doutoranda Brena Magno Fernandez 
Doutoranda Sandra Makowiecky 
 

 

 

 

Linha de Pesquisa 

A Condição Humana na Modernidade 

 

HÉCTOR RICARDO LEIS 

 

Sobre o  Ressentimento dos Argentinos 

 
 

Nº 30 - Novembro 2002 

 

 

 

Cadernos de Pesquisa Interdisciplinar em Ciências Humanas 
A coleção destina-se à divulgação de textos em discussão no PPGICH. A circulação é 
limitada, sendo proibida a reprodução da íntegra ou parte do texto sem o prévio 
consentimento do autor e do programa. 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

1 



Sobre o ressentimento dos argentinos* 

Héctor Ricardo Leis** 
 
Resumo: 
Sob a ótica do fenômeno de ressentimento, em associação íntima com os temas de 
reconhecimento, memória e esquecimento, é possível encontrar novas pistas para pensar a 
dinâmica histórico-social profunda da sociedade moderna. Partindo dum esquema 
conceitual baseado em Nietzsche, Elias e Arendt, em diálogo com autores como Walzer, 
Rawls e Taylor, entre outros, procurar-se-á construir uma crítica não essencialista ao 
igualitarismo que o vincule com o ressentimento. Basicamente, se argumenta aqui que a 
idéia de igualdade se perverte na sua extensão do campo político para o social, onde passará 
a ser aceita irrealisticamente como “natural”. Nesse processo se gera um desejo de 
igualdade impossível de ser satisfeito que deriva em sentimentos negativos como a 
frustração e o ressentimento. Nesta perspectiva, já no contexto argentino, o ressentimento 
será apresentado como uma resultante da intensidade do desafio do populismo igualitarista 
aos processos de modernização em curso no país desde a metade do século XIX. Será 
sugerida a hipótese que esse ressentimento trará conseqüências negativas para a 
governabilidade, diretamente proporcionais ao elevado grau do confronto gerado pelo 
populismo. A decadência Argentina no século XX estará associada, portanto, à emergência 
do peronismo nos anos 40 e a sua tentativa relativamente bem sucedida de substituir o 
estado e a mentalidade liberal em formação por elementos novos de fundo populista. Para 
apresentar melhor o caso argentino se fará também uma rápida comparação com o caso 
brasileiro. Concluindo, em contraste com as demandas de exacerbação mítica da memória 
atualmente em voga na Argentina (e lembrando à figura de Joaquim Nabuco), se sugerirá a 
busca da reconciliação e o esquecimento reflexivo.   
 
Palavras-chave: Ressentimento; Memória; Populismo; Argentina. 
_____________ 
* Este paper foi apresentado no I Seminário Internacional Regional de Estudos 
Interdisciplinares: CONDIÇÃO HUMANA E MODERNIDADE NO CONE SUL DE 
AMÉRICA LATINA, organizado pelo Laboratório de Estudos Transdisciplinares do 
Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Ciências Humanas, na Universidade 
Federal de Santa Catarina (Campus Universitário, Florianópolis, 19-22  de junho de 2002). 
Agradeço aos participantes do seminário pelos comentários recebidos; em particular, sou 
grato a Eduardo Viola, Myrian Sepúlveda dos Santos, Luciano Florit, Sergio Costa e 
Ricardo Forster. Naturalmente, nenhum deles pode ser responsabilizado pelo resultado 
final.   
 
** O autor é doutor em filosofia e professor do Departamento de Sociologia e Ciência 
Política da Universidade Federal de Santa Catarina. Seu último livro publicado foi La 
Modernidad Insustentable: Las Críticas del Ambientalismo a la Sociedad Contemporánea  
(México: Ed. Nordan, 2001) hector.leis@brturbo.com.  
NI OLVIDO, NI PERDÓN:  PAREDÓN ! 

 

 

 

 

 

 

 

2 



Anónimo  
 
 
Senhores, não é nenhum de nós que mata a escravidão, é o espírito de nosso tempo, e por 
isso o nome verdadeiro do Abolicionismo é Ninguém. (...) O que eu desejo é que depois da 
terrível luta entre abolicionistas e escravocratas a emancipação seja realizada  entre as 
alegrias da nação unida, e que nós todos, como os atenienses para conciliar as divindades 
inimigas, levantemos no lugar da discórdia o altar do Esquecimento.   
Joaquim Nabuco (Conferências) 
 
 
- I - 
 
Em momento de grave crise, quando o tecido social se esfacela, os problemas fundamentais 
da existência de uma nação se tornam patentes (ou, pelo menos, mais patentes que em 
épocas de relativa estabilidade). A intuição de Max Weber, de que os valores que 
impulsionam os seres humanos para a ação estão além de qualquer justificação racional, é 
tão genial quanto pouca aproveitada pelos cientistas sociais (Weber, 1981). A academia 
atual parece sentir-se mais confortável ao lado do senso comum, preferindo ignorar o 
caráter “demoníaco” das bases que sustentam as sociedades políticas. Weber ensina que a 
política está sempre atravessada por uma pluralidade de valores conflitantes e que, portanto, 
é uma ilusão pretender orientar o curso da política a partir da transparência da razão. A 
recriação da ordem, que demanda uma crise do tamanho como a que padece Argentina no 
momento atual, mal poderia ser definida com base exclusiva nos modelos vigentes das 
teorias econômicas e sociais. A historia Argentina é um bom exemplo da dureza 
“irracional” dos acontecimentos. Curiosamente, os elementos não-racionais são geralmente 
deixados de lado na hora de avaliar as urgências do presente. Porem, se esse esquecimento 
não parece fazer grande diferença em épocas normais, torna-se fundamental nos momentos 
de crise. Esses elementos esquecidos, que regulam de forma invisível à vida de uma nação, 
são os valores e os sentimentos derivados da experiência acumulada de seus habitantes 
através do tempo e sedimentados no nível mais profundo de seu ser (Voegelin, 1952; 
Pareto, 1917).    
 
A análise da dinâmica geral de uma sociedade não pode então abordar os dados  observados 
na superfície da realidade sem considerar também ao conjunto de elementos culturais e 
afetivos que condicionam a ação dos indivíduos e sua compreensão da sociedade. Ainda 
que os países estejam imersos num complexo universo de relações com o resto do mundo 
que os sobre-determinam fortemente (o qual, com a globalização, vale hoje mais do que 
nunca), suas opções históricas e o sentido principal do rumo dos acontecimentos nunca 
deixam de passar pelo poderoso filtro de seus valores e sentimentos. Reivindicar o valor da 
soberania nacional, mas excluir o país de qualquer responsabilidade na hora do fracasso de 
um curso de ação estratégico (acusando a outros pela desgraça), é tanto uma manobra típica 
das elites e/ou dos povos de países portadores de males estruturais, como uma manifestação 

 

 

 

 

 

 

 

3 



de pobreza intelectual por parte daqueles analistas que enxergam as sociedades apenas 
como exterioridades. As sociedades políticas possuem certamente um grande número de 
condicionantes externos, mas nenhuma delas pode ser declarada inocente em relação às 
atitudes com as quais administram suas oportunidades e limitações. 
 
Em conseqüência, as sociedades devem ser entendidas tanto na sua dimensão subjetiva 
como objetiva, focalizando muito especialmente a particular combinação e adequação de 
uma dimensão com a outra. Assim, os valores fundacionais de uma sociedade podem ser 
aptos para organizar e desenvolver seus diversos componentes humanos e naturais em certa 
época histórica, mas não em outra. Pretender que no Antigo Egito os valores democráticos 
tivessem alguma capacidade para organizar a sociedade, nesse lugar e momento histórico, é 
praticamente a mesma ilusão que pretender hoje, no mundo do século XXI, que a visão 
teocrática do Islamismo possua alguma capacidade efetiva para organizar a sociedade 
moderna. É evidente, então, que o sucesso ou fracasso de uma nação dependerá, em grande 
medida, da aptidão política e social dos valores e sentimentos convocados, nos momentos 
decisivos de sua história, para produzir a unificação consensual das vontades individuais e 
setoriais em torno de uma mentalidade e de regras, instituições e autoridades com 
capacidades para enfrentar os desafios e desenvolver as próprias potencialidades existentes. 
O anterior equivale a dizer que, em momentos de estabilidade, as sociedades dependem dos 
valores e sentimentos já instituídos no seio do povo e de suas instituições, mas que em 
momentos de crise elas dependem fundamentalmente das decisões de suas elites dirigidas à 
instauração de novos elementos, os quais poderão ser de caráter progressivo ou regressivo. 
Decisões que poderiam ser contextualizadas muito bem no antigo dilema entre civilização 
ou barbárie, o qual, fora de qualquer ressonância etnocêntrica, desde os antigos gregos e 
romanos expressa o maior ou menor compromisso das diversas forças sociais e políticas 
existentes com a vigência de uma lei universal inclusiva para administrar as mudanças dos 
tempos (o qual implica tanto o processo de secularização característico da modernidade 
ocidental, como a construção de uma esfera política pública de caráter racional).   
 
   
-II- 
 
Entender a dinâmica histórico-social profunda que produziu a decadência de Argentina no 
século XX é certamente um desafio que escapa às possibilidades de um pesquisador 
isolado, por isto minha intenção declarada é apenas chamar a atenção para alguns conceitos 
e fatos que me parecem relevantes em relação a este tema. A presente reflexão se nutre da 
idéia nietzscheana de ressentimento e de outros conceitos associados, como os de 
reconhecimento, memória e esquecimento. Porém, ainda que o ressentimento seja o 
conceito chave deste ensaio, sua centralidade não foi prevista de antemão. A rigor, minha 
primeira interrogação foi detonada por uma observação comparativa quase banal: queria 
descobrir o significado do fato dos argentinos padecerem, aparentemente, de um sufocante 
excesso de memória, em contraste com os brasileiros que, pelo contrário, pareciam ser mais 
adictos ao esquecimento. Minha inquietude tinha sua origem no mal-estar que sempre me 

 

 

 

 

 

 

 

4 



provocava escutar a alguém (leigo ou acadêmico) chamar a atenção para essa diferença 
entre as duas culturas políticas, aludindo à maior virtude que supostamente residiria num 
povo com memória “plena”. Tal como eu via as coisas acontecer, a realidade parecia 
funcionar exatamente ao contrário do que pensava o senso comum. O esforço de entender 
esse contra-senso me levou até o conceito de ressentimento. 
 
Em seu livro, Para a Genealogia da Moral, Nietzsche introduz com muita agudeza um 
conceito filosófico-psicológico no campo histórico-social (Nietzsche, 1978). Por primeira 
vez, de forma consistente são apresentados elementos para explicar a vida social a partir de 
uma história dos sentimentos. Em princípio, Nietzsche se ocupa com o ódio e o conjunto de 
seus derivados (ciúme, vingança, inveja, etc.). Mas não é qualquer ódio que lhe interessa, 
senão o ódio próprio dos seres inferiores que é transformado em ressentimento através de 
uma sugestiva operação, primeiro de negação, e depois de transformação num valor 
“positivo”. Esse ódio reprimido, que transforma a fraqueza em amor à justiça e a 
inferioridade em doutrina moral é o alvo da crítica nietzscheana à condição humana na 
civilização ocidental. 
 
A importância do ressentimento para pensar a sociedade moderna encontrou eco em 
destacados autores como Max Scheler (1998) e Norbert Elias (1997 e 2001), entre outros. 
Na literatura posterior a Nietzsche, o conceito de ressentimento se amplia adotando uma 
maior diversidade de enfoques. Para o autor de Para a Genealogia da Moral, a decadência 
de ocidente está baseada no crescimento do ressentimento dos fracos e dos vencidos, que 
germina e circula pelos movimentos populares que reivindicam desde o igualitarismo e a 
revolução até a democracia e a vigência de valores morais. Mas em Scheler e em Elias o 
ressentimento se separa dos pressupostos anti-ocidentais de Nietzsche para vincular-se a 
outras civilizações e também aos setores sociais dominantes, quando eles são desafiados 
pelos dominados. Desde Aristóteles (1958) até Hannah Arendt (1959) foram inúmeros os 
autores que destacaram a centralidade dos sentimentos e práticas de reciprocidade, 
existentes entre os membros de uma comunidade (philia, em grego clássico), para o 
estabelecimento de um bom governo. Porém, são poucos os autores que utilizam o conceito 
de ressentimento para analisar os pressupostos da relação entre a sociedade e o estado 
moderno.  
 
Uma leitura pró-aristotélica de Nietzsche permite imaginar a existência de um grande 
buraco negro nas ciências sociais contemporâneas.1 Depois dos gulags do comunismo e dos 
campos de extermínio do nazismo, e agora, mais recentemente, os episódios de guerras 
civis étnico-religiosas e do terrorismo suicida do fundamentalismo islâmico (para citar 
apenas alguns dos itens mais destacados do cardápio do último século), é difícil não 
concordar com Nietzsche sobre a importância do fenômeno do ressentimento (Besançon, 
2000; Viola & Leis, prelo). Mas, se concordamos com a intuição nietzscheana, estamos 
sendo autorizados a suspeitar que a não visualização da importância do fenômeno do 
ressentimento, por parte do mainstream das ciências sociais contemporâneas, torna 

 

 

 

1 A produção teórica sobre trauma (ver: La Capra, 1994) não cobre esse vazio. Esta noção, 
embora se aproxime à de ressentimento, não possui os conteúdos de vingança nem de produção 
de valores “positivos” que estão intimamente associados à análise nietzscheana.  

 
    

 

 

5 

                                            

 



irrealistas a muitas das teorias vigentes, levando-as implicitamente a defender posições que 
servem mais para incompatibilizar a sociedade com o estado que para fazer que trabalhem 
juntos (no sentido de legitimar o papel da autoridade política e de ajudar ao funcionamento 
dos canais de reconhecimento e de representação que vinculam à sociedade com o estado). 
Em outras palavras, a teoria social contemporânea está nos devendo uma re-leitura do papel 
social das posições que (como o lobo do chapeuzinho vermelho) radicalizam seus 
princípios de igualdade e de justiça social para, supostamente, melhor atender às 
necessidades da democracia. Existem boas razões para suspeitar que as conseqüências 
práticas desses pressupostos contribuem mais para o ressentimento que para a reconciliação 
e o reconhecimento mútuo entre os atores, inviabilizando assim o avanço da democracia 
que aparentemente seus defensores colocam como objetivo prioritário. Em forma direta ou 
indireta, por esse caminho se acaba legitimando em teoria o ressentimento que se opera na 
prática quando os indivíduos e os atores que se sentem insatisfeitos por alguma coisa, ao 
invés de olhar primeiro para sua própria responsabilidade são levados imediatamente a 
pensar e sentir que sofreram uma ação produzida por indivíduos e atores “maus”. O 
ressentimento, eventualmente, pode ser sintoma de um problema do qual a vitima é 
completamente inocente. Mas não parece ser necessário ter que demonstrar que, em 
qualquer hipótese, a crítica teórica e prática da realidade deve colocar a máxima distância 
possível entre o ressentimento dos atores e a solução político-institucional do problema.     
 
De uma perspectiva nietzscheana, a recorrência à déia de vítima e ao juízo ético, por parte 
de atores sociais e políticos (seja para proteger ao meio ambiente, defender aos direitos 
humanos ou fazer a reforma agrária) é um sinal da ponta do iceberg do ressentimento social 
que estão operando e promovendo esses atores. Ressentimento que vai cortando e 
esfacelando o bolo da sociedade em pedaços “bons” e “maus”, desculpando os primeiros e 
culpando aos segundos. Assim, numerosas forças da sociedade contemporânea vivem 
alegremente no limbo dos paradoxos: quanto mais acreditam que seu acionar ajuda ao 
fortalecimento da democracia, maior é o quantum de ressentimento que introduzem no 
tecido social e, em conseqüência, maior é o dano que fazem às bases de governabilidade 
existente. Em outros termos, quanto maior seja a reivindicação de inocência e falta de 
responsabilidade de indivíduos ou grupos frente a seu baixo desempenho social e político, 
maior será o ódio e menor a capacidade da sociedade para construir mecanismos de estado 
com validade universal. O ódio recalcado gera desejos de vingança que, independentemente 
dos méritos do objetivo que realizaria tal vingança, são portadores de atitudes e valores  
incompatíveis com as bases da política (entendida, arendtianamente, como a capacidade 
que os membros de uma sociedade possuem para agir em concerto). Em algum momento, a 
luta política exige uma escolha entre os vários argumentos colocados em jogo, mas essa 
escolha precisa da existência de uma comunidade política com capacidade para perdoar 
(faculdade oposta á vingança2), para que as decisões tomadas recebam legitimidade e 
possam realmente ter alguma expectativa de sucesso.    
 

 

 

 

6 

                                           

O ressentimento opera em forma relativamente inversa ao reconhecimento (entendido este, 
esquematicamente, como a satisfação do indivíduo com sua identidade e o próprio 

 

 

 

2 Hannah Arendt nos lembra, em A Condição Humana, que o perdão (forgiveness) é o oposto 
exato da vingança (Arendt, 1959). 

 
 

 



desempenho nas diversas esferas de sua existência, acompanhada pela aprovação do grupo 
social no qual está imerso; ver: Taylor, 1993; Todorov, 1996; e Honneth, 1996).3 Uma 
hipótese que norteia este ensaio é que, dentre os processos elementares da vida social 
moderna, os de reconhecimento e os de ressentimento se destacam com a mesma 
intensidade. Em maior ou menor grau, as experiências do reconhecimento e do 
ressentimento abrangem todas as esferas da vida social numa complexa dialética. Os 
caminhos que possibilitam uma ou outra experiência variam segundo as circunstâncias, os 
indivíduos e as culturas. Mas tanto uma como outra são constitutivos da condição humana 
moderna. A partir do momento que vivemos numa sociedade de indivíduos se torna 
inevitável lutar pela própria existência, e as contingências da luta definem uma 
sociabilidade que contem, lado a lado, componentes de reconhecimento e de ressentimento. 
Embora ambos componentes surjam no mesmo contexto social, o peso de cada um na 
dinâmica global de cada sociedade é diferente. Uma sociedade que opera com um máximo 
de reconhecimento e um mínimo de ressentimento garante sua governabilidade, assim 
como, no caso contrário, um máximo de ressentimento e um mínimo de reconhecimento 
são uma condena segura à desordem e à decadência. Curiosamente, apesar de sua 
intimidade, a literatura trata geralmente esses aspectos por separado. Mas esta separação 
talvez não seja casual. Por um lado, a modernidade sempre manifestou uma clara 
preferência pelos conceitos associados à realidade desejável. E, por outro lado, também é 
compreensível que os autores contemporâneos façam o possível para que a sociedade 
moderna não perca pontos na comparação com a pré-moderna. Como juntar um fenômeno 
“mocinho”, como o de reconhecimento, que não é difícil constatar que germina sem 
problemas no “velho” mundo das relações hierárquicas, com outro “bandido”, como o de 
ressentimento, que se reproduz como erva daninha no “novo” mundo das relações 
igualitárias?   
 
Não são poucos os autores que observaram que as sociedades estruturadas sobre princípios 
hierárquicos (como a Índia do sistema de castas ou as sociedades ocidentais pré-modernas) 
produzem um quantum menor de ressentimento entre seus membros, quando comparada 
com qualquer sociedade democrática moderna (ver, entre outros: Tocqueville, 1979; 
Scheler, 1998; Todorov, 1996; Dumont, 1992). As enormes distâncias existentes entre os 
universos simbólicas dos diversos setores sociais que compõem uma sociedade hierárquica 
fazem que os indivíduos procurem e encontrem o reconhecimento nas proximidades de seu 
grupo social e/ou de pertença mais íntimo, fazendo que os valores possíveis do processo de 
reconhecimento oscile em torno de medidas muito próximas das já vivenciadas em seu 
universo simbólico. Enquanto isso, numa sociedade fundada sobre a igualdade individual 
(como no caso das sociedades modernas), a busca por reconhecimento parte de um universo 
simbólico de diferencias mínimas e se projeta a um todo de diferencias concretas enormes, 
que tanto dificulta os processos de reconhecimento como facilita os de ressentimento. 
 

 

 

 

3 Myrian Sepúlveda dos Santos me chamou a atenção para a proximidade conceitual que existe 
entre minha compreensão da relação entre reconhecimento e ressentimento e a compreensão de 
Benjamin (1973) sobre sistemas de percepção. Segundo Benjamin, quando respondemos a um 
estímulo não ficamos com traços dele, mas quando não somos capazes de responder eles nos 
invadem e deixam marcas.  

 
 

 

 

7 

                                            

 



Através do individualismo e da liberdade de expressão a sociedade moderna torna possível 
expressões de ciúme, inveja e ódio que derivam no ressentimento (Ansart, 2001). Mas os 
problemas da modernidade vão mais longe do que isso. Afirmadas sobre um universo 
simbólico igualitário, as instituições da sociedade moderna enfrentam sérias dificuldades 
para encontrar mecanismo consensuais de reconhecimento do mérito, assim como para 
administrar e combater o ressentimento gerado em seu interior.4 Isto obriga, certamente, a 
uma re-avaliação dos principais movimentos políticos e das ideologias atuantes no século 
XX. Devemos retomar mais na frente esta questão, mas antecipemos por enquanto que, 
independentemente dos objetivos expressos e das intenções de suas lideranças, no atual 
momento de América Latina, as estratégias populistas (especialmente as de esquerda, mas 
também as de direita), destinadas a mobilizar vontades através de promessas utópicas, 
projetam fortemente o ódio em todas as direções do tecido social e político, incentivando 
velhos ressentimentos e criando outros novos (criando assim um círculo vicioso de 
substituição de reconhecimento por ressentimento). As estratégias conservadoras (que 
nunca deveriam ser confundidas com as de direita), pelo contrário, se apresentam como 
forças moderadoras dos efeitos do ressentimento sobre a sociedade, seja através do maior 
reconhecimento das desigualdades e das diferenças5, seja através de uma mais firme defesa 
da continuidade jurídica das instituições. Do mesmo modo, poderíamos afirmar que os 
regimes políticos totalitários (de esquerda e de direita) reforçam o ressentimento, tanto 
quanto a democracia pretende atenuá-lo. 
 
 
-III- 
 
Falando do caso de Alemanha, Elias destaca que alguns povos são mais predispostos que 
outros ao ressentimento (Elias, 1997 e 2001). Como se estivesse falando da Argentina, 
Elias comenta que uma sociedade onde se passa de um extremo a outro muito rapidamente, 
onde os indivíduos oscilam entre humilhações e grandezas exageradas, vivendo à sombra 
de um passado glorioso com um sentimento de seu próprio valor que ninguém no mundo 
parece querer reconhecer, está exposta ao surgimento de um forte e estendido 
ressentimento. Segundo Elias, o processo de ressentimento se desenvolve a partir de uma 
frustração que pode expressar-se tanto em relação aos superiores (a moral de escravos de 
Nietzsche), como aos supostamente inferiores (ressentimento dos nazistas com os judeus), 
mas exigindo em todos os casos a diminuição ou aplastamento do valor do indivíduo. Esta 
questão é central, já que permitirá a Elias convergir com Nietzsche num aspecto 
fundamental da análise do fenômeno do ressentimento. As diferencias sobre a direção do 
ressentimento (para cima ou para baixo da escala social), se apresentam como secundárias 
em relação uma mistificação do coletivo que o coloca acima do individual. Não são 
sentimentos individuais, mas coletivos, os que se tornam fontes potenciais da patologia do 

 

 

 

5 Embora discordando de Pierucci (1999) por sua identificação da conservadorismo com a direita, 
acho extremamente oportuna sua chamada de atenção para o fato de que essas forças assumiram 
a defesa das diferenças sociais muito antes que a esquerda.  

 
 

 

 

8 

                                            
4 Como exemplo das dificuldades existentes para reconhecer o mérito no Brasil, inclusive em 
instituições declaradamente meritocráticas como as universidades, ver: Barbosa, 2001. 
 

 



ressentimento. Ou melhor, são emoções e sentimentos associados a uma memória coletiva 
os que hoje engrandecem o ego individual e amanhã o frustram. Não é o idealismo 
individual o que está na base do ressentimento, mas o idealismo coletivo, derivado de uma 
utopia social delirante ou da crença irrestrita no destino grandioso de uma nação (ou de 
uma religião, para incluir na análise do ressentimento aos fundamentalismos religiosos 
ainda atuantes). Em outras palavras, por trás do ressentimento se situa sempre uma 
memória mítica de fatos, valores e sofrimentos, que é imposta aos indivíduos como 
verdade.  
 
O ressentimento registra um tempo penoso que não pode ser superado nem esquecido 
(Deleuze, 1971). Que o homem do ressentimento seja um ruminante da memória traz 
enormes conseqüências no campo das ciências sociais. Nas últimas décadas, as ciências 
sociais têm reivindicado o valor da memória como uma parte essencial da condição humana 
(Santos, 2001). Ainda que seja difícil negar-lhe seu valor, no campo da psicanálise existe 
uma abundante literatura que nos sugere que o excesso de lembranças pode nos aproximar 
mais da morte que da vida (Zawadzki, 2001). Obviamente, a memória intelectual e/ou 
científica não se enquadra nesta condição mortífera. É o congelamento de uma emoção 
coletiva o que faz mal para a saúde pública ou, em outras palavras, a memória de um 
sentimento que, enquanto sentimento, é colocado fora do escrutínio público. Seguindo na 
mesma linha argumentativa, o esquecimento dos sentimentos associados aos fatos 
históricos é tão desejável para a vida pública de um povo, como seria indesejável o 
esquecimento dos próprios fatos. Desta perspectiva, a sensibilidade nietzscheana, contra as 
ideologias igualitaristas e a favor do esquecimento liberador, não se apresenta como um 
preconceito apenas aristocratizante, mas como uma exigência da realidade para evitar o 
ressentimento. 
 

 

 

 

9 

                                           

Desde a análise de Tocqueville sobre a Democracia em América (1979) sabemos que o 
desejo de igualdade possui uma ânsia devoradora que ameaça a liberdade e a sociabilidade 
humana em geral. A grande intuição de Nietzsche foi consolidar essas observações em 
torno de uma crítica ao próprio desejo de igualdade como expressão de ressentimento. No 
entanto, sabemos que não são poucos os autores que se resistem a condenar ao 
igualitarismo. Rawls (1981) e Walzer (1997) se encontram, certamente, entre os 
representantes mais lúcidos desta corrente. Eles argumentam convincentemente no sentido 
contrário a Nietzsche, isto é, que o igualitarismo é uma tentativa para fugir das condições 
de desigualdade que geram sentimentos negativos como o ressentimento. Porém, é 
interessante destacar que nem mesmo autores como Rawls e Walzer podem deixar de 
aceitar que em determinadas circunstancias o igualitarismo aparece associado intimamente 
à inveja e ao ressentimento.6 Não pretendo, nem preciso, entrar no debate para saber se é 
primeiro o ovo ou a galinha. Para o desenvolvimento de meu argumento é suficiente saber 
que tanto os defensores como os críticos do igualitarismo reconhecem que existe um 
vínculo entre o igualitarismo e o ressentimento. Entendo que esse consenso permite 
justificar perfeitamente uma hipótese não essencialista sobre a relação entre ambos. Não 
pretendo, portanto, demonizar o igualitarismo, mas apenas chamar a atenção para o fato que 

 

 

 

6 Mesmo Marx (1978), o campeão mundial do igualitarismo moderno, não conseguiu evitar de 
relacionar com a inveja a certas formas de igualitarismo, como o comunismo primitivo ou vulgar.   

 
 

 



o irrealismo, a desmesura e a indefinição dos horizontes sobre os quais se projeta o desejo 
de igualdade são produtores seguros de ressentimento, na medida que essas circunstâncias 
condenam ao desejante igualitário a um estado de frustração permanente por conta deste 
nunca poder realizar plenamente seu desejo. Portanto, quanto mais utópico ou radical seja o 
desejo de igualdade, maior será o ressentimento resultante. Parece razoável concluir 
também que esta situação se potencia quando os indivíduos são submetidos ainda à 
lavagem cerebral de uma memória mítica grandiosa que os isenta de qualquer 
responsabilidade, seja pela desigualdade existente, seja pelo fracasso de suas tentativas para 
superá-la.  
 
Hannah Arendt dá uma descrição abrangente das desventuras da ideia de igualdade na 
sociedade moderna: 
Equality of conditions, though it is certainly a basic requirement for justice, is nevertheless 
among the greatest and most uncertain ventures of modern mankind. The more equal 
conditions are, the less explanation there is for the differences that actually exist between 
people; and thus all the more unequal do individuals and groups become. (...) Whenever 
equality becomes a mundane fact in itself, without any gauge by which it may be measured 
or explained, then there is one chance in a hundred that it will be recognized simply as a 
working principle of a political organization in which otherwise unequal people have equal 
rights; there are ninety-nine chances that it will be mistaken for an innate quality of every 
individuals, who is “normal” if he is like everybody else and “abnormal” if he happens to 
be different. (Arendt, 1973: 54)  
 
De acordo com Arendt, a idéia de igualdade se perverte precisamente na sua extensão do 
campo político para o social, porque -podemos deduzir-  nesse instante já não existem mais 
obstáculos que impeçam sua “naturalização”. A partir do momento que a igualdade passa a 
ser exigida também no campo social, ela vai perdendo o caráter artificial que tinha no 
campo político. Neste contexto (onde a igualdade passa ser aceita como natural), o “outro” 
se aproxima rapidamente do “eu” e todas as diferenças entre os indivíduos (inclusive as 
baseadas no mérito) se tornam fontes ameaçantes de inveja e ressentimento. O ponto 
principal a ser destacado aqui e que a naturalização do princípio da igualdade introduz no 
seio da sociedade moderna uma lógica perversa que, paradoxalmente, ameaça as bases do 
reconhecimento social. Tanto o reconhecimento como o ressentimento existem desde as 
origens da historia, mas nas sociedades hierárquicas eles operavam de forma bastante 
rotineira e não apresentavam problemas.7 Mas se a desnaturalização da hierarquia, 
conseguida através dos livros dos iluministas e da guilhotina dos revolucionários, abre o 
caminho para a igualdade, disto obviamente não se deduz que a produção de ressentimento 
deva ser associada à benéfica instauração da igualdade jurídica. No plano da autoria social, 
o ressentimento não procede da prudência (conservadora) daqueles que colocam a lei por 
cima dos homens senão, precisamente, da política de ressentimento presente nos discursos e 
nos comportamentos dos populistas e dos revolucionários que não souberam ou não 

 

 

 

7 É nos eflúvios do iluminismo revolucionário do fim de século XVIII e começos do XIX que as 
coisas começaram a mudar, o qual pode ser constatado no fato desses fenômenos receberem 
atenção filosófica a partir dessa época. Talvez o exemplo filosófico paradigmático disto seja a 
seção da Fenomenologia do Espírito dedicada à dialética do amo e o escravo (Hegel, 1966). 

 
 

 

 

10 

                                            

 



quiseram subordinar seu ressentimento à lei, desqualificando a igualdade jurídica e 
tratando-a como formalidade ou passo intermédio para chegar à tresloucada igualdade 
social “final”. 
 
  
-IV- 
  
O segredo da estabilidade e do progresso da democracia nos EUA reside na moderação com 
que foi assumido o ideal igualitário, ainda nos momentos revolucionários fundacionais. Em 
outras palavras, os norte-americanos não levaram mais longe seu desejo de igualdade dos 
limites do que podiam atingir dentro das leis (Arendt, 1970). Contrariando o saudosismo 
angustiado dos que anunciam o fim da “Argentina igualitária”, devemos afirmar que, pelo 
contrário, foi o ressentimento produzido pelos excessos igualitaristas do populismo o que 
levo o país à ruína. A partir do início do século XX não são poucas as pedras que começam 
a aparecer no caminho que continuava o titânico esforço realizado pelas gerações de 1837 e 
de 1880 para construir uma sociedade e um estado moderno (o qual veio após um período 
de mais de trinta anos de guerra civil e anarquia populista). A primeira manifestação de 
populismo na Argentina moderna se expressa na figura de Hipólito Irigoyen, quem será 
escolhido presidente em 1916, na primeira eleição de sufrágio universal, secreto e 
obrigatório que houve no país (dando assim um claro exemplo histórico dos efeitos 
perversos do otimismo das elites iluministas, que confiavam nos altos índices de 
alfabetização do país para garantir resultados sensatos nas urnas) (Botana, 1977). 
Obviamente, a sociedade e as instituições políticas da Argentina de começos de século XX 
padeciam numerosos vícios de percurso, mas após algumas marchas e contra-marchas (em 
1930 houve um golpe militar contra a segunda presidência de Irigoyen e os setores 
conservadores ficaram no poder mais uma década), o populismo veio para ficar. A partir do 
golpe militar de 1943, que acabou levando ao poder a Juan Domingo Perón (consagrado 
nas urnas em 1946), os argentinos ganharão não apenas mais vícios de percurso, mas 
assistirão a uma operação de desmonte de aspectos essenciais para o desenvolvimento da  
sociedade e do estado liberal moderno que se encontravam em curso desde sua fundação 
em 1853.8 O regime peronista pode ser considerado a experiência melhor sucedida em 
América Latina de substituição de uma mentalidade de orientação liberal meritocrática por 
outra populista de fundo igualitarista. Nos anos 40, na Argentina não houve apenas mais 
uma mudança de regime político ou a chegada ao poder de mais um ditador. Aproveitando-
se dos enormes recursos econômicos e financeiros disponíveis pelo estado, o peronismo 
conseguiu pagar a festa do ascenso social das massas, aumentando exponencialmente seus 
desejos e transformando a estes em direitos ou obrigações do estado. Frente ao posterior 
colapso econômico e político do estado populista, a impossibilidade de continuar atendendo 

 

 

 

8 O golpe militar de 1943 e a posterior emergência do peronismo se situam num contexto 
ideológico de forte rejeição à modernização liberal havida na Argentina, rejeição que certamente 
está associado ao grau de profundidade alcançado por esse processo. Mas observemos que neste 
ensaio não interessa tanto argumentar em torno das diversas causas que produziram o peronismo, 
senão apresentar com o maior detalhe possível nossa hipótese sobre a contribuição deste à 
decadência do país.    

 
 

 

 

11 

                                            

 



esses desejos levaria as massas para um ressentimento da mesma intensidade que seus 
anteriores desejos de felicidade imediata. 
 
Existe em América Latina um ressentimento estendido nas populações de origem nativo 
surgido no contexto da feroz conquista e posterior colonização do território por parte de 
Espanha e Portugal. Ressentimento que historicamente promoveu vários movimentos 
populistas na região. Mas esse ressentimento indígena, ainda que presente, não foi 
convocado na origem do peronismo. O peronismo foi um autentico demiurgo do 
ressentimento das classes populares contra o capitalismo e o liberalismo.9 Foram 
trabalhadores e não indígenas os que apoiaram a Perón na catastrófica reversão do 
avançado modelo de sociedade liberal que ele encontrou ao chegar ao poder. Em nenhum 
outro país de América Latina haverá de acontecer uma retrocesso tão radical, como o que 
aconteceu na Argentina (um país que na época contava com a maior massa de população de 
origem européia e com a economia mais sólida da região). Já tinha sido exagerada a 
promessa liberal individualista da geração dos Alberdi e dos Sarmiento, mas a promessa 
populista igualitária de Perón foi muito mais exagerada ainda. Comparados com os mitos 
do peronismo, os anteriores parecem criancices. O ciclo peronista levará novamente à 
Argentina aos níveis de ressentimento existentes na época da guerra civil da primeira 
metade do século XIX. Com o agravante que o ressentimento do século XIX praticamente 
não destruiu nada, já que todo estava por ser feito ainda, mas o ressentimento do século XX 
iria a destroçar uma grande obra em gestação.       
 
O grau de ressentimento produzido pelo peronismo pode ser claramente observado na 
extrema violência das lutas havidas não apenas entre peronistas e anti-peronistas, mas 
também entre os próprios peronistas (um exemplo paradigmático disto são as centenas de 
mortos que deixou o enfrentamento entre a guerrilha peronista e o sindicalismo peronista, 
nos anos 60 e 70). A apoteose do ressentimento peronista resultou na in-governabilidade do 
país e na degradação da mentalidade popular. Nas últimas seis décadas o peronismo foi 
mudando uma e outra vez de “personalidade”, indo da direita para a esquerda, e da 
esquerda para o centro, identificando-se primeiro com o fascismo, depois com o socialismo 
e, por último, com o liberalismo.10 Viciados em promessas, os argentinos vivem fortemente 
amarrados a uma memória mítica que, para qualquer que não seja argentino, resulta um 

 

 

 

12 

                                            
9 Na segunda estrofe da famosa marcha Los muchachos peronistas, espécie de hino nacional do 
peronismo (cantado em passeatas de rua e também em momento de grande solenidade, como 
aconteceu recentemente na posse do presidente Rodríguez Saa, no dia 24 de decembro de 2001, 
após a renuncia de De la Rua), aparece registrada claramente esta memória anti-capitalista:     

Por ese gran argentino 
que se supo conquistar 
a la gran masa del Pueblo 
combatiendo al Capital. 
¡Perón, Perón, qué grande sos! 
¡Mi general, cuánto valés! 
¡Perón, Perón, gran conductor, 
sos el primer trabajador! 

 

 

10 Ver no anexo uma classificação das mentalidades dominantes e dos tipos de governo do período 
populista inaugurado pelo peronismo (1943-2001). 

 

 
 

 



verdadeiro escândalo de incoerência, ambigüidade e oportunismo. Memória, portanto, que 
condena aos argentinos a uma dupla desgraça, a de viver no passado e no delírio.11 
  
Existe uma comparação bastante corriqueira entre Argentina e Brasil12, na qual se afirma 
que os argentinos gostam de viver no passado, enquanto os brasileiros gostam de viver no 
futuro. Esta comparação sugere implicitamente que os argentinos gostam mais de lembrar 
que de esquecer, assim como vice-versa, que os brasileiros gostam mais de esquecer que de 
lembrar. Obviamente, não será uma simples comparação de fatos econômicos ou políticos 
que poderá explicar porque países vizinhos apresentam perspectivas tão diferentes no plano 
de seus sentimentos públicos e privados. A hipótese de que os argentinos vivem mais no 
passado que os brasileiros supõe, entre outras coisas, que existe uma diferença importante 
de graus de ressentimento nos comportamentos sociais e políticos de uns e outros, assim 
como que esta circunstância está fortemente influenciada pelos processos de modernização 
liberal e o fenômeno populista em um e outro país. Não é difícil enxergar que, apesar das 
profundas (e tradicionalmente maiores) desigualdades sociais existentes no Brasil, a 
historia argentina está marcado por um quantum de ressentimento muito mais alto. 
Paradoxo que só pode ser explicado em termos de uma dinâmica de modernização muito 
mais lenta e retardatária no Brasil, assim como por uma tremendamente superior 
confrontação populista ao modelo liberal em Argentina.13 
 
 
-V- 
 
Embora o peronismo seja um fenômeno surgido nos anos 40, é um sinal de sua vitalidade 
que continue vivo e acumulando efeitos até o presente. Assim, não pode causar surpresa a 
ninguém que, nas últimas décadas, o ressentimento argentino entrasse num crescendo, 
abrangendo ao conjunto da sociedade através de circunstâncias das mais variadas. Indo 
além os conhecidos excessos dos anos 60 e 70 contra os direitos humanos, cometidos pelas 
guerrilhas do peronismo e da esquerda (contados em centenas de mortos), assim como 
pelos governos democráticos e militares da época (contados em milhares de mortos), 
encontramos que, no próprio campo dos movimentos pelos direitos humanos, as “Madres 
de Plaza de Mayo” levaram pouco tempo para transformar uma demanda legitima por 

 

 

 

13 A rigor, no caso brasileiro não apenas o processo de modernização foi mais moderado, senão 
que não houve até agora uma reação populista importante à modernização liberal. Pelo contrário, a 
dinâmica brasileira, no fim da Segunda Guerra Mundial, seguiu caminhos praticamente inversos 
aos de Argentina. Enquanto no Brasil se tentava transitar suavemente do populismo para a 
modernização liberal, no país vizinho se tenta substituir violentamente o liberalismo pelo 
populismo. Uma comparação mais acurada (da que pode ser feita aqui) do caso argentino com o 
brasileiro ajudaria a entender melhor os fatores que levam a alguns países a trafegar com menos 
problemas que outros pelos caminhos da modernização.      

 
 

 

 

13 

                                            
11 Resulta interessante observar aqui que a produção mítica dos argentinos é tão alta que até 
permite uma folgada exportação de mitos para o mundo todo. De fato, são poucos os países que 
no século XX conseguiram inscrever tantos itens extravagantes na lista mundial de mitos (citemos 
os mais conhecidos dos últimos cinqüenta anos: Eva Perón, Che Guevara, Maradona).  
 
12 Na origem, provavelmente de autoria de Francisco Weffort. 
 

 



justiça, em relação aos desaparecidos da última ditadura, numa reivindicação do terrorismo 
totalitário que muitas das vítimas assumiam em forma explícita (Leis, 1989). Assim, invés 
de um esquecimento reconciliador por culpas políticas compartilhadas (embora com 
diferentes graus de responsabilidade criminal nos participantes de um e outro lado), as 
“Madres” ofereceram uma memória mítica produtora de novos ressentimentos. Já nos anos 
80, a Guerra das Malvinas /Falklands também recebeu uma memória mítica, que permitiu 
culpar a Inglaterra pela ação. Ainda quando quem provocou guerra foi a mesma ditadura 
que tinha assassinado a milhares de argentinos, o povo embarcou rapidamente junto com os 
militares numa nova aventura cheia de ressentimento em defesa de um território irredento e 
vazio, que deixaria em pouco tempo uma longa lista de mortos e acrescentaria uma outra 
data no calendário de festejos populares. A recente crucifixão do ex-ministro de economia 
Cavallo, pelos mesmos cidadãos que o tinham endeusado nos anos 90, quando freou a 
hiper-inflação e colocou ao peso em equivalência com a moeda mais forte do planeta 
(permitindo-lhes viajar pelo mundo como turistas ricos de um país que não o era), é mais 
um exemplo da variedade dos processos de ressentimento que operam na Argentina.    
 
Se a evolução histórica de Argentina ficou emperrada em seus sentimentos, isto deve ser 
interpretado como uma prova que a relação entre o mundo social e político moderno e o 
antiqüíssimo mundo dos afetos não pode ser subestimada, tal como implicitamente vem 
acontecendo com a maioria dos cientistas sociais contemporâneos, que ainda insistem em 
pensar que os sentimentos coletivos se adaptam e/ou perdem rapidamente importância 
frente aos processos e dinâmicas políticas e econômicas. A Argentina contemporânea não 
teve nunca lutas pacíficas pela reconciliação política e o esquecimento reflexivo (ou 
memória reflexiva, que quer dizer o mesmo com outras palavras). A figura de um Joaquim 
Nabuco, como existe no Brasil, recomendando o esquecimento após um acontecimento tão 
dramático como o do escravismo, não encontra paralelo entre os argentinos. Nietzsche 
falava do esquecimento em termos de uma força plástica regenerativa e terapêutica. Porém, 
num país como Argentina, com um dos maiores índices de terapeutas do mundo, nenhuma 
geração conseguiu ainda deitar-se no divã da história e assumir suas responsabilidades 
materiais e intelectuais na reprodução e aumento do ressentimento nacional. Só podemos 
propor o esquecimento após enunciar a verdade, e só podemos enunciar a verdade se somos 
responsáveis pelos fatos cujas emoções se devem esquecer. Pois bem, na Argentina 
parecem ser muito poucos os dispostos a assumir qualquer erro em praça pública, pela parte 
que lhes toca na delirante e trágica história dos acontecimentos da segunda metade do 
século XX.14 Pensar a política futura em Argentina supõe pensar a forma de reduzir o 
ressentimento, de conciliar os espíritos e de esquecer as promessas do passado (e até, as 

 

 

 

14 Um último exemplo anedótico de como Argentina e Brasil vivem seus respectivos passados. No 
ano de 1980, por ocasião do cinquenta aniversário das revoluções acontecidas no ano 30, em 
cada país foram organizados atos de recordação daqueles eventos. No Brasil, os atos foram 
apenas acadêmicos, sem nenhum impacto emocional na opinião pública. Na Argentina, além dos 
atos acadêmicos, houve duas convocações para o Cemitério da Recoleta, para prestar 
homenagens às principais figuras que tinham morto nesses longos cinqüenta, de um e outro dos 
bandos enfrentados naquela ocasião. Para a surpresa de qualquer brasileiro (mas não dos 
argentinos), os jornais da época testemunharam que houve no cemitério um encontro casual de 
ambos grupos de anciãos (octogenários, na sua maioria) e que, após um “debate acalorado”, os 
mesmos acabaram travando uma luta corporal e se batendo nas cabeças com suas bengalas. 

 
  

 

 

14 

                                            

 



vezes, o próprio passado). Porém, as palavras de ordem que se escutam hoje na Argentina 
não caminham nessa direção. O tão escutado, “que se vayan todos”, é uma nova expressão 
para o velho ressentimento que leva aos argentinos a olhar o espelho invés da realidade. 
Essa frase esconde a responsabilidade daqueles que a pronunciam pelo fracasso do país. A 
mensagem oculta detrás dela é: “eu sou uma vítima inocente e não tenho nada a ver com o 
fracasso do país”. Se cada um dos atores e setores da Argentina não tem a coragem 
intelectual e moral de assumir suas responsabilidades históricas e parar com a malandragem 
de acusar aos vizinhos pelo estado de coisas na sua própria casa, invés de uma vontade de 
superação estará expressando uma vontade de fracasso e decadência (que a esta altura do 
jogo terá efeitos irreversíveis).  
 
 
BIBLIOGRAFIA 
  
ANSART, Pierre. (2001) “História e Memória dos Ressentimentos”, IN: Stella Bresciani e 
Márcia Naxara (Orgs.), MEMÓRIA E (RES)SENTIMENTO. Campinas: UNICAMP. 
ARENDT, Hannah. (1959) THE HUMAN CONDITION. Nova Iorque: Doubleday Anchor 
Books. 
_______. (1970) ON REVOLUTION. Nova Iorque: The Viking Press. 
_______. (1973) THE ORIGINS OF TOTALITARIANISM. Nova Iorque: HBJ. 
ARISTOTELES. (1958) THE POLITICS. Nova Iorque: Oxford University Press.  
BARBOSA, Lívia. (2001) IGUALDADE E MERITOCRACIA. Rio de Janeiro: FGV. 
BENJAMIN, Walter. (1973) “On Some Motifs in Baudelaire”, IN: _______. 
ILUMINATIONS. Londres: Fontana. 
BESANÇON, Alain. (2000) A INFELICIDADE DO SÉCULO. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil. 
BOTANA, Natalio R. (1977) EL ORDEN CONSERVADOR. Buenos Aires: Sudamericana. 
DELEUZE, Gilles. (1971) NIETZSCHE Y LA FILOSOFIA. Barcelona: Anagrama. 
DUMONT, Louis. (1992) HOMO HIERARCHICUS. São Paulo: EDUSP. 
ELIAS, Norbert. (1997) OS ALEMÃES. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.  
_______. (2001) NORBERT ELIAS POR ELE MESMO. Rio de Janeiro: Jorge Zahar. 
HEGEL, G. W. F. (1966) FENOMENOLOGIA DEL ESPÍRITU. México, FCE. 
HONNETH, Axel. (1996) THE STRUGGLE FOR RECOGNITION. Cambridge: The MIT 
Press. 
LA CAPRA, Dominick. (1994) REPRESENTING THE HOLOCAUST: HISTORY, 
THEORY, TRAUMA. Nova Iorque: Cornell UP. 
LEIS, Héctor Ricardo. (1989) EL MOVIMIENTO POR LOS DERECHOS HUMANOS Y LA 
POLITICA ARGENTINA. (2 vol.), Buenos Aires: Centro Editor de América Latina (Serie 
Biblioteca Política Argentina).   
MARX, Karl. (1978) MANUSCRITOS ECONÔMICO-FILOSÓFICOS. São Paulo: Abril 
Cultural (Os Pensadores). 
NIETZSCHE, Friedrich W. (1978) PARA A GENEALOGIA DA MORAL. São Paulo: Abril 
Cultural (Os Pensadores). 

 

 

 

 

 

 

 

15 



PARETO, Vilfredo. (1917) TRAITÉ DE SOCIOLOGIE GÉNÉRALE. Paris: Payot. 
PIERUCCI, Antônio Flavio. (1999) CILADAS DA DIFERENÇA. São Paulo: Ed. 34. 
RAWLS, John. (1981) UMA TEORIA DA JUSTIÇA. Brasília: Ed. Universidade de Brasília.  
SANTOS, Myrian Sepúlveda dos. (2001) “Historicismo e Verdade em Políticas da 
Memória”, IN: Héctor Ricardo Leis et al. (Orgs.) MODERNIDADE CRÍTICA E 
MODERNIDADE ACRÍTICA. Florianópolis: Cidade Futura. 
SCHELER, Max. (1998) EL RESENTIMIENTO EM LA MORAL. Madri: Caparrós 
Editores. 
TAYLOR, Charles. (1993) EL MULTICULTURALISMO Y LA “POLÍTICA DEL 
RECONOCIMIENTO”. México: FCE. 
TOCQUEVILLE, Aléxis de. (1979) DEMOCRACIA EM AMÉRICA. São Paulo: Abril 
Cultural (Os Pensadores).  
TODOROV, Tzvetan. (1996) A VIDA EM COMUM. Campinas: Papirus. 
VIOLA, Eduardo e LEIS, Héctor Ricardo. (prelo) “Os dilemas civilizatórios da 
globalização frente ao terrorismo fundamentalista”, REVISTA DE FILOSOFIA POLÍTICA 
– NOVA SÉRIE (Porto Alegre), Jorge Zahar Editor.  
VOEGELIN, Eric. (1952) THE NEW SCIENCE OF POLITICS. Chicago: The University of 
Chicago Press. 
WALZER, Michael. (1997) LAS ESFERAS DE LA JUSTICIA. México: FCE.    
WEBER, Max. (1981) ECONOMIA Y SOCIEDADE. México: FCE. 
ZAWADZKI, Paul. (2001) “O Ressentimento e a Igualdade”, IN: Stella Bresciani e Márcia 
Naxara (Orgs.), Op. Cit. 
 
 
 
 
ANEXO 
Classificação das mentalidades dominantes e dos tipos de governo do período populista 
inaugurado pelo peronismo (1943-2001) – (Autoria de H.R.L.) 
  
Gerações   Mentalidade     Classificação dos Governos                       
                  Dominante     (datas)                 (tipo)       

 

 

 

 

 

 

 

16 



1940 e 
1950 

Populismo 
de Direita 
 
  

1943- 
1946 
 
1946-
1955 
 
 
1955-
1958 
 
 
1958-
1962 
 

Tutela Militar de 
Transição 
 
 
Democracia Populista-
Nacionalista (Pró-
Totalitária) (Perón) 
 
Ditadura Militar 
Conservadora-Liberal 
(Aramburu) 
 
Democracia Populista-
Desenvolvimentista 
(Frondizi) 

1960 e 
1970 

Populismo 
de 
Esquerda 
 
  

1962-
1963 
 
1963-
1965 
 
1966-
1972 
 
 
1973-
1975 
 
1976-
83 

Tutela Militar de 
Transição 
 
 
Democracia Populista-
Liberal (Illia) 
 
Ditadura Militar 
Conservadora-Liberal 
(Ongania-Lanusse) 
 
Democracia Populista-
Autoritaria (Perón-
Perón) 
 
Ditadura Militar 
Conservadora-Liberal 
(Pró-Totalitária) 
(Videla-Galtieri)  

1980 e 
1990 

Populismo 
de Centro 
 
  

1984-
1989 
 
1989-
2001 
 

Democracia Populista-
Nacionalista (Alfonsin) 
 
Democracia Populista-
Liberal (Menem-De la 
Rúa) 

2000    2002- Tutela Democrática de 
Transição 

 

 

 

 

 

 

 

 

17 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

18 


