
O TEMPO E O ESPAÇO DOS SEM ESPAÇO E DOS SEM TEMPO * 
 

 

 

 

Sandra Makowiecky ** 

 

 

 

RESUMO 

 
Este ensaio pretende reunir vários fragmentos de idéias que foram coletadas ao 

longo de um semestre na disciplina “Espaço, Tempo e Causalidade”, por professores da 
área de psicologia, física, filosofia e antropologia. A idéia central busca dar conta de, em 
meio a tanto conteúdo, selecionar e dar sentido ao que  para mim se tornou significativo, 
por estabelecer possíveis conexões com a área das artes e com o simbolismo, 
complementando e reforçando a interdisciplinariedade presente na proposta da disciplina 
em torno do “Espaço, tempo e causalidade”. A relação com as artes e com as questões de 
simbologia, faz-se, portanto, por uma escolha pessoal e fica sendo uma aplicação entre o 
tema central da disciplina e as áreas de conhecimento que o abordaram . 
 
 
 
 
 
 
 
 
PALAVRAS-CHAVE :espaço, tempo, arte, simbolismo,imagem,percepção, paradigma. 
 
 
 
 
 
 
Nota sobre o autor 
*Ensaio final da disciplina #Espaço, Tempo e Causalidade#, ministrada pelos professores 
José Peres Angotti, João Lupi, Clélia Nascimento Schulze e Rafael Raffaelli, no 
PPGICH,de março a julho de 1999. 
**aluna do PPGICH-programa da Pós-graduação Interdisciplinar em Ciências 
Humanas(Doutorado) 



2 

O Tempo e o Espaço dos sem Espaço e dos sem Tempo 
 
“O tempo, como o espaço, tem seus desertos e 
suas solidões.” 

Francis Bacon 

 
Embora a física moderna nos tenha ensinado que as noções de espaço e tempo 

não podem ser tomadas como absolutas nem independentes, não se pode negar, e de resto já 
se tornou lugar comum, a afirmação de que alguns sistemas de signos se materializam, 
tomam corpo na simultaneidade do espaço, como é o caso do desenho, da pintura, gravura, 
escultura, arquitetura, enquanto outros se desenrolam, tomam corpo e se dissolvem na 
sequencialidade do tempo, como a oralidade, a música, o cinema e outros ainda, no espaço 
e tempo, como o teatro. 

Entretanto, nós, ocidentais, sabemos da assimetria que existe entre nossa 
compreensão de espaço e tempo. Historicamente, a teorização sempre ocorreu a respeito do 
espaço. As digressões sobre o tempo são recentes e pode-se ousar dizer que, historicamente, 
não houve ainda uma teorização sobre o tempo. 

Toda a produção na área de arte está ligada à relação de espaço/tempo, sendo 
que podemos entendê-la como o primeiro dualismo de que o homem teve consciência. A 
interrelação entre espaço e tempo é indissociável; entretanto, o homem consegue manipular 
o espaço, mas não consegue interferir no tempo. Para este, não há parâmetros; não há 
limites. O tempo é abstrato; artificial. A questão do espaço é mais acessível porque dele, 
temos uma noção mais concreta. De certa forma, ele é mensurável. Lidamos com várias 
modalidades de espaço: físico, cultural, educacional. Mas, assim como a noção de tempo é 
desrespeitada, pois de modo geral o tempo individual é desrespeitado, a noção de espaço, 
também o é. Não sabemos respeitar as noções de tempo e espaço, partindo do indivíduo. Do 
mesmo modo, temos subestimado a importância da religião na compreensão da relação 
espaço x tempo. 

Considerando-se que a pesquisa em ciência é um fato que preocupa o homem 
desde os mais remotos tempos, e que as preocupações com esse assunto são tão antigas 
quanto as da própria ciência, existe, incorporada ao acervo do conhecimento humano uma 
imensa gama de dados a respeito da pesquisa em ciência. 

Thomas Kuhn, em seu livro “A Estrutura das Revoluções Científicas (1989)1”, 
lança muitas idéias de suma importância sobre a forma como se dá o desenvolvimento das 
ciências, analisando principalmente o mecanismo de substituição de um conjunto de 
normas, regras e princípios, por outros, que vem ser a base de todas as revoluções 
científicas, ou seja, a mudança dos grandes paradigmas. A ciência vive em torno de uma 
sucessão de paradigmas, ou seja, em torno de conjuntos de teorias coerentes entre si e que 
não se contradizem. Mas os paradigmas não se mantém eternamente. Ao longo do tempo, 
eles vão se esgotando, e, antes de serem substituídos, existe normalmente um período de 
crise, com dúvidas, desconfianças e contestações ao conjunto de princípios ainda vigentes, 
que são as pré-condições necessárias para a emergência de novas teorias. 

A arte, em todas as épocas, também se desenvolveu baseada em paradigmas. É 
certo que os mecanismos do suceder de paradigmas não se deu, a exemplo do que ocorre na 
                     
1 KUHN, T.S. A estrutura das revoluções científicas. São Paulo : Perspectiva, 1989. 



3 

ciência, pela discussão de uma comunidade fechada. A discussão, a aceitação, a elaboração 
dos princípios em arte não são tão formais e organizadas como ocorre nas comunidades 
científicas. É um processo mais amplo e aberto. 

“A ruptura em arte talvez tenha sido, por muitas vezes, até mais 
traumática e difícil do que a  revolução nas ciências exatas, porque fica na 
dependência mais de uma predisposição e uma vontade interior e 
individual para a aceitação, do que a apresentação de fatos facilmente 
assimiláveis pela razão individual.”2 

Evidente que um paradigma, por ter sido substituído não perde sua validade científica; ele  
apenas cai em desuso. Em arte, também se encontram semelhanças, pois a obra não deixa 
de ter valor por ter sido executada em épocas passadas. A diferença, é que em ciência o 
pesquisador descarta mais facilmente sua história, os paradigmas são substituídos e 
esquecidos, o referencial histórico tem nesse sentido um valor quase nulo, enquanto que em 
arte esse valor histórico é de suma importância. Não poderíamos considerar que aqui existe 
também uma assimetria na concepção de tempo e espaço entre ciência e arte? 
Devemos também refletir sobre o fato de que os grandes paradigmas nas artes sempre 
ocorrem por meio das artes plásticas; cujos sistemas de signos se materializam na 
simultaneidade do espaço, que conseguimos manipular. Já nos sistemas de signos  que se 
desenrolam na sequencialidade do tempo, como a música, os paradigmas ocorrem 
posteriormente, a reboque das artes plásticas. O teatro, evidentemente, por ter seus sistemas 
de signos se materializando simultaneamente no tempo e no espaço, as grandes mudanças 
ocorrem mais tardiamente ainda. Certamente isto deriva da nossa forma de lidar com o 
espaço e o tempo, pois o tempo existe, independente do observador. 
Entretanto, o importante é ressaltar a semelhança da ocorrência dos processos tanto na 
ciência como na arte, o que acontece devido a serem ambas membros do mesmo corpo 
único que constitui o conhecimento humano. 
O século XX caracteriza-se por ter uma história de rupturas comprometida com a 
precipitação do novo ancorado no futuro, e demonstra que seu mecanismo de 
desdobramento interno consiste em estabelecer (através do corte com o passado) novos 
percursos. Mas, ao romper, precisa fundar-se a si mesmo, estabelecendo sua própria 
história. 

“A ruptura é uma forma de pensamento e ação que visa a verdade. 
Através dela pretende-se negar aquilo que se supõe ser menos adequado à 
busca da verdade, para possibilitar um campo que seria de mais verdade. 
A ruptura, então, caminha no sentido da explicitação de algo mais 
nebuloso que, através do corte, passa a se constituir em território 
cristalino e real da verdade.”3 

Ao fundarem novas verdades, fundam-se outras possibilidades de sentido. O coeficiente de 
dor e solidão que implica no nascimento destas verdades é enorme. Verdade e liberdade 
passam a atuar no mesmo campo. Através da liberdade se chega à verdade, e, quando se 
atinge a verdade, se é livre. Desta forma, a soberania da subjetividade enquanto agente da 
verdade, coloca-se como uma grande questão da modernidade. 
                     
2 ZAMBONI, Silvio. O paradigma em arte em ciência. In PILLAR, Analice Dutra et al. Pesquisa em artes 

plásticas. Porto Alegre : Editora da UFRGS (ANPAP), p.33. 
3 DOCTORS, Márcio. A verdade e o sujeito. Revista Galeria. São Paulo : Casa Editorial Paulista, (18) 35-40, 

1990. 



4 

Os fundamentos da legitimidade do devaneio, os motivos que tornam o sonho 
imprescindível à vida, a necessidade de entender o mundo dos símbolos, aparecem e se 
configuram como possibilidade. 
Como sabemos, o século XX amanheceu provido de uma confiança inquebrantável no 
poder da ciência e da técnica para resolver todos os problemas e dificuldades da 
humanidade. Tudo aquilo que não se enquadrava como ciência era desprezado, era 
desconsiderado e mesmo visto como reacionário. 
O pensamento simbólico, nesse contexto, se oferecia como subproduto da mente humana, 
como fruto caótico e arbitrário, que concebia a imaginação como algo fora de uso ou uma 
ilha no interior da civilização. Ao ser considerado como irracional, supérfluo, gratuito e 
decorativo, o simbolismo, próprio do mito, da arte e da religião se contrapunha ao prestígio 
da ciência. 
Contudo, no decorrer deste século, o desenvolvimento das ciências e da filosofia 
manifestou o abandono da concepção positivista predominante até então, passando a 
revalorizar o simbolismo, defendido como a base do novo espírito científico. O símbolo 
passa a ser considerado como fator de configuração cultural. 
Segundo L. Garagalza4 a revalorização do simbolismo pode ser apresentada a partir de 
quatro campos do saber: etnologia, psicologia, física e filosofia. 
A etnologia, ao começar a confrontar-se com o simbolismo dos povos primitivos, superou o 
preconceito de superioridade e da validação universal da concepção ocidental do mundo. 
Este etnocentrismo, afeta a autores tão importantes como Lévy-Brühl5. A mentalidade 
primitiva era equiparada a concepção da imaginação infantil, a qual ficava assim mesmo 
desvalorizada como escura e irracional pré-histórica da maturidade do adulto instalada na 
racionalidade e na autêntica realidade (isto é, na realidade sancionada pelo consenso social 
dominante na época). 
A Psicologia, por sua vez, que começa seu desenvolvimento pelo estudo da patologia, se 
encontra com graves problemas ao tentar reduzir a fenomenologia da doença mental a 
causas puramente fisiológicas. Isto levou a um reconhecimento da autonomia da Psique (ao 
menos para conhecer sintomas de símbolos patológicos) assim como a postular a existência 
de uma zona de personalidade distinta da consciência e irredutível a ela. 
As teorias de Freud6 revelam o papel do subconsciente dentro de nós. O homem deixa de 
ser apenas racional, o mundo não é mais um espaço maniqueísta, em que as forças divinas e 
demoníacas se situam fora de nós, nos dirigindo ou ameaçando. O homem é o centro do 
mundo e nele se localizam o racional e o irracional, daí a crença muito grande na 
subjetividade e no individualismo. 
A psicanálise destrói a ilusão e a crença de que o homem é o senhor racional e consciente 
de sua própria atividade. O inconsciente é devassado e posto em relevo no psiquismo 
humano. A teoria do inconsciente representa um rompimento novo e definitivo na atitude 
antropocêntrica para o mundo exterior. Tal concepção teria que alterar, fatalmente, a nossa 
visão do mundo. 
O simbolismo sai desta experiência científica reforçado com o status de uma realidade 
psico-antropológica e reconhecido como um tipo peculiar de realidade que ainda não sendo 
                     
4 GARAGALZA, Luiz. El simbolismo em la actualidad. Universidade do País Basco, s.l. : s.n. (mimeogr.). 
5 LUPI, J. (1994). Lévy-Brühl: a pré-lógica e o irracional. Revista Portuguesa de Filosofia. Tomo L-1/3, 

p.221-230. 
6 FREUD, S. A interpretação dos sonhos. Rio de Janeiro : Imago, 1987. 



5 

facilmente detectável como os métodos empíricos convencionais, seria o que mais 
imediatamente e no que propriamente vive o ser humano. O homem fica assim desarraigado 
da realidade exterior, seja cósmica, natural ou social, e vai ser visto como um ser 
implantado ou reimplantado em um mundo culturalmente formalizado, lingüisticamente 
mediado e simbolicamente interpretado. 
Por outro lado, a Física, no início do século, conseguiu penetrar no âmbito do subatômico 
onde se encontra, por exemplo, com a impossibilidade de decidir sobre a natureza ondular 
ou corpuscular da luz. A própria física começa assim a reconhecer que seu conhecimento 
do real não é absoluto, como se pretendeu, e sim, se apoia sobre hipóteses ou modelos 
lançados para o desconhecido. As teorias físicas deixam de ser vistas como cópias neutras 
que refletem a realidade tal como é em si mesma, de um modo neutro. 
Einstein, em 1905, ao formular a primeira parte da teoria da relatividade, mostra que espaço 
e tempo passam a ser um, dizendo que o espaço e o tempo mensuráveis na nossa 
experiência cotidiana são aparências, puras convenções. A inteligência verifica que o que 
existe é a unidade movente do espaço, somada ao tempo e a energia. Se a percepção 
enganosa não nos possibilita o acesso a essa unidade, o único elo entre ela e o homem será 
a abstração. A física reconhece então, que  seu conhecimento é simbólico e rompe com a 
influência de uma tendência ancestral profundamente arraigada, que faz acreditar que sua 
experiência no mundo, seja científica, cotidiana ou religiosa, tenha um valor de 
conhecimento autêntico e absoluto. A partir da teoria da relatividade, se desvanece a ilusão 
positivista de que a física, concebida como mera prolongação e elaboração dos dados 
acumulados na observação direta, pode dar conta do cosmos em sua totalidade. A realidade 
passa a abarcar uma zona infinitivamente mais ampla que aquela capaz de ser controlada 
pelos sentidos; além de nossas faculdades perceptivas. A realidade não é captada apenas 
através da experiência sensorial do homem. As nossas faculdades perceptivas, infinitamente 
limitadas em relação à totalidade do real existente, nos confundem e enganam; a imagem da 
realidade que elas revelam é uma ilusão. 
O século XX soube assim, traduzir em linguagem filosófica o significado da revolução 
instaurada pela relatividade de Einstein, pela física quântica ou pela geometria não 
euclidiana. Soube defender a função positiva do erro na gênese do saber, demonstrando que 
o conhecimento científico é sempre a reforma de uma ilusão, jamais retidão plena e 
definitiva. 
Se por um lado Einstein não apostava no imprevisível, pois dizia que “Deus não joga 
dados”, por outro, aceitava a imponderabilidade, daí a célebre afirmação “nada é absoluto 
no universo, tudo é relativo”. A ciência agora tida como falível, é causa, meio e fonte de 
riscos, assim como nosso cotidiano, permeado de certezas e incertezas. A física quântica 
ajudou a fazer com que o raciocínio nas ciências seja menos polarizado e a entendermos o 
indeterminado como parte de nossa vida. A grande contribuição da física quântica, segundo 
Penrose7 foi o de fazer com que ciência passe a aceitar a idéia da imponderabilidade. 

“Segundo a teoria do caos, existe mesmo na desordem uma ordem 
interna, o que deriva uma conclusão de que mesmo que improvável o 
estabelecimento de critérios ou padrões para uma atividade, a inexistência 

                     
7 PENROSE, Roger. O grande, o pequeno e a mente humana. São Paulo : UNESP, 1998. 



6 

ou não quantificação desses critérios não justifica a impossibilidade da 
sua realização.”8 

Decorrente dos avanços da ciência, torna-se legítimo considerar, em todos os ramos da 
atividade humana, a sua natureza de “complexidade organizada”, incluindo incontáveis 
fatores variáveis relacionados em um conjunto orgânico. É preciso contar com o reino 
transcendente das idéias, do conhecimento e da criação e com o acaso e a indeterminação.  
Claro está que no âmbito da ciência passamos a ter, em alguns aspectos, como nas artes e 
na estética uma mesma relação com o mundo, como conseqüência também da nossa relação 
com o espaço e o tempo. 

“A teoria estética é uma vã intenção de definir o que não pode ser 
definido, de determinar as propriedades necessárias e suficientes daquilo 
que não tem propriedades necessárias e suficientes, de conceber um 
conceito fechado de arte, quando seu mesmo uso revela e exige sua 
abertura.”9 

Já a filosofia, no final do século XlX, com Nietzsche como um dos precursores, apontava 
de uma forma ainda intuitiva que as formulações decorrentes da problemática gnoseológica, 
ontológica, ética e cultural deveriam levar em consideração o papel que o simbolismo 
exerce na vida do ser humano. 
Em pleno século XX Ernst Cassirer10 reunindo os resultados acumulados pelas 
investigações científicas, apresenta de modo mais formal toda a problemática do 
simbolismo desde o seio da própria tradição filosófica oficial. Para isto, vai lhe servir de 
ponte a doutrina de Kant que vê na atividade espontânea do espírito um fator essencial 
tanto do conhecimento teórico como da ação ética e do juízo estético. Mito, linguagem e 
ciências constituem, para Cassirer, as três formas simbólicas fundamentais através das 
quais o homem entra em contato com a realidade. 
Creio que bastam estas breves indicações para mostrar como o nosso século esteve 
encaminhado a um redescobrimento do símbolo. As conseqüências psico-sociais deste 
redescobrimento parecem  estar começando a se manifestar, porém seu alcance somente 
poderá ser determinado pelo futuro. A meu ver, as complexas relações entre homem, 
espaço e tempo, intermediadas pelo simbolismo, mostram o importante papel que possui o 
símbolo na esfera do individual e do coletivo. O indivíduo rompe assim sua identificação 
com o mundo exterior e se põe em contato, através do símbolo, com seu próprio interior, 
com a sua alma. 

“O simbolismo viria neste contexto a exercer sua função compensadora e 
regeneradora da psique de um modo aconfessional, potencializando a 
cultura ou o cultivo anímico em uma espécie de religiosidade laica.”11 

A pergunta pelo espaço e pelo tempo já e tradicional entre as indagações que se faz ao 
longo da existência. 
Nossa incapacidade em abordar o tempo deriva em parte, do fato de que a experiência 
temporal foi condicionada por um padrão de entendimento que se manteve estruturalmente 
inalterado até este século e mesmo tendo seus referentes conceituais completamente 
                     
8 REIS, Alexandre Amorim dos. Podem existir critérios para avaliação de um design industrial? 

Florianópolis : UFSC. Programa de pós-graduação em Engenharia de Produção, 1999 (pré-print.). 
9 WEITZ apud SILVA, Ursula Roda da, et al. Elementos de estética. Pelotas : Educat, 1995, p.110. 
10 CASSIRER, Ernst. Linguagem e mito. São Paulo : Perspectiva, 1972. 
11 GARAGALZA, L. ob. cit.  



7 

modificados, não foi, ainda, digerida pela humanidade. São inúmeras as perspectivas 
metodológicas nascidas neste século que subvertem a leitura clássica do mundo: Bachelard, 
Feyerabend, entre outros. A modernidade se inaugura sob o signo da descontinuidade, isto 
é, uma continuidade fundada numa ordem diferente das lógicas tradicionais. Os critérios de 
convergências e univocidade são subvertidos pela lógica da divergência e pela busca da 
ordem peculiar a cada evento, inaugurando a prática da intersubjetividade. “A idéia de 
temporalidade dominante hoje é, ainda, fruto de um imperativo cultural comprometido com 
aquela ordem autoritária e formal que propõe o tempo como fenômeno-em-si, a priori e 
configurado externamente como seriação linear dos fatores.”12 
Deste modo, estamos fixados no tempo linear porque temos feito da leitura do mundo e do 
auto-conhecimento um jogo de poder e dominação sem abandonar o hábito da polarização 
sujeito e objeto. 
Podemos considerar ainda distante, no cotidiano acadêmico, o exercício do tempo como 
propõe Merleau-Ponty13: “(...) o tempo não é uma linha, mas uma rede de 
intencionalidades.” 
No estudo da arte e da história da arte, há uma possibilidade excepcional de despertar uma 
consciência temporal, inibindo o formalismo lógico e, pela prática do poético, suscitando 
vácuos virtuais no texto estético, a ponto de arrancar o leitor e texto de suas referências 
tradicionais. 
O modelo de tempo exercitado no poético permite o gozo e a exploração de dimensões 
diferentes dessa linearidade cumulativa da cronologia habitual. O texto poético (verbal, 
visual, tátil,... qualquer que seja seu substrato) não obedece à lógica formal. A lógica do 
poema, por exemplo, é dado por ele mesmo e, por, conseqüência, inaugura temporalidades 
outras. O mesmo com relação a uma imagem. 
Os teóricos da imagem de acordo com Santaella e Nöth14, especialmente os franceses, 
fortemente influenciados pelas teorias bergsonianas da duração, tendem a considerar o 
tempo como uma dimensão inseparável da nossa experiência, quer dizer; como uma 
dimensão inextricavelmente psicológica. Mostram a distinção entre tempo objetivo e tempo 
experimentado e não recusam a evidência de que há um tempo fora de nós, o tempo 
extrínseco. Esse tempo cuja existência tem autonomia própria apresenta, pelo menos, três 
dimensões: 
1. A dimensão cíclica: aparece nas fases de um ambiente periodicamente mutável, dentro 

do qual as espécies vivas se adaptam: dia e a noite, estações do ano, etc... 
2. A dimensão das grandes ou pequenas rupturas: se manifesta nos cataclismos ou rupturas 

de continuidade, que pode aparecer tanto no mundo biológico como no físico-
cronológico. 
Pierre Lévy15 considera no “Espaço das Mercadorias” este tempo de dimensão cíclica 
como sendo o tempo real, o relógio, o tempo do transporte, o tempo do trabalho 

                     
12 PEREIRA, Marcos V. A atitude poética como via de acesso ao próprio tempo. Porto Alegre : UFRGS, 

Anais do IV Congresso Brasileiro de História da Arte, 1990. 
13 MERLEAU-PORTY, M. Fenomenologia da percepção. Rio de Janeiro : Livraria Freitas Bastos S.A., 

1971, p.420. 
14 SANTAELLA, Lucia & NÖTH, Winfrid. Imagem-cognição, semiótica, mídia. São Paulo : Iluminuras, 

1998, p.71-87. 
15 LÉVY, Pierre. A inteligência coletiva-por uma antropologia do ciberespaço. São Paulo : Edições 

Loyola, 1998, p.153-4. 



8 

assalariado, o tempo vazio. Este tempo do real domestica o nosso tempo vivo chamado 
de tempo subjetivo. O tempo do real apropria-se do tempo subjetivo. Neste ensaio, 
comparo o tempo subjetivo com o tempo lógico, que será explicitado na seqüência. 
Já no “Espaço do Saber”, os indivíduos reapropriam-se de suas temporalidades 
subjetivas. Os tempos escoam de todas as fontes vivas e misturam-se. Os tempos 
brotam e respondem-se como ritmos. Segundo Pierre Lévy, o “Espaço do saber é 
utópico, mas trata-se de uma utopia possível”16. Para ele, as comunidades da 
inteligência fogem do “espaço do território”, evadem-se até mesmo do “espaço das 
mercadorias” para um “espaço do saber” que elas produzem pensando, sonhando, 
errando. O espaço do saber está sempre em estado nascente. O autor faz também uma 
crítica ao espaço do território dizendo que se existem hoje tantas barreiras ao saber, este 
se deve ao fato de, nas escolas e universidades, as disciplinas estruturarem-se com 
territórios, perenizando fronteiras. 

3. A dimensão cumulativa: é o tempo que nos afeta, que deixa marcas na matéria. É por 
isso que envelhecem o nosso rosto e nosso corpo. De acordo com Santaella e Nöth,  

“embora o ser humano, como ser simbólico, ser de linguagem, seja 
inseparável do tempo, pois o tempo é a matéria de que é feita a 
linguagem, o tempo que fisicamente nos marca não é o da linguagem, 
mas um outro tempo, o dos grandes projetos ou programas de vida e do 
cosmos, sobre o qual não temos o poder de exercer controle”17 

O tempo extrínseco, portanto, é o tempo que está fora da imagem e, de um modo ou de 
outro, age sobre ela. Temos portanto,  
1. O tempo do desgaste: A realidade mais evidente do tempo extrínseco aparece no 

desgaste ou envelhecimento da imagem. 
2. O tempo do referente ou enunciado: A modalidade menos explícita comparece no 

tempo do referente, isto é, em todos os traços de época das figuras representadas, aquilo 
também que, no cinema e televisão, costuma ser chamado de “decor”. 

3. Ausência de tempo nas imagens abstratas: As imagens são temporalmente marcadas 
quando são figurativas ou temporalmente não marcadas, quando são simbólicas ou 
abstratas. 

Já o tempo intrínseco, refere-se a imagem que é constituída no tempo. Tem-se então: 
1. Tempo do Dispositivo: Essa constituição depende, de um lado, das características do 

dispositivo através do qual a imagem é produzida e apresentada. 
2. Tempo da Fatura ou Enunciação: Inseparável do dispositivo, mas irredutível a ele, 

também devem ser levados em consideração tanto o tempo de fatura da imagem,  
quanto o tempo de sua enunciação. 

3. Tempo dos Esquemas e dos Estilos: Que é inseparável da composição e estrutura das 
imagens. 

Por fim, da relação entre tempo extrínseco e intrínseco nasce a terceira divisão do tempo na 
imagem: o tempo intersticial, qualificado com o tempo que nasce entre o cruzamento de um 
sujeito perceptor e um objeto percebido, o tempo que é construído na e pela percepção, esta 
que é, antes de tudo, habitada de tempo, funcionando, consequentemente, como a grande 
provedora do tempo. 

                     
16 Idem, ibidem, p.154. 
17 SANTAELLA, L. & NÖTH, W. ob. cit., p.74. 



9 

Dentre os tempos da percepção, os mais importantes são o tempo fisiológico, o tempo 
biológico e o tempo lógico. É este tempo que mais interessa para as artes, pois todo o 
problema da estética passa pela elaboração, que interage entre a percepção e a expressão. É 
impossível expressar sem perceber. 
 
 
 
 
 
 
A percepção é um processo eidético, qualitativo, subjetivo, abstrato, sistêmico, 
transcendente, decorrente do mundo das idéias, do saber. 
A expressão é um processo empírico, quantitativo, objetivo, concreto, sistemático, 
imanente, decorrente do mundo da matéria, da técnica, do fazer. Assim temos: 
1. Tempo fisiológico: no nível fisiológico, perceber não é um fenômeno instantâneo, pois 

o processamento da informação, que está envolvido em todo ato perceptivo, 
desenvolve-se no tempo. Mesmo que aparentemente imperceptível, há sempre uma 
duração envolvida na recepção e processamento de estímulos pelos órgão sensórios e 
pelo cérebro. 

2. Tempo biológico: no reino dos mamíferos, a evolução equiparou-se com uma 
capacidade inata, antecipadamente montada, de apreender o sentido imediato de 
padrões de espaço e tempo muito complicados para um processo inteligente consciente. 
Desse modo, sem qualquer intervenção de uma reflexão consciente, sabemos usar os 
sentidos para encontrar medidas confiáveis de intervalos de tempo, distâncias especiais 
e suas diversas relações. Os humanos, além dos mamíferos, não apenas percebem  
objetos no tempo e no espaço, mas os percebem dentro de esquemas lógicos, além de 
que criam símbolos para os objetos, para o espaço e para o tempo. A capacidade 
simbólica, que nos é dada pela linguagem, transcende o espaço e o tempo biológicos, 
criando novos padrões, os padrões de significados. 

3. Tempo lógico: uma das mais complexas teorias da percepção foi a que se desenvolveu 
dentro dos esquemas lógicos da semiótica, inserida na filosofia científica de C.S. Peirce. 
De acordo com Pierce, há três elementos envolvidos no processo perceptivo: 
• O Estímulo: elemento de compulsão e insistência na percepção. É o que se 

apresenta ao nossos sentidos. 
• O papel dos sentidos: é o estímulo tal como aparece, traduzido na forma e de 

acordo com os limites e determinações que nossos sensores lhes impõem. 
• O julgamento de percepção: após ser traduzido pelos sentidos, o estímulo passa 

pelo nível do automatismo interpretativo, este correspondendo exatamente ao juízo 
perceptivo, o qual por sua natureza interpretativa, é aquele que nos diz o que é que 
está sendo percebido. 

“A partir disso, pode-se extrair uma conclusão cujas implicações são 
fundamentais para a percepção da imagem: onde quer que o ser humano 
ponha seu olhar, esse ato estará irremediavelmente impregnado de 
temporalidade.”18 

                     
18 SANTAELLA, L. & NOTH, W. ob. cit., p.87. 

 

PERCEPÇÃO 

 

EXPRESSÃO 

 

ELABORAÇÃO



10 

Esse tempo nascido no cruzamento entre um sujeito receptor e um objeto percebido é 
também descrito por João Alexandre Barbosa19 como o tempo da leitura do intervalo. Para 
ele, na leitura da literatura, entre os significados (históricos, sociais, psicológicos) e a 
maneira de sua textualização, o leitor procura apreender relações e tende a construir pares, 
tais como literatura e história, literatura e sociedade, literatura e psicologia. A essa leitura 
entre os dados da realidade e sua representação é o que chama de leitura do intervalo. 
O intervalo, portanto, não é um vazio: é antes aquele tempo-espaço em que a literatura se 
afirma como literatura, porque aponta para a esfera do conhecimento a partir da qual o 
signo literário alcança a representação. Ocorre uma apreensão dos significados pela via de 
sua tradução literária. Não há um antes ou um depois: o histórico, o social e o psicológico é 
literatura. A existência do significado não é procurada fora da literatura. 
Assim, na hesitação, surge o significado. “A sobrevivência do clássico depende de possuir 
uma sobrecarga de significante”20 ou, para dizer como Roland Barthes21,  

“... uma obra é eterna não porque impõe um sentido único para homens 
diferentes, mas porque sugere sentidos diferentes a um homem único, que 
fala a mesma linguagem simbólica através dos tempos múltiplos: a obra 
propõe, o homem dispõe”. 

Assim, a cada releitura que fazemos de uma obra, embora a pauta seja a mesma, a execução 
repercute diferente. Para a leitura do poema, da fruição nas artes visuais ou outra 
manifestação artística, é preciso que o controle de invariáveis e variáveis das linguagens do 
tempo e do espaço façam parte do repertório do espectador. O significado terá que 
repercutir no espectador, despertando inclusive as possibilidades daquilo que não se vê. 

“Ao mesmo tempo é verdade que o mundo é o que vemos, e que, 
contudo, precisamos aprender a vê-lo no sentido de que, em primeiro 
lugar, é mister nos igualarmos, pelo saber, a essa visão, tomar posse dela, 
dizer o que é nós e o que é ver, fazer, pois, como se nada soubéssemos, 
como se a esse respeito tivéssemos  que aprender tudo.”22 

No nosso século, o provisório e o contínuo modificam permanentemente o presente. Todas 
estas realidades ou estas noções de contínuo/descontínuo, preciso/impreciso, 
limitado/ilimitado são filtrações provenientes da expressão científica atual. As ciências, em 
suas múltiplas descobertas, começam a verificar a energia latente das coisas. O homem 
percebeu que, se ficasse preso ao mundo dos sentidos, não acompanharia a ciência, daí a 
necessidade de abstrair da forma, que de tão perceptível nas artes, passa a espelhar a 
realidade. A pintura abstrata da nossa época, por exemplo, oferece-nos o processo da 
destruição da imagem. 
Este século conheceu as conquistas tecnológicas e neste contexto, o esgotamento 
cronológico do século XX soma-se a um fato concreto: vivemos um momento de velozes, 
desnorteantes e estupendas conquistas tecnológicas, que nos obrigam a rever nossos 
instrumentos de trabalho e nossas relações sociais. A idéia do século XXI se consolida e ao 
olharmos ao nosso redor, vemos que o nosso cotidiano se alterou ideológica e 
tecnologicamente. 
                     
19 BARBOSA, J. Alexandre. A leitura do intervalo. São Paulo : Iluminuras, SEC/SP, 1990. 
20 BARBOSA. J. Alexandre. In BARBOSA, Ana Mae et al. O ensino das artes na universidades. São Paulo 

: Edusp, 1993, p.21. 
21 BARTHES, R. apud BARBOSA, idem, ibidem, p.22. 
22 MERLEAU-PONTY, M. O visível e o invisível. São Paulo : Perspectiva,1986 p.16. 



11 

Para Afonso Romano Sant’Anna23, há de algum modo, entretanto, uma similitude entre a 
passagem do século XIX para o século XX e cruzamento do século XX para o século XXI. 
Lá, também, as máquinas e as velocidades geraram expectativas e estéticas. Lá também, 
houve surto místico e orientalista. Lá também as conquistas científicas da segunda metade 
do século XIX projetavam no século seguinte grandes expectativas de nacionalização da 
realidade. Hoje, com efeito, os computadores e as velocidades velocíssimas recriam o 
mundo de uma maneira assombrosa. A passagem do século XX para o XXI, mais do que o 
fim das ideologias utópicas no plano social, talvez se faça assinalar pela fusão entre 
realidade real e realidade virtual. É como se  desencantados das utopias revolucionárias 
prometidas pelo século XIX, agora partíssemos para a realidade virtual nos laboratórios e 
nas telas de cinema e dos computadores como forma de investimento utópico, artístico e 
tecnológico. Enfim, vivemos um momento histórico em que estamos descrentes do caráter 
revolucionário das ideologias, mas confiantes na função transformadora das tecnologias. 
Estamos exaustos com essa mania de rupturas dentro de rupturas. 
Será que estamos vivendo uma nova Renascença? E se Sigmund Freud24 escreveu sobre “O 
mal estar da civilização” em 1929, Gustavo Lins Ribeiro25 escreveu “Tecnologia versus 
tecnofobia. O Mal estar do século XXI, em 1999”. Seria isso o mito do eterno retorno? 
Mircea Eliade, diz que, não é bem isso, mas infelizmente, é assunto para outra hora, outro 
ensaio, outro espaço e outro tempo. 
Não posso reverter este espaço e tempo linear, profano, sem existência e sem significado. 
Queria que eles fossem sagrados, reversíveis, com existência e significado. 
Após tanto escrever, chego a conclusão que, mesmo aspirando ao espaço do saber e ao 
tempo subjetivo, somos no fundo, uns sem espaço e uns sem tempo. Esboço de alegoria em 
uma quase primavera, que não é a “Alegoria da Primavera”, de Sandro Botticelli, revista e 
reinterpretada no espaço e no tempo de Rafael Raffaelli26. 
 
 
 

                     
23 SANT’ANNA, Afonso Romano. O livro, a leitura e a biblioteca na virada do século. Aula magna 

proferida na UFSC. Florianópolis : UFSC, 19.09.95. 
24 FREUD, Sigmund. O mal estar na civilização in Sigmund Freud. Coleção Os Pensadores. São Paulo : 

Abril Cultural, p.129-194. 
25 RIBEIRO, Gustavo Lins. Tecnologia versus tecnofobia. O mal estar no século XXI. Brasília : UNB, Série 

Antropologia (248), 1999. 
26 RAFFAELLI, Rafael. Primavera. Sd. (Pré-print). 



12 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

 
BARBOSA, J. Alexandre. A leitura do intervalo. São Paulo : Iluminuras, SEC/SP, 1990. 
 
____________. In BARBOSA, Ana Mae et al. O ensino das artes na universidades. São Paulo : Edusp, 

1993. 
 
CASSIRER, Ernst. Linguagem e mito. São Paulo : Perspectiva, 1972. 
 
DOCTORS, Márcio. A verdade e o sujeito. Revista Galeria. São Paulo : Casa Editorial Paulista, (18) 35-40, 

1990. 
 
FREUD, Sigmund. A interpretação dos sonhos. Rio de Janeiro : Imago, 1987. 
 
______________. O mal estar na civilização in Sigmund Freud. Coleção Os Pensadores. São Paulo : Abril 

Cultural. 
 
GARAGALZA, Luiz. El simbolismo em la actualidad. Universidade do País Basco, s.l. : s.n. (pré-print). 
 
KUHN, T.S. A estrutura das revoluções científicas. São Paulo : Perspectiva, 1989. 
 
LÉVY, Pierre. A inteligência coletiva por uma antropologia do ciberespaço. São Paulo : Edições Loyola, 

1998. 
 
LUPI, J. Lévy-Brühl: a pré-lógica e o irracional. Revista Portuguesa de Filosofia. Tomo L-1/3. 1994. 
 
MERLEAU-PORTY, M. Fenomenologia da percepção. Rio de Janeiro : Livraria Freitas Bastos S.A., 1971. 
 
________________. O visível e o invisível. São Paulo : Perspectiva, 1986. 
 
PENROSE, Roger. O grande, o pequeno e a mente humana. São Paulo : UNESP, 1998. 
 
PEREIRA, Marcos V. A atitude poética como via de acesso ao próprio tempo. Porto Alegre : UFRGS, 

Anais do IV Congresso Brasileiro de História da Arte, 1990. 
 
RAFFAELLI, Rafael. Primavera. Sd. (Pré-print). 
 
REIS, Alexandre Amorim dos. Podem existir critérios para avaliação de um design industrial? 

Florianópolis: UFSC. Programa de pós-graduação em Engenharia de Produção, 1999 (pré-print). 
 
RIBEIRO, Gustavo Lins. Tecnologia versus tecnofobia. O mal estar no século XXI. Brasília. UNB, Série 

Antropologia (248), 1999. 
 
SANT’ANNA, Afonso Romano. O livro, a leitura e a biblioteca na virada do século. Aula magna proferida 

na UFSC. Florianópolis : UFSC, 19.09.95. 
 
SANTAELLA, Lucia & NÖTH, Winfrid. Imagem-cognição, semiótica, mídia. São Paulo : Iluminuras, 

1998. 
 
WEITZ apud SILVA, Ursula Rosa da, et al. Elementos de estética. Pelotas : Educat, 1995. 
 
ZAMBONI, Silvio. O paradigma em arte em ciência. In PILLAR, Analice Dutra et al. Pesquisa em artes 

plásticas. Porto Alegre : Editora da UFRGS (ANPAP). 



 


