
 

Franz Josef Brüseke*  

 

Formas irracionais de pensar: o pensamento místico 

simile simili cognoscitur 

 

Resumo 
 
Podemos constatar manifestações do pensamento místico desde os primórdios da 
história humana. Este pensamento não restringe-se à uma época ou à uma região. Por 
isso não seria exagero dizer que o pensamento místico tem mais traços intertemporais e 
interculturais do que o racionalismo científico que foi essencialmente um produto do 
pensamento metafísico ocidental. A mística faz a ponte entre oriente e ocidente, ela 
expressa uma experiência tal fundamental que não deixou-se encapsular em uma das 
grandes religiões mundiais, nem deixou-se expulsar delas, apesar das ondas 
racionalizantes que também os grandes sistemas religiosos sofreram, em grau e 
intensidade distinto. 

O irracionalismo da mística cristã medieval possui certa evidência. Exatamente isto 
dificulta o seu entendimento dentro dos padrões do racionalismo ocidental e de uma 
mente treinada à racionalizar e identificar estruturas e estruturações inteligíveis. Esta 
dificuldade não apresenta-se somente como tal, i.e. como a mera incapacidade de 
entender um determinado fenômeno. Não-entendimento e repúdio daquilo que eu não 
entendo andam, no caso da mística, frequentemente juntos. 

A impressionante habilidade que o homem ganhou quando começava aplicar os 
conhecimentos científicos no campo do trabalho, e o imenso crescimento dos seus 
conhecimentos na exploração do mundo, contribuíram para o esquecimento gradual 
mas progressivo das irrracionalidades que fundamentam e envolvem o seu fazer. Parece 
oportuno nos lembrar daquilo que não está na alcance das nossas mãos e dos nossos 
cálculos racionalizantes. Lembrar-se é somente possível quando ainda têm vestígios na 
nossa alma daquilo que esquecemos. Um desses vestígios é um conceito que ainda está 
presente no pensamento contemporâneo e que nos diz ainda "alguma coisa", apesar da 
decadência dos grandes sistemas religiosos; é o conceito do sagrado. Este parece está 
carregando a memória da pré-modernidade.   

Palavras Chave: 

Racionalidade, Irracionalidade, Mística, Sagrado 

                                                           
*Franz Josef Brüseke é professor do departamento de Ciências Sociais da UFSC; é autor 
dos livros Chaos und Ordnung im Prozess der Industrialisierung (1991); A Crítica da 
Razão do Chaos Global (1993); A Lógica da Decadência (1996); A Técnica e os Riscos 
da Modernidade (2000) e publicou em co-autoria: Blätter von Unten (1981) e Riqueza 
Volátil (1997). 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

2
Não sabemos porquê, mas entendemos melhor as coisas quando pensamos em opostos. 
Como entender a palavra esquerda sem recorrer ao seu oposto: a direita? Aliás o que 
seria a esquerda sem a direita? Também enxergamos melhor as estrelas quando 
nenhuma luz, a iluminação pública por exemplo, atrapalha a nossa visão. O brilho das 
estrelas somente alcança os nossos olhos com um firmamento mergulhado na escuridão. 
As estrelas precisam, para ser vistas, o seu oposto: a escuridão do universo.  

Também as palavras para serem ouvidas precisam algo bem distinto de se mesmo. 
Necessitam o silêncio para transportar a sua mensagem para os nossos ouvidos. Hora 
quando eu falo, interrompo o silêncio. Extingo, assim, o contraste que dá vida as 
minhas palavras. O exagero pode me levar à falar demais, rápido demais, alto demais. 
Este exagero não interrompe somente o silêncio; ele extingue-o. Desta maneira, quando 
a fala afasta-se longe demais do silêncio ela afasta-se também de um entorno que é 
essencial para sua própria realização e torna-se falatório.  

Como falar, então, sobre o próprio silêncio? O silêncio, parece, existe para nos mostrar 
que a fala tem limites. Com a palavra silêncio denomino algo que desaparece 
exatamente no momento quando digo: isto é o silêncio. O silêncio se subtrai, quando se 
revela. É inalcançável por minhas palavras, pois é muito mais uma experiência do que 
uma coisa, que posso etiquetar com conceitos.  

Quando entramos numa das grandes catedrais medievais e fazemos alguns passos na 
direção do altar sentimos logo que este lugar foi feito para dar espaço ao silêncio. A 
conversa da rua, que nos envolveu minutos antes, cede e sentimos o peso das nossas 
palavras, baixamos a voz e começamos abrir os nossos olhos, nossos ouvidos e nosso 
coração.  

O Eu inquieto 

Eu sou o que quando digo: eu sou? Por um lado sou alvo dos ataques das minhas 
pulsões.  Pulsões que me empurram, que me vinculam com o passado e o presente 
animalesco. Na verdade não são as minhas pulsões: eu sinto algo que me leva, que me 
determina, que me conduz à ação não refletida. Na verdade eu não tenho as pulsões, 
não possui elas como um dono possui e dispõe, as pulsões tem mîm.  

Sou também o eco das exigências da consciência coletiva. Sinto o peso da moral social 
e tento viver conforme as prescrições da sociedade. Os agentes da moral social, os pais, 
a turma, a galera, o partido, a corporação etc. me pressionam para dar as respostas às 
perguntas da vida conforme as regras estabelecidas por eles. O Super-Ego estampa o 
rosto dos outros na minha cara. Ou como canta Raul Seixas: Enquanto você se esforça 
para fazer tudo igual ... 

O meu Ego tem uma posição difícil entre as ondas dos desejos que vem do Id e a 
consciência moral, o meu Super-Ego. Posição difícil porque não posso me identificar 
plenamente nem com um lado nem com o outro. Essa impossibilidade por sua vez não é 
uma opção minha. O preço da identificação plena com as demandas animalescas seria, 
tanto como a identificação plena com as demandas do Super-Ego a desintegração do 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

3
meu Eu. Este não é idêntico com os desejos libidinosos nem é idêntico com a opinião 
dos outros, a moral social.  

A posição difícil do Eu é frequentemente motivo de fuga. Tento esquecer as tarefas 
difíceis do Ego, que busca manter uma postura equilibrada entre as demandas 
contraditórias na minha alma. Podemos nos aliviar compactuando com um lado das 
contradições; entregamo-nos então às pulsões ou mergulhamos na alma coletiva, 
tentando ser somente um exemplar do padrão comum, um sujeito normal. 

Este esquecimento, favorecendo um dos extremos, vivemos com alívio, sintimos uma 
libertação momentânea. Mas, também, temos que anestesiar o nosso Eu para receber a 
permissão da transgressão na direção dos extremos. Álcool, drogas, ritmos, marchas, 
palavras de ordem ... muitos são os estímulos que demitem o Eu temporariamente da 
sua responsabilidade. Mas, nos voltamos. Ou melhor: Eu volto e recebo a minha 
autoconsciência. A morte do Eu era somente temporária. Volto e confronto a plena luz 
do dia, acordo com remorso e sinto, apesar dele, que a vontade de se entregar já está 
nascendo de novo. Somos inquietos e não sabemos porquê. 

O Eu inflado não foge da sua situação desconfortável de forma convencional, fazendo o 
pacto ou com a libido ou com a moral social. Ele resolve as suas ansiedades 
alimentando-as. Como? O projeto do Eu inflado é a permissão da satisfação 
conscientemente, definindo-se como o centro do mundo. Fazendo dos outros o espelho 
das suas vaidades, consegui inverter o olhar dos outros como instância moral. Todavia, 
o narcisista continua vivendo na dependência dos outros. O Ego no centro das atenções 
vive do aplauso, da fama, da inveja, do reconhecimento. Quando estes se tornam 
escassos, entra o Eu inflado em crise. 

O Eu profundo 

O caminho da mística é um caminho que envolve o Eu mas não é o caminho da moral, 
nem das pulsões, nem da vaidade. A inquietude que o nosso Eu senti não leva o místico 
para fora, buscando reconhecimento, nem para cima, no sentido de uma identificação 
total com a moral social, nem para baixo, no sentido da busca de uma salvação na 
satisfação sensitiva ou animalesca.  

O caminho da mística é o caminha para dentro, é um contato extraordinário com o 
próprio Eu, evitando as exigências da sociedade centradas no Super-Ego, tentando 
manter distância, também, com as pulsões, acalmando a sede do sexo e a vontade de 
matar e morrer. Nas profundezas da sua alma faz o místico a experiência de fazer parte 
da alma do mundo. Nesta experiência revela-se o Eu como manifestação da alma do 
mundo dentro da própria alma e torna-se evidente a unidade de tudo.  

Aprofundando o seu Eu, em vez de inflá-lo, dissolve-se este, não no sentido da sua 
negação, mas de uma ampliação que abraça o mundo e recebe-o. Abrir mão das 
vaidades quotidianas torna-se, por isso, algo fácil para um místico. Em vez do 
reconhecimento social, superficial e fugaz, alimenta uma outra fonte seu Eu, esta 
vincula o que se perdeu, religa o que se separou, transcende a situação dada. 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

4
1. A Experiência Mística 

A palavra mística sinaliza essencialmente uma experiência, sinaliza algo que foge de 
uma definição clara e distinta. Argumentar em favor da filosofia mística como defender 
outras vertentes do pensamento parece impossível pela própria essência dessa 
experiência. Todavia falamos sobre experiências místicas e corremos o risco de cair, 
contrariando todas as nossas intenções, no falatório. Na verdade não trata-se somente 
de um risco, o nosso fracasso discursivo já está programado e vai acontecer com certa 
necessidade. Pois também se pudéssemos falar com as línguas dos anjos quem garante 
que o leitor tenha ouvidos para ouvir?  

Falar sobre a experiência mística não pode ser mais do que uma aproximação. Esta 
aproximação não é métrica, não significa chegar perto mas não alcançar. Nos 
aproximando podemos entender e sentir em certos momentos a plena verdade das 
experiências relatadas, para perder no momento seguinte todo contato com a mensagem 
das palavras na nossa frente. O nosso empreendimento então é frustrante e instigante ao 
mesmo tempo. Persegue-se aquilo que se subtrai, movido com a esperança de alcança-
lo.  

O lugar das nossas explicações e argumentações é mais precisamente a filosofia 
mística, aí a experiência mística se articula e tenta fazer uma ponte para o mundo da 
fala. Filosofando sobre a mística já distanciamo-nos dela, pois, este mínimo da 
distancia é necessário, para alcançar um mínimo de probabilidade de comunicação. 
Todavia, a tentativa de comunicar-se sobre a experiência mística não é tão longe de 
outras dificuldades que nos temos quando queremos passar experiências para os outros. 
Quem já tentou falar sobre a experiência de uma dor intensa, sabe que o outro entende a 
palavra dor, mas não está sentindo o que você está sentindo. De uma forma semelhante 
vive o místico encapsulado na sua experiência que possui plena evidência para ele 
(como a evidência da dor) mas não para os outros.  

Na literatura sobre a mística encontramos sempre a expressão unio mistica para 
designar a experiência da união do Eu com o todo ou o divino. Na verdade é isso 
somente um aspecto da experiência mística, muito valorizado na mística medieval cristã 
e budista. Podemos, além da experiência da união ou unidade, identificar mais outras 
experiências místicas que até possibilitam para nós hodiernos o entendimento do nosso 
tema. Trata-se então de basicamente seis complexos de experiências que envolvem 
primeiro a unidade, segundo a presença, terceiro a felicidade, quarto a morte, quinto o 
amor e sexto o tempo. Vamos em seguir brevemente relatar porque unidade, presença, 
felicidade, morte e amor possuem um potencial místico. 

Unidade 

Encontramos relatos literários da saudade e da (rara) experiência de uma unidade com a 
totalidade dos Seres, da natureza, do mundo. Até encontrar um nome para o Todo já é 
difícil. Na linguagem poética com a qual os místicos tem afinidade especial, por que ela 
permite oscilar em vez de definir, valoriza a alusão em vez da denominação exata, 
aparece este Todo também sob inúmeros signos. O poeta Hölderlin fala sobre um 
desejo de reencontrar uma união com a natureza ou do objetivo de terminar a 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

5
controvérsia eterna entre o Self e o mundo1. Já o filósofo Max Scheler propõe o 
conceito sensibilidade cosmovital para expressar a capacidade do homem de sentir-se 
como parte do cosmo, sensibilidade, segundo ele, prejudicada por causa da tradição 
judáica-cristã que sempre entendeu o homem,  como sendo obrigado, executando 
mandamentos bíblicos2, à dominar o mundo. Essa união com a natureza, em Hölderlin e 
Scheler, significa mais do que comumente a consciência ecológica moderna, que 
também destaca o homem como parte de um sistema natural maior. A unidade com a 
natureza, o mundo, a totalidade de todos os Seres, tem nos dois autores citados 
qualidade mística, transborda a fala da responsabilidade pelos recursos naturais e 
transcende a mera consciência ambiental.   

Frequentemente encontramos nos mitos antigos a constatação de uma unidade inicial 
entre terra e céu. Com a separação da terra e do céu surgiu a multiplicidade dos outros 
Seres. O homem perdeu a unidade e vive desde então com a saudade de reencontra-a; 
ele quer abraçar céu e terra. Albert Camus, nos diz : "Não é sempre fácil ser um homem 
e ainda muito menos um ser humano puro, pois ser puro significa, reencontrar aquele 
lar da alma, onde sentimo-nos ligados ao este mundo, onde pulsa o sangue nas nossas 
veias no mesmo ritmo como o pulso ardente do sol de meio dia."3 Percebemos que a 
linguagem poética tem muitas maneiras de falar sobre a unidade. Mais tarde quando 
apresentamos a tradição do pensamento místico vamos ver como a filósofia mística e os 
místicos cristãos medievais colocaram a unio mistica no centro dos seus pensamentos.  

Presença 

Somente existe uma presença para todos os Seres. A variedade refere-se à 
multiplicidade das suas características; suas qualidades são diferentes, mas todos estão 
presentes no mesmo momento. Até um observador está incluído nesta presença comum 
e pode viver ela intensamente. Basta se acalmar, basta se desligar da correria do dia-dia 
e ganhamos uma outra relação com o tempo. A experiência da presença comum de 
todos os Seres baseia-se na unidade. Eu participo na unidade experimentando a 
presença que eu tenho em comum com todos. A presença comum é mais do que um 
momento comum, este tem a tendência de desaparecer na medida em que a consciência 
linear do tempo divide este em unidades cada vez menores. Desta maneira progredimos 
do segundo para um décimo de segundo até aos milésimos de um segundo e assim 
adiante. A presença não registra o tempo desta  forma linear, pois a presença não 
conhece o relógio para medir o tempo. A presença possui um tempo próprio que 
depende unicamente da sua experiência pelo Eu. Nesta experiência toca o Eu nos 
tempos infinitésimos curtos e infinitésimos longos, mas não no sentido linear do 
relógio, o Eu experimenta como o tempo implode e se expande no mesmo momento ad 
infinitum. Nesta experiência o tempo para e torna-se uma eternidade que abrange tudo; 
o Eu participa numa paz universal, é desinteressado, está somente aí junto com os 
outros. 

Essa forma de viver a presença é então plenamente harmoniosa e positiva. Mais tarde 
vamos ouvir de uma experiência negativa da presença, que é um acordar para a própria 
existência, vivida como um assalto à nossa consciência que encontra-se de repente num 
mundo angustiante e sem sentido. A experiência do absurdo, relatado por Camus, ou a 
"náusea" descrito por Jean-Paul Sartre, testemunham esta maneira diferente de 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

6
conceber a presença. Curioso é que através dessa experiência negativa, abri-se para os 
dois autores o caminho para uma extrema valorização da vida finita. A minha presença 
na terra é tanto para Camus como para Sartre o bem máximo. Parece que os dois 
autores expulsaram a experiência mística pela porta de frente para recebé-la na porta 
dos fundos.  

Felicidade 

A felicidade como experiência mística não é reduzível à uma simples satisfação, um 
contentamento ou algo semelhante. A felicidade como satisfação está ligada com a 
variedade dos Seres, é resultado de um arranjo das coisas e circunstâncias conforme os 
nossos critérios e expectativas. Pois, relatos da felicidade profunda falam sobre uma 
aceitação plena do mundo e da situação dada. Neste momento paz reina na relação entre 
Eu e o Mundo. O Eu não conhece mais interesses ou desejos, é feliz sem desejar. Nada 
agita mais a nossa alma, todos os impulsos de querer algo fora daquilo que está sendo 
vivenciado cedem uma tranquilidade incomum. O Eu concentra-se, encontra em se 
mesmo o centro do mundo sem ser egocêntrico. A concentração do Eu inclui uma 
abertura plena na direção da totalidade do mundo. Esta abertura do Eu não leva a um 
vínculo superficial com os fenômenos, os Seres com seus atributos variados e variáveis. 
Muito pelo contrário entra o Eu em contato com o fundamento das variações, o Ser. Da 
experiência do Ser dos Seres emana a felicidade mística, ela vincula-se frequentemente 
com a sensação da presença, acima descrita. Nunc stans, chamaram os místicos 
medievais em latim esta sensação de um "agora imóvel", cheio de alegria. Nada menos 
do que o eterno, a dimensão divina, seria nestes momentos especiais presente, presente 
na anulação do tempo, que parece parar.  

Frequente nos relatos místicos são sensações que parecem transbordar aquilo que a 
palavra felicidade pode ainda nos dizer. Em certos momentos o Eu parece sair "fora de 
sí" para se dissolver na totalidade do Ser; extasie - do grego ek-stasis - foi chamado este 
estado, resultado de práticas contemplativas e meditativas, incluindo não muito raro 
também exercícios corporais (abstinência, dança, autoflagelação etc.) além de uma 
predisposição pessoal para esta experiência extrema. O contexto cultural perdeu-se por 
completo na banalização moderna da extasie no consumo de uma droga que herdou seu 
nome. Todavia encontramos ainda na maior distorção da experiência mística da 
felicidade a reminiscência e a saudade de algo que transcende o nosso horizonte 
comum.   

Amor 

Também o amor pertence ao vasto campo da experiência mística. Ele e o conceito da 
unidade tem alta afinidade, pois, também o amor quer união. Isto expressa-se 
nitidamente no amor entre homem e mulher. O que ama um homem quando ele ama 
uma mulher? A pergunta  remete-nos num primeiro momento nas suas qualidades e 
características, deixa-nos pensar também até em possíveis motivos fúteis deste amor, 
como a posição social que esta mulher ocupa ou os bens que ela possui. Rejeitamos 
espontaneamente dinheiro como fundamento sério de um amor. Apesar do fato de que 
casar-se por causa de dinheiro ainda pode encontrar uma certa compreensão, nunca 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

7
chamaríamos amor o que este casamento motivou. Sabemos que o amor é algo mais, 
algo não tão periférico como o interesse monetário. Amar alguém por causa da sua 
aparência - dos seus olhos bonitos, por exemplo - já é algo mais compatível com o 
conceito comum de amor. Mas encontramos forte resistência quando propomos reduzir 
o significado do amor à uma mera atração física. Ele quer somente sexo, mas ele não te 
ama. Consideração imediata quando o amor está sendo reduzido exclusivamente ao seu 
aspecto sexual e à união corporal.  

Percebemos que uma reflexão sobre o amor afasta-nos cada vez mais de interesses 
egoístas, sejam eles sociais, financeiros, estéticos, sexuais, etc. e leva-nos passo à passo 
na direção da pergunta: o que a final é o amor autêntico? O que é o fundamento do 
amor? Ouvimos o que os mais competentes nesta questão, os poetas, cantam: 

 
Amor, Amor 
 
Quando o mar 
quando o mar tem mais segredo 
Não é quando ele se agita 
Ném é quando é tempestade 
Nem é quando é ventania 
Quando o mar tem mais segredo 
É quando é calmaria 
Quando o amor 
Quando o amor tem mais perigo 
Não é quando ele se arrisca 
Nem é quando ele se ausenta 
Nem quando eu me desespero 
O amor tem mais perigo 
É quando ele é sincero 

(Sueli Costa-Cacaso; cantada por Maria Bethania) 

A poesia da Sueli Costa quer nos mostrar o segredo do mar, que também é o segredo do 
amor. Ela tenta libertar a nossa percepção de impressões superficiais. Não a ventania ou 
até a tempestade, tão temidos por nós, são essenciais. O vento move a superfície, agita 
o mar, mas desvia a nossa atenção do segredo oculto nas suas profundezas. Somente a 
calmaria que envolve a nossa alma na sua calma, deixa-nos sentir o seu segredo. Este, 
todavia, não se revela, mas se apresenta como tal: como segredo. Sentimos também que 
este segredo das profundezas do mar tem algo que pode nos envolver, é algo que tem 
potencial perigoso. E exatamente sobre o perigo do amor fala a segunda metade da 
poesia. A poeta não pergunta: quando o amor é mais lindo ou algo semelhante, não, ela 
pergunta: quando o amor tem mais perigo? Ela também não diz: quando o amor está em 
perigo? Ela pergunta: quando o amor tem mais perigo? Este perigo é um perigo que 
emana do amor, é um perigo para os amantes e para o próprio amor. O perigo do amor, 
é seu segredo, segredo guardado sob a superfície calma do mar. De novo liberta a poeta 
o nosso pensar de fenômenos secundários e surpreendemo-nos. Nem mesmo colocar o 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

8
amor em risco é considerado importante, tão pouco o fato da sua ausência ou o meu 
desespero.    

Sabemos do final: o amor tem mais perigo, quando ele é sincero. A calmaria do mar 
oculta o seu segredo. A sinceridade não é agitada, ela não é uma ventania que move 
somente a superfície. A sinceridade calma do amor oculta o seu segredo e significa 
também perigo máximo. O mar pode nos puxar para dentro da sua profundeza, 
exatamente na hora quando menos esperamos, na hora da calmaria. Assim o amor: não 
a paixão desesperada, não, algo tão pouco espetacular como a sinceridade do projeto da 
união com o amado coloca nos em perigo. Todavia, a poeta não pode nos revelar o 
segredo do mar, tão pouco como ela pode nos informar sobre as características do 
perigo que emana do amor sincero. Seguindo o canto da poesia aproximamo-nos ao 
segredo do Ser, a união plena com ele extinguira a nossa existência, por isso o amor, e o 
projeto sincero da união, significam perigo. 

Morte 

Falamos sobre experiências místicas e temos que falar também sobre a morte. Ela não é 
estrito senso uma experiência, porque é algo que acontece além do horizonte da nossa 
vida. Por causa disso, segundo Epicuro a morte não deve nos preocupar; quando nos 
somos ele não é e quando ele é, não somos mais. Surge assim a pergunta como 
podemos então saber da morte? Aparentemente somente através da morte dos outros, 
que nos inevitavelmente confronta com a própria finitude. 

Segundo Heidegger, um dos pensadores que colocou a finitude no centro das suas 
atenções é a morte caraterizada pela sua: a) pendência, b) pelo fim e c) pela totalidade. 
O que quer dizer issso? A morte está sempre pendente. Sempre significa que o Eu ou, 
na terminologia de Heidegger, o ser-aí, terminando a sua existência no ato de morrer, 
não está mais. O ser-aí nunca pode morrer, se complementando. Quando se 
complementa já não está mais aí. A morte continua assim na pendência da perspectiva 
do ser-aí. Sendo pendente penetra a morte toda existência; podemos também dizer que 
existir significa morrer. Com outras palavras: a morte não é algo que acontece com o 
ser-aí num futuro remoto e vem como algo externo. Ela não é um acontecimento vindo 
de fora da nossa existência mas, intrinsecamente vinculada com esta, pois sempre no 
estado de pendência. Como diz o poeta: no meio da vida, a morte nos abraça. 

Para Platão filosofar significa também morrer, na medida em que quer uma libertação  
da alma do corpo, tema abordado na véspera da morte de Sócrates, e documentado na 
escrita de Platão phaidon. A alma, libertada do corpo, é para Socrates e Platão, imortal. 
É desejável tentar alcançar através da filosofia uma postura espiritual que antecipa de 
certo modo esta libertação definitiva da alma na hora da morte. Como? Através de uma 
concentração da alma ao essencial, já durante a vida o que inclui a pacificação do 
desejo, significa assim ascese e abstinência da satisfação de necessidades superficiais. 
Quando a alma contempla-se através dos sentidos o resultado é a inquietação, quando 
ela se contempla através de si mesmo ela torna-se calma e alcança, ultrapassando suas 
próprias limitações, o imutável e imortal. A contemplação em depêndencia dos sentidos 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

9
fica, pelo contrário, presa as coisas mutáveis. O exercício de morrer através da filosofia 
e do reconhecimento do Ser imutável e eterno ajuda o homem, assim Platão, de perder o 
medo da morte. Socrates toma a taça com o veneno mortal, com a maior tranquilidade, 
sem nenhuma emoção, sem alterar sua expressão, sem mudar de cor.4  

Uma percepção da morte através de uma filosofia mística faz o medo da morte ceder. 
Heidegger que entendeu, quando elaborou sua obra prima Ser e Tempo (1927), o medo 
como estado emocional básico do homem - um medo que resultava da consciência da 
sua própria finitude - mudou na fase madura da sua vida a perspectiva. Agora 
valorizando o papel do pastor do segredo do Ser recomenda serenidade frente das 
angustias que afligem o ser-aí. Esta mudança é consequência da viragem do filósofo. 
Na medida em que o mistério do Ser entra cada vez mais no focus do seu pensar 
relativiza-se a importância da preocupação (cura, Sorge) do homem com a sua própria e 
finita existência. Mais tarde vamos ver como os místicos medievais transformam a 
morte, tão angustiante para os que não são beneficiários da fé, em algo que ganha até 
qualidades positivas na chamada: mors mistica (morte mística).   

 

Tempo 

Tudo tem seu tempo, há um momento oportuno para cada empreendimento debaixo do 
céu. 
Tempo de nascer, 
e tempo de morrer; 
tempo de plantar, 
e tempo de colher a planta. 
Tempo de matar, 
e tempo de destruir, 
e tempo de construir. 
Tempo de chorar, 
e tempo de rir; 
tempo de gemer, 
e tempo de dançar. 
Tempo de atirar pedras, 
e tempo de ajuntá-las;  
tempo de abraçar, 
e tempo de se separar. 
Tempo de buscar, 
e tempo de perder; 
tempo de guardar, 
e tempo de jogar fora 
Tempo de rasgar, 
e tempo de costurar; 
tempo de calar, 
e tempo de falar. 
Tempo de amar, 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

10
e tempo de odiar; 
tempo de guerra;  
e tempo de paz. 
Ecclesiastes 3,1-8 

 

Este texto, um fragmento hebráico traduzido para a língua grega no terceiro século 
antes do nascimento de Cristo, faz parte do livro Ecclesiastes do Velho Testamento. 
"Tudo tem seu tempo"; esta frase simples podemos entender como a mera constatação 
de um fato: todos os acontecimentos começam num determinado momento, duram um 
tempo, e dão espaço para um outro acontecimento. Entendido assim pensamos o tempo 
como uma linha reta, dividido em intervalos, nesta linha cada evento preenche uma 
certa quantidade destes intervalos, preenche o seu tempo.  

O tempo, entendido como tempo linear, encosta-se no entendimento espacial do tempo. 
Pois, a linha é um fenômeno espacial; é o espaço imaginado em somente uma 
dimensão. Sentimos logo no início das nossas reflexões a intimidade enigmática entre 
espaço e tempo. Enigmática porque não contentamo-nos com a igualação entre o tempo 
e uma linha reta. Não satisfaz a nossa curiosidade reduzir o tempo à um espaço 
achatado e, ainda mais, reduzido à uma única dimensão. O tempo remete-nos à algo 
mais. O que seria este algo mais? 

Tudo tem seu tempo. Estas palavras confrontam-nos também com uma multiciplidade 
de tempos internos a cada ato, cada evento. Estes tempos específicos não referem-se à 
um determinado intervalo ou à um ponto na linha estendida entre passado e futuro. O 
tempo do qual o pronome possessivo "seu" fala é uma propriedade de todos os 
fenômenos, uma propriedade distinta que dá à cada evento singular o seu peso 
específico. O tempo de nascer é mais do que a mera data do nascimento, como tal um 
ponto na trajetória da flecha do tempo linear. O tempo de nascer é o lançamento de um 
Ser para dentro do mundo. Sendo no mundo o Ser está aí, junto com os outros Seres 
vivos, mas singular na posse do seu tempo. Ter tempo próprio que o nascimento dá, 
significa mais do que nada a confrontação com a própria temporalidade. E possuir 
temporalidade é viver a finitude da vida como condição existencial. 

Tudo tem seu tempo. Tempo de nascer, e tempo de morrer ... O texto dos ecclesiastes 
revela sob esta ótica toda dramaticidade do tempo que é próprio do homem. A euforia 
do seu lançamento cede abruptamente ao tempo de morrer, mas não como uma simples 
finalização, também o tempo de morrer não é uma mera data no término de uma 
trajetória. O tempo de morrer não é o último ponto de uma linha, pois faz parte do 
tempo próprio de cada um, semeado com o tempo do nascimento, permeia a vida e está 
presente na temporalidade da existência humana. Não surpreende então que o texto não 
menciona expressis verbis o tempo da vida, que, para o homem moderno destaca-se 
entre os tempos de nascer e morrer. O tempo que é do homem, é marcado pelo 
nascimento e pela morte, a vida possui uma temporalidade forte, que não encontra seu 
equilíbrio entre seus opostos.  



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

11
O conceito de tempo próprio despede-se do tempo absoluto que, lembrando-nos do 
conceito de espaço absoluto, é homogêneo e linear. Possuir tempo próprio não é 
exclusividade do ser humano. Podemos diferenciar entre os tempos próprios do mundo 
orgânico e inorgânico, entre os tempos biológicos marcados pelos ciclos de reprodução 
e os tempos microfísicos com suas velocidades extremamente lentas e extremamente 
rápidas.  

O homem tem tempo próprio, mas ele não fez o tempo. Ele pode influenciar como o seu 
tempo passa, pois é condenado a ser temporal. O tempo lhe foi dado e forças além da 
sua alcance delimitam o tempo a sua disposição. Este mistério é desde os primórdios do 
aparecimento da sociedade humana uma das experiências mais fortes do homem e a 
fonte mais sólida dos sentimentos religiosos e do pensamento filosófico.  

A experiência do tempo permeia todas as outras experiências místicas. A experiência da 
presença ou da morte, por exemplo, seriam inexistente sem ele. Todavia tende a 
experiência mística pré-moderna "resolver" o problema do tempo através da sua 
implosão na presença ou da sua eternização na união. A temporalidade, na medida em 
que ela leva o ser humano inevitavelmente na direção da sua morte, aparece na mística 
medieval então sob o ângulo da superação de um entendimento meramente quantitativo 
e linear do tempo. Isto alivia a angústia que o esgotamento do nosso tempo na morte 
geralmente provoca. A filosofia existencial do século XIX e XX escolheu a existência 
singular e finita como seu tema principal, isto tem as vezes o curioso efeito de causar a 
felicidade de estar vivo frente a morte. Na verdade significa a filosofia existencial, 
como a de Camus e Sartre, uma experiência clara e nítida da presença, que conhecemos 
como experiência mística. Esta mística sem deus vai nos ocupar ainda mais adiante num 
capítulo específico. 

2. Fragmentos históricos do pensamento místico 

Podemos constatar manifestações do pensamento místico desde os primórdios da 
história humana. Este pensamento não restringe-se à uma época ou à uma região. Por 
isso não seria exagero dizer que o pensamento místico tem mais traços intertemporais e 
interculturais do que o racionalismo científico que foi essencialmente um produto do 
pensamento metafísico ocidental. A mística faz a ponte entre oriente e ocidente, ela 
expressa uma experiência tal fundamental que não deixou-se encapsular em uma das 
grandes religiões mundiais, nem deixou-se expulsar delas, apesar das ondas 
racionalizantes que também os grandes sistemas religiosos sofreram, em grau e 
intensidade distinto.  

Somente para evidenciar o universalismo do pensamento místico e para ilustrar o seu 
largo espectro mencionamos alguns nomes e vertentes místicos mais conhecidos. Na 
Índia temos a doutrina da Vedanta; na grécia antiga os cultos dos mistérios; no 
islamismo o sufismo; no judaismo o chassidismo e a kabbala. No christianismo, 
principialmente no fim da idade média, destacaram-se várias correntes, como a mística 
de Jesus e a mística nupcial de Bernard de Clairvaux; a mística da paixão de 
Bonaventura; a mística profética de Hildegard von Bingen; a mística especulativa do 
padre dominicano Mestre Eckhart e dos seus alunos Seuse e Tauler etc. Com o fim da 
Idade média a mística ocidental enfraqueceu, mas não deixou de existir, temos então na 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

12
Espanha Ignatius de Loyola e Teresa de Ávila e João de la Cruz que da tom místico à 
poesia do amor; na Rússia o movimento dos starzen. Vertentes pietistas do século 
dezenove, também, sofreram a influência da mística para nem falar sobre a mística sem 
deus do fim do século XIX e do século XX. Vamos em seguir apresentar os principais 
pensadores místicos e autores que cujos pensamentos contém, pelo menos, fortes 
elementos místicos. Restringimo-nos por enquanto aos pensadores ocidentais, para 
evidenciar com máxima clareza possível sua relação tensa com a razão técnica, presente 
na filosofia metafísica ocidental e o seu produto: a técnica moderna.  

Nietzsche e Heidegger já chamaram a atenção pelo fato que o pensamento dos filósofos 
gregos, antes de Sócrates e Platão, diferenciam-se bastante dos seus sucessores. 
Descobrem aí, entre os chamados pré-socraticos, uma maneira não-metafísica de pensar 
que, vinculada a arte, ainda não participa naquilo que Heidegger chamaria, 2500 anos 
depois, esquecimento do Ser. Principalmente Anaximandro, Parmênides e Heráclito, 
este último de forma privilegiada, servem de fonte de inspiração para o 
empreendimento heideggeriano da superação da metafísica.5 

Depois de um esquecimento de quase quinhentos anos está sendo redescoberto Meister 
Eckart (ca.1260-ca.1328) primeiro pelo romantismo, em especial de Franz Baader, 
depois por Franz Pfeiffer, Friedrich Nietzsche, Rudolf Steiner, Gustav Landauer, 
Martin Buber, Ernst Bloch, Alfred Rosenberg, Martin Heidegger e muitos outros. Hoje 
podemos chamar Eckart o mais influente representante da mística especulativa na 
língua alemã.6 Eckart lecionava em 1302/03 e 1311/13 como Magister actu regens, i.e, 
como professor catedrático, na universidade de Paris, daí vem a denominação Meister 
(mestre) que é simplesmente a tradução do título Magister. A sua catedra da 
universidade de Paris era reservada para estrangeiros, além de Eckart só mais um outro 
foi chamado duas vezes para ocupá-la: Tomas de Aquino. Também na sua ordem, ele 
era dominicano, Eckart conseguiu funções importantes. Era prior em Erfurt, provincial 
para a província saxonia e vigário geral em Estrasburgo para os monásterios femininos 
de língua alemã. Para protegê-lo melhor contra a crítica crescente, os dominicanos 
chamaram-o para Colônia. Aqui a sua própria ordem processou-o com a intenção de 
reverter as críticas que acusaram Eckart de heresia nos seus escritos e seus sermões. 
Apesar do fato que, como era de esperar, a ordem dos dominicanos inocentou Eckart, 
abriu o arqué-bispo de Colônia um processo inquisitório. Sabemos da frequência destes 
processos na época, todavia era um professor de teologia de renome frente à Santa 
Inquisição bastante incomum. Eckart defende-se na altura, elaborando uma defesa 
escrita, que ele apresenta 1327 em Avignon, na sede temporária do Papa (1309-1377). 
Curiosamente desaparece Eckart aqui. Em 1329 informa uma Bula (in agro dominico) 
enviada pelo papa João XXII. para Colônia da condenação de 28 das suas doutrinas e 
da sua morte. A Bula diz na sua introdução "... alguém das terras alemães de nome 
Eckart e, come dizem, professor dos Escritos Santos, e da ordem dos irmãos 
Dominicanos, queria saber mais do que era necessário ..."7 

Eckart não queria saber mais do que era necessário, mas com certeza sabia e viu mais 
do os seus inquisidores e a consciência religiosa comum da época. A mística de Eckart 
não era algo somente interior e distante do mundo real. Muito pelo contrário, era a 
experiência e o conhecimento de Deus. Esta experiência nítida não abdicava o 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

13
pensamento claro e distinto, nem negava uma sensitividade forte, simplesmente 
transbordava e transcendia estes. Vários temas permeiam os escritos do mestre, entre 
eles são os mais importantes: a) o homem tem que se livrar de si mesmo (seiner selbst 
ledig werden) e se distanciar de todas as coisas para conseguir ouvir a palavra oculta na 
sua alma b) este motivo então já visa na direção da importância do silêncio (stilnisse, 
stilleswîgen, mhd) pois somente ele possibilita ouvir; c) o homem vai ouvir, em silêncio 
e livre de si e das coisas, o que? Ele vai ouvir a palavra pois, deus mesmo é uma 
palavra, uma palavra não falada (Got ist ein wort, ein ungesprochen wort; mhd); 
silêncio não significa somente não falar, ficar em silêncio no estado da libertação de si e 
das coisas, significa também ser vazio (leer sîn, mhd); o vazio atrai Deus, ele não tem 
como resistir, ele tem que preencher o vazio no coração do homem; d) pois a alma deve 
fazer a sua parte, tem que se unir ou concentrar em Deus (gesament sîn, mhd) e se 
estender e levantar com humildade na sua direção (ûfgezogen sîn, mhd); e) uma faisca 
na alma (fünklin, mhd; Seelenfunke, nhd) vincula esta com Deus, é o ponto de partida 
da sua união com ele, é fonte também de uma alegria difícil de escrever; esta faisca 
simboliza também o de repente, surpreendente e espontâneo da experiência da unio é, 
como Eckart diz, um quebrar e perpassar (Durchbrechen) f) importante é: deixar, deixar 
ser, ser sereno; g) não ter, não saber, não fazer, pois o fazer não nos sacraliza, é o nosso 
ser que sacraliza o fazer; não devemos nos preocupar com o agir, mas com aquilo que 
nos somos; h) Eckart valoriza a nadificação (vernichtung) do homem; o nada não é na 
sua perspectiva somente um vázio, o nihil do aristotelismo, o nada é algo positivo e 
perfeito; o nada não encontramos através da negação daquilo que é, pois é na 
perspectiva de Eckart como aliás do Zen, alcancável através da concentração do todo do 
concreto, não é vazio , mas a mais absoluta plenitude, é a liberdade, é a verdade, é a 
união. 

A ordem dos dominicanos abrigava muitos dos místicos de destaque, como também o 
Mestre Eckart. Quando a cura monialium, i.e. o acompanhamento espiritual, dos 
membros femininos desta ordem passou para os fradres dominicanos (fratres docti), 
ganharam estes últimos grande influência sobre a perspectiva teológica das freiras. 
Além do mais entraram na segunda metade do século XIII muitas viuvas ou orfãs, uma 
consequência das grandes perdas de cavalheiros nas cruzadas, nas ordens cristãs e em 
especial na ordem dos dominicanos. Estas mulheres cultas e oriundas das camadas altas 
eram um chão fértil para a teologia mística que correspondia, em muitos casos, com 
uma disposição para uma emocionalidade excêntrica. Esta emocionalidade ainda não 
tinha sofrida sua domesticação no processo do crescente controle dos afetos resultado 
da racionalização que acompanha o processo civilizatório na Europa e descrito por 
Norbert Elias.8 Entender a Idade Média exige, além das informações históricas 
necessárias, também uma transposição para dentro do estado emocional dos homens e 
mulheres desta época. 

Todavia, somente estes fatores não explicam a força da onda mística que varre três 
séculos do "outono" da Idade Média européia e alcança seu auge, na Alemanha, no 
século XIV.  Nesta época a decadência da cultura dos cavalheiros (Staufer) e o 
surgimento lento de uma cultura urbana e burguesa marcam a passagem da Idade Média 
Alta para a Idade Média Tardia. São tempos de crise, a igreja está sacudida por 
movimentos de base que exigem uma leitura original da bíblia, por seitas que 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

14
combatem o papismo, por poderes monárquicas que desafiam a autoridade do papa. No 
século 13 a igreja romana conseguiu uma vitória contra Friedrich II. (1212-1250), que 
mostrou-se logo como temporário. O deslocamento da sede do papa para Avignon 
(1309-1377), depois de um meio século de lutas e intrigas entre Kaisertum e a igreja, 
evidencia a profundidade da crise. Pois também fora do campo conflituoso do poder 
político aumentam as tensões: a dança da morte, motivo artístico cultivado desde então, 
procurava, não pela primeira e não pela última vez, Europa como um dos seus palcos 
preferidos. A morte negra, a peste bubônica, mata sem se revelar como uma doença 
infecciosa, assim nos anos 1347-1352. Frente do terror existencial buscam uns prazeres 
efêmeros, celebram o carnaval antes da paixão, pois perderam a perspectiva cristã da 
resignatio e da ressurreição. Outros avaliam a relação entre Bem e Mal e começam 
acreditar, face dos sofrimentos incomensuráveis, numa supremácia do Mal. Com forças 
mágicas tentam pessoas assustadas cercar as forças do Mal e dedicam-se a práticas e 
rituais diabólicos. O paganismo, nas margens da europa latina, tardiamente 
"civilizadas" pelo império romano e mais tarde ainda alcançadas pelo cristianismo é 
ainda presente na inconsciência coletiva e oferece-se, com suas inclinações panteistas e 
animistas, como alternativa oculta. Isto vale em especial para as antigas terras celtas e 
germânicas.  

Em contraste com o lado irracional e desordenado da Idade Média, que prevalece no 
senso comum como sua característica principal, encontramos, para completar as suas 
tensões intrínsecas, um grande avanço na direção da racionalização e da sistematização 
do pensamento. Já desde o século IX, tentaram teólogos e filósofos em Laon, Melun, 
Paris, nas escolas de Saint Victor e Chartres unir o pensamento filosófico com a 
doutrina da revelação cristã. Com ênfase foi tratada o método de pensar, que valorizava 
uma elaboração clara da questão (quaestio), uma limitação e distinção precisa dos 
conceitos (distintio), a argumentação lógica e uma consideração formalmente correta 
dos argumentos e contra-argumentos (disputatio). A escolástica medieval alcança seu 
auge no século treze quando vários momentos históricos favorecem o seu 
desenvolvimento. Paradoxalmente, em consequência das cruzadas intensificam-se os 
contatos do ocidente com os árabes, que evoca na Europa um certo choque cultural e 
leva a aceitação de várias conquistas culturais e intelectuais do mundo árabe. Na 
disputa escolástica com Aristóteles e seus interpretes gregos e árabes ganhou a filosofia 
e teologia cristã novos horizontes. O aristotelismo cristão de Albertus Magnus e Tomas 
de Aquino torna-se, em termos, temporariamente hegemônico na Escolástica e 
marginaliza posições de Bonaventura e Averrões. Pois logo formou-se entre os 
franciscanos, com Duns Scotus, uma forte contra-posição. Assim a escolástica dispunha 
sobre diversos grandes sistemas argumentativos, tanto na perspectiva tomista como 
scotista. No século XIV e XV entra a escolástica em decadência. O nominalismo de 
Wilhelm Ockam contribui decisivamente para a dissolução da unidade de pensamento 
escolástico, que se perde na disputa de questões formais e secundárias. Todavia 
podemos dizer que a filosofia da natureza do nominalismo preparava o chão para o 
surgimento da física moderna. 

Quem fala sobre a mística cristã tem que falar também sobre à Kabbala, a tradição 
mística judáica. Esta mostra a sua maturidade no século XII, principalmente na Espanha 
e no Sul da França, é então contemporânea da mística cristã medieval. Pois ela tem uma 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

15
história que nos remete até o século III até VI, quando surgem os textos do livro Sefer 
Jesira. Em 1180 começam circular cópias do Sefer há-Bahir na França, contendo 
interpretações místicas da bíblia de autores anônimos. Uma outra obra, o livro Sefer há-
Sophar do século XIII, é considerada uma das obras chaves da Kabbala, competindo na 
sua importância para círculos judáicos não-ortodoxos, como livro Sefer há-Sohar que 
contem 2400 páginas de interpretações místicas da Tora e foi provavelmente escrito por 
Moses Leon da Castília entre 1240 e 1305.  

A mística kabbalista encontrou no chassidismo da europa oriental uma forte 
continuação. O chassidismo surgiu no século XVIII e tornou-se popular na Polônia, 
Romênia, e na Ucrânia. Podemos até chamar o chassidismo um movimento social que 
procurava uma resposta, um caminho para Deus, em tempos de perseguição secular do 
judaísmo europeu. Esta perseguição conseguiu em fim quase exterminar o chassidismo 
junto com as populações judáicas dos países mencionados durante o genocídio 
nacional-socialista (1939-1945).  

Foi Gershom Scholem e Martin Buber (1878-1965) que preservaram na sua obra a 
memória do chassidismo.9 Martin Buber escreve: "O chassidismo é a Kabbala que se 
transformou em Ethos. Mas a vida que ele ensina não é ascese, mas alegria em Deus. 
(...)  (O chassidismo) integra o além no aquém e deixa o agir e formar como a alma 
forma o corpo. Seu cerne é um ensinamento para o êxtase como o topo da nossa 
existência. Mas o êxtase não é aqui uma 'nadificação' da alma como na mística alemã, 
mas o seu desdobramento ..."(Buber, 1963:15) A palavra Kabbala vem do hebraico 
kibbel e significa tanto como "receber". A mística judaica com suas várias e influentes 
vertentes valoriza a imaginação de um Deus vivo, que se manifesta na criação, 
revelação e salvação. A contemplação kabbalista leva no seu auge à experiência da 
presença de Deus em tudo o que é. Também fazeres cotidianos como beber ou comer, 
se feitos na consciência desta omnipresença de Deus, podem se tornar meios para a 
união com este último. A menor hostilidade do chassidismo referente ao corpo humano 
e seus desejos sexuais, permite a descoberta do divino também na união amorosa de 
homem e mulher. A mística nupcial do cristianismo é nitidamente, apesar da sua 
linguagem erótica, mais abstrata e menos sexual.  

Os místicos medievais cristãos na Europa apoiam-se teológicamente, sem explicitar 
isso sempre ou até sem ter consciência disso, nos apóstolos João e Paulo e no Pseudo-
Areopagita. Deles, mas principalmente de João vem também a forma literária dos 
grandes relatos visionários. Os textos biográficos das freiras mostra a influência 
literária de Santo Agostinho e suas confissiones. Os documentos que circulavam entre 
os amigos de Deus (Gottesfreunde), um movimento ou, melhor dito, uma rede de apoio 
e comunicação de místicos concentrados na vale do Rio Reno, não tinham sempre o 
mesmo valor literário nem eram de qualidade e de teor homogêneo. Encontramos ao 
lado de obras que influenciaram profundamente o desenvolvimento da língua alemã e 
que se destacam como obras teológicas ou filosóficas, simples textos que não são mais 
do que biografias mal escritas e em termos de conteúdo, cópias imperfeitas de outras 
obras.  

Parece que somente no século vinte a história começa ter uma relação "normal" com a 
idade média e sua forma de viver a religiosidade cristã. Atrás das bruxas aparecem 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

16
teólogas e médicas, e atrás das visões para-normais e revelações fantásticas aparece 
uma outra vertente da teologia cristã ou a continuação da filosofia mística. Todavia, não 
seria aconselhável expurgar toda e qualquer irracionalidade da mística medieval ou 
confundir a Santa Inquisição como uma campanha de homens possuídos pelo poder e 
pelo intelecto teológico contra mulheres sábias e especialistas em medicina popular. O 
que hoje nos impressiona é, muito pelo contrário, exatamente a coragem intelectual e 
pessoal com a qual homens e mulheres religiosas assumiram o cerne irracional do 
sagrado. Na repressão da igreja romana contra a vertente mística dentro de suas 
próprias fileiras manifesta-se o processo da racionalização ocidental, que é 
primeiramente desencantamento, combate à magia e outras formas irracionais de 
religiosidade. Feito isto, i.e. depois da tabula rasa religiosa, da racionalização 
teológica, no final da idade média, a primeira onda de cientificização podia dar conta do 
recado. As palavras racionalidade e racionalização ganham seu sentido em contato com 
seu oposto i.e. a irracionalidade, o completamente outro da razão. A fala 
contemporânea de "várias racionalidades" encobre cada vez mais este sentido e sua 
verdadeira problemática. O oposto da racionalidade não é uma outra racionalidade, o 
oposto é tudo aquilo que o processo da racionalização sacrificou, identificando-o como 
mágico, diabólico, louco, paradoxal, inexplicável, absurdo, ilógico, emocional, com 
uma palavra: irracional. Acontece que, na medida em que a teologia cristã racionalizou 
o conceito do sagrado, esqueceu que este não vive, sem seu fundamento sem 
fundamento. O fundamento sem fundamento é o que Rudolf Otto chama o numinoso. 
Segundo ele é o sagrado um conceito composto que tem uma camada teológica, 
altamente racionalizada, uma camada ética, e um cerne i.e. o próprio numinoso que é 
profundamente irracional. Se o cerne do sagrado não fosse irracional, a fé seria 
dispensável. O sagrado exige fé porque é inacessível à razão ou procedimentos de 
refutibilidade científica. 

O renascimento da Europa é também o renascimento da metafísica grega, patrono do 
progresso da razão, até que ela mesma tinha força suficiente para voltar-se contra suas 
próprias raízes filosóficas. A religião liquida a religião, a filosofia liquida a filosofia, e 
a ciência ....  E a ciência? Será que estamos em via de liquidar a ciência com meios 
científicos?  

3. O cerne irracional do sagrado: o numinoso 

O irracionalismo da mística cristã medieval possui certa evidência. Exatamente isto 
dificulta o seu entendimento dentro dos padrões do racionalismo ocidental e de uma 
mente treinada à racionalizar e identificar estruturas e estruturações inteligíveis. Esta 
dificuldade não apresenta-se somente como tal, i.e. como a mera incapacidade de 
entender um determinado fenômeno. Não-entendimento e repúdio daquilo que eu não 
entendo andam, no caso da mística, frequentemente juntos. O repúdio do viés irracional 
da mística tem várias raízes, uma delas está ancorada na própria psique do homem. 
Aliás o próprio repúdio já indica, pelo fato de tratar-se de uma reação emotiva, que o 
nosso tema envolve questões psicológicas.  

Sabemos depois de mais de um século da existência de diversas escolas psicológicas, 
entre elas a psicanálise na tradição de Freud e Jung, que o gelo está fino sob o qual foi 
erguido a nossa consciência. Na verdade luta o nosso Eu permanente, por um lado, com 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

17
as demandas normativas implantadas na nossa alma através da educação e da 
convivência social, e por outro, com os desejos e as necessidades vinculadas à nossa 
corporalidade com seus aspectos animalescos. "Racionalizar" é o nosso negócio 
cotidiano, para garantir tanto a nossa integridade psíquica, que exige um minímo de 
atendimento das necessidades afetivas, entre elas as sexuais e as agressivas, como a 
nossa sobrevivência em sociedade, que pressupõe a aceitação das suas normas básicas. 
Não é fácil para o nosso Eu conseguir um equilíbrio entre demandas tão fortes, e não 
são raros os momentos em que perdemos-o.  

Podemos observar que exatamente estas pessoas que malmente conseguiram se 
estruturar conforme as exigências civilizatórias e domar suas pulsões para tornarem-se 
pessoas sociais e cultas, tendem à erupções agressivas quando encontram-se em 
situações que ameaçam o seu delicado estado. Defendemos então a racionalidade da 
nossa conduta de vida com emoção, se for necessário. Em um longo processo histórico 
foi preparado o que é hoje o homem moderno, com a sua alta capacidade de controlar 
seus afetos ou desviar e transferir suas energias libidinosas para campos socialmente 
aceitas.  

No processo civilizador que todas as culturas conhecem, ganha a racionalização  - no 
ocidente - um status privilegiado. Isto promoveu tanto o desenvolvimento da ciência e 
da técnica como levou para uma conduta de vida ascética com a valorização do trabalho 
profissional ininterrupto. Apesar do fato de que os impulsos desta conduta de vida 
racional nos remetem a uma motivação religiosa, obra iniciada nos tempos da 
escolástica e da Santa Inquisição e fortalecida decisivamente pela reforma protestante, 
ficou a base religiosa, i.e. irracional, do modo vivendi do homem moderno obscurecido.  

A impressionante habilidade que o homem ganhou quando começava aplicar os 
conhecimentos científicos no campo do trabalho, e o imenso crescimento dos seus 
conhecimentos na exploração do mundo, contribuíram para o esquecimento gradual 
mas progressivo das irrracionalidades que fundamentam e envolvem o seu fazer. Parece 
oportuno nos lembrar daquilo que não está na alcance das nossas mãos e dos nossos 
cálculos racionalizantes. Lembrar-se é somente possível quando ainda têm vestígios na 
nossa alma daquilo que esquecemos. Um desses vestígios é um conceito que ainda está 
presente no pensamento contemporâneo e que nos diz ainda "alguma coisa", apesar da 
decadência dos grandes sistemas religiosos; é o conceito do sagrado. Este parece está 
carregando a memória da pré-modernidade, quando o mundo ainda estava coberto pelo 
céu e não perambulava como planeta e sem sentido pelo espaço vazio.   

O sagrado solitário, fora dos grandes contextos, pode ser considerado um produto do 
enfraquecimento e, em parte, da dissolução das grandes composições cosmogônicas e 
em geral das visões religiosas do mundo. O sagrado é um fragmento ainda a nossa 
disposição ou seria melhor dizer: a nossa espera? Como fragmento diz o sagrado 
"alguma coisa" sobre aquilo que fragmentou, também, existe a possibilidade de que o 
fragmento sagrado fragmenta ainda mais. O que quer dizer isso? 

 O sagrado é um conceito composto – sempre integra um momento ético e, nas grandes 
religiões orientais e ocidentais, um momento racional. Atrás desta concepção madura e 
complexa do sagrado, cultivada por exemplo pelas igrejas cristãs, existe um outro 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

18
momento, que uma concepção racionalizante do sagrado perde facilmente de vista. 
Rudolf Otto chama este momento “o numinoso”, que não somente foge da alcance dos 
conceitos como é possuidor de uma série de qualidades. Seu cerne é irracional par 
excelence, como tal dificilmente explicável ou acessível com meios da reflexão 
científica. Todavia existem testemunhos da experiência do numinoso, e uma 
predisposição não-cognitiva – a princípio em qualquer criatura – que possibilita e leva 
ao sentimento do numinoso. Otto tem plena consciência que uma consideração do 
momento irracional do divino foge com facilidade da comunicação usual, que não pode 
abrir mão da sua própria racionalidade. Sem uma certa benevolência do leitor, disposto 
a abrir mão de procedimentos hermenêuticos considerados como racionais, terminaria 
logo a tentativa de uma aproximação, uma melhor compreensão do numinoso. E 
realmente a sua abordagem exige sentimentos comuns entre autor e leitor, sem os quais 
as analogias, aproximações literárias, exemplos e documentos históricos dificilmente 
são compreensíveis. E Otto quer que nos entendamos; que se trata no caso do numinoso 
de um fenômeno irracional mesmo. Exatamente isto é o tema central do livro O 
Sagrado, resgatar atrás da cortina racionalizante da própria teologia cristã aquilo que a 
razão não acessa; mostrar a grandeza do não-inteligível perante o qual os 
empreendimentos científicos se tornam algo irrisório.10 

 Otto atribui ao numinoso uma vida própria, vê nele o chão da fé, sem o qual todas as 
derivações racionais e éticas seriam algo sem fôlego ou, melhor dito, sem força e 
espírito. O numinoso, para Otto, não é algo simplesmente não-racional, como o são os 
nossos sentimentos, é irracional numa profundidade e força que abraça conceitualmente 
a ira dei, imprevisível, imensurável e injusta, tanto quanto o amor dei que segura o 
homem, jogado no aberto da sua existência, quando ele menos espera. Apesar da 
constatação do numinoso como o completamente outro, Otto não desiste da tentativa – 
e aí o mérito do livro – de uma melhor aproximação deste fenômeno com meios 
discursivos. No seu empreendimento, ao inverso dos seus colegas sociólogos que 
pensam o sagrado do ponto de vista da sociedade, Otto devolve ao numinoso o status de 
fonte primária, para não dizer de um sujeito poderoso e terrivelmente estranho que é 
independente de qualquer projeção social e perante o qual o homem treme ou se derrete 
em delícias máximas. 

 Quais são, então, os momentos característicos do numinoso? Sublinhamos que o 
numinoso é o sagrado menos seu momento ético e, dizemos isso mais uma vez, menos 
seu momento racional. Apesar do fato de que o numinoso é completamente inacessível 
para qualquer conceituação racional apresenta o autor sete características ou momentos 
do numinoso; são eles: o momento tremendum, o momento do poder superior 
(majestas), o momento do enérgico (orgé), o momento do mistério (o completamente 
outro), o fascinans, o augustus (valor numinoso) e o terrivelmente estranho (das 
Ungeheure). 

 A irracionalidade do numinoso, que bloqueia sua conceituação explícita, faz necessário 
se referir aos sentimentos que o próprio numinoso provoca. Um dos sentimentos mais 
profundos é resultado da experiência do misterium tremendum. Neste misterium entra o 
homem em contato com o segredo da criação, o que pode resultar nas manifestações 
emocionais mais diversas como, no seu nível mais rudimentar e cru, temor, medo ou 
pânico; mas encontramos também formas mais brandas de sentimentos e reações, uma 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

19
delas é simplesmente o silêncio, frente a algo indizível e inexplicável, silêncio que quer 
evitar que a fala do segredo do Ser torne-se falatório. A história dos monastérios 
cristãos, que escolheram o silêncio como parte integrante de uma maneira de viver sua 
fé, mostra que esta atitude, muito estranha para uma pessoa moderna, era algo 
realmente existente. 

 O Deus do velho testamento descarrega em certos momentos de forma súbita sua ira 
sobre os homens. Nem sempre é essa ira dei vinculada aos atos punitivos, conseqüência 
da violação das normas divinas. Como diz Otto: “Um aspecto curioso da ira de Jahve 
sempre chamou atenção. Primeiro aparece em alguns lugares do velho testamento de 
forma evidente, que essa ira não tem nada a ver, de antemão, com qualidades éticas. Ela 
explode e manifesta-se de forma enigmática, como uma força natural oculta, como está 
sendo falado comumente, como eletricidade armazenada, que se descarrega acima 
daquele que se aproxima demais” (Otto, 1991, p. 21). 

O sentimento da majestas transmite a sensação de anulação da própria existência, (o eu 
torna-se poeira e cinzas) por um lado, e da onipotência da transcendência, por outro. O 
objeto transcendente ganha um status de uma presença plena enquanto o ego confronta-
se com a experiência da dissolução de si mesmo. É menos um sentimento de 
dependência, e muito mais a impressão do poder irrestrito do completamente outro. 
Tanto na mistica cristã, com mestre Eckart, Tersteegen e outros, quanto na mistica 
islâmica, com Bajesid Bostami por exemplo, encontram-se documentos deste momento 
da majestas evocado pelo numinoso. Aspectos do mistica da majestas encontram-se 
também na literatura moderna e sua mística sem Deus, que nos vai ocupar ainda mais 
adiante.  

Vontade, força, movimento, agitação, atividade e paixão caracterizam o numinoso como 
algo enérgico que mostra-se tanto no demoníaco como na idéia do deus vivo. Este 
momento de irracionalidade da orgé é o que mais se opõe ao deus filosófico, 
racionalizado e moralizado. Encontramos em Lutero uma interligação entre a 
omnipotentia dei e essa orgé do deus vivo, também a mística dinâmica do mestre Eckart 
resgata o enérgico do numinoso.  

Uma ciência complicada demais ou uma máquina cujo funcionamento não entendemos 
não é misterioso. Misterioso é aquilo que subtrái-se principalmente e para sempre de 
um acesso cognitivo, ainda mais, na experiência do misterioso fazemos a experiência 
do completamente outro, que nos repele e nos atrai. O nada, da mistica cristã medieval, 
e o nirvana do budismo são, na interpretação de Otto, ideogramas numinosos do 
completamente outro. Otto mostra o desenvolvimento histórico no entendimento do 
mistério, na sua qualidade de mirum. Primeiro trata-se do somente estranho, que 
ultrapassa os limites do nosso entendimento, se transformando num segundo momento 
no paradoxal, perturbador e aparentemente contrário as regras da nossa razão. Num 
terceiro e último momento desemboca o mirum no antinômico, contraditório em si e sua 
forma mais irracional, que se opõe em movimentos grotescos à qualquer lógica e 
surpreende a razão. O estranho, o paradoxal e o antinômico aparecem integrados no 
misterium do numinoso na confrontação com o completamente outro. Salve ressaltar 
que o estranho, o paradoxal, e o antinômico encontram-se na arte e literatura do século 
vinte como em nenhuma época antes, tanto enquanto tema como enquanto meio de 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

20
expressão, todavia – e aí a especificidade histórica – descoberto de qualquer mistério 
religioso. A categoria do absurdo, provavelmente, é a expressão mais nítida do 
aparecimento do mirum, sob condições modernas. A forma nua dos elementos do 
numinoso na atualidade, quando eles se mostram libertados do seu contexto 
transcendental, vai nos ocupar ainda mais adiante. 

O misterium tremendum tem como complementação e oposição o fascinans. Este em vez 
de repelir e afastar o homem atrai e requer aproximação. No fascinans o numinoso 
promete o São, acena com algo que é sempre mais ou ainda mais. Em contato com este 
ainda-mais o homem sente uma felicidade plena, que transcende qualquer estado 
emocional comum. A impressão que o fascinans deixa na alma humana é indizível, a 
língua é incapaz de expressar o que a alma sente. Isto, mais uma vez, sublinha o caráter 
profundamente irracional do numinoso; esta vez na sua forma atraente e fascinante. 

O sentimento do enormemente estranho une, num certo sentido, momentos do mistério, 
do tremendum, da majestas, do enérgico e do augusto. O enormemente estranho 
ultrapassa, como os outros momentos do numinoso, o nosso horizonte racional, e faz 
mais do que assustar pois coloca o homem numa posição de humildade frente a 
dimensões tanto do universo como da nossa existência e dos nossos feitos. Sófocles se 
refere ao enormemente estranho quando escreve: Muito existe que é enormemente 
estranho. Pois nada é mais estranho do que o homem. 

O numinoso possui, segundo Otto, uma força que fundamenta finalmente qualquer 
valor ético. Sem o valor numinoso não existiria base sólida para exigências morais. A 
ética não é uma construção meramente social, mas algo derivado desse valor numinoso. 
Ela é "algo mais" do que a moral social, que expressa meramente a consciência coletiva 
numa dada situação histórica. Diferente do que o fascinans, que representa o aspecto do 
numen que possui um valor para mim, significa o augustum um valor baseado em 
fundamentos fora do meu alcance, um valor em si e sui generis a ser respeitado pelos 
homens. O augustum faz a ponte para o conceito complexo do sagrado de Otto, porque 
está ancorado nas profundidades da irracionalidade do numen, embora possibilitando o 
desdobramento do sanctu, que abrange além das qualidades numinosas mencionadas 
anteriormente, momentos racionalmente compreensíveis; as obrigações éticas fazem 
parte deles. 

Podíamos ver como o sagrado contém aspectos racionais, éticos e numinosos e que o 
sagrado como fragmento, fora do seu contexto maior, tende à fragmentar ainda mais. 
Os fragmentos que resultam da decomposição do sagrado são a) uma racionalidade não 
fundamentada, que torna-se um valor em si e dispensa a fé; b) uma ética não 
fundamentada, que tende à ser construção social e resultado de processos discursivos, 
perdendo o "algo mais" que sempre destacou-a frente a mera moral social, e finalmente 
resta c) o numinoso, não explicitado discursivamente e sem desdobramentos éticos. 
Acontece que, curiosamente, parece fragmentar o numinoso, sob condições da alta 
modernidade com a ciência e a técnica no ápice do seu desenvolvimento, ainda mais. 
Identificamos como seus elementos o misterium tremendum, o momento do poder 
superior (majestas), o momento do enérgico (orgé), o momento do mistério do 
completamente outro, o misterium fascinans, o augustus (valor numinoso) e o 
terrivelmente estranho. Estes elementos do numinoso são profundamente irracionais, 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

21
i.e. paradoxal, antinómico e estranho. O pensamento místico tenta uma relação com 
estes elementos no seu conjunto sem tentar privar-as da sua irracionalide e torna-se, na 
medida em que consegue "contatar" o numinoso, consequentemente também irracional. 
Daí provem a dificuldade que o racionalismo ocidental tem com a mística. Ela, a 
mística, visa união e amor, e tenta abrir experiências humanas vividas como positivas. 
Quando o numinoso fragmenta nos seus componentes, fragmenta também a experiência 
mística. Se aproximar sem proteção aos fragmentos do numinoso é a aventura da 
técnica moderna e da forma técnica de pensar. A ciência e a técnica moderna na sua 
tentativa de descobrir os segredos do mundo desocultam tecnicamente aquilo que é. 
Fica despercebido que o desocultamento técnico é tanto permitido pelo Ser, e como tal 
algo que não exclusivamente vem do homem, como fica obscurecido o carater 
contingente do desocultamento técnico. O desocultamento técnico é necessariamente 
como é, mas também poderia ser diferente.  

                                                           
Notas 
 
1 Hölderlin, obras completas, F. Beissner, ed, Stuttgart, vol. III, p. 249 
2 Genesis, 1.28: "Sede fecundos e multiplicai-vos, enchei e subjugai a terra! Dominai sobre os 
peixes do mar, sobre as aves do céu e sobre tudo que vive e se move sobre a terra." 
3 Albert Camus. Hochzeit des Lichts. Zürich 1954, p.45 
4 Platão, Fédon (Phaidon) Em: Os pensadores.São Paulo: Nova Cultural.1996,  p.189 
5 Martin Heidegger (1943, 1998) Heráclito. (A origem do pensamento ocidental e Lógica. A 
doutrina heraclítica do lógos.) Rio de Janeiro: Relume Dumará. Tradução: Marcia Sá 
Cavalcante Schuback. A prélição Heráclito de 1943 foi publicado parcialmente por Heidegger 
em 1954: 
Martin Heidegger (1954, 1994) Logos (Heraklit, Fragment 50); em: ibd. Vorträge und 
Aufsätze, Stuttgart: Neske, p. 199-222 
Martin Heidegger (1954, 1994) Aletheia (Heraklit, Fragment 16); em: ibd. Vorträge und 
Aufsätze; Stuttgart: Neske, p.249-274 
sobre Parmênides: Martin Heidegger (1954, 1994) Moira (Parmenides, Fragment VIII, 34-41), 
em: Vorträge und Aufsätze, Stuttgart: Neske, p. 223-248 
sobre Anaximandro: Martin Heidegger. Der Spruch des Anaximander. Em: ibd., (1950, 1994) 
Holzwege. Darmstadt: Vittorio Klostermann, p.321-374 
6 Meister Eckart. Deutsche Predigten und Traktate. Ed. Por Josef Quint, 1963, Zürich: 
Diogenes 
Meister Eckart. Alles lassen - Einswerden. Mystische Texte. Ed. Por Günter Stachel. München: 
Kösel, 1992 
Herbert Wackerzapp (1962) Der Einfluss Meister Eckarts auf die ersten philosophischen 
Schriften des Nikolaus von Kues. Münster. 
Diethmar Mieth (1979) Meister Eckart. Gotteserfahrung und Weg in die Welt. Olten e Freiburg 
Kurt Ruth (1985) Meister Eckart. Theologe, Prediger, Mystiker. München (biografia) 
7 Bulle de João XXII. de 27.03.1329, em Meister Eckart. Deutsche Predigten und Traktate. 
Orgs. Por Josef Quint.Zürich: Diogenes, 1963,  p.449 
8 Norbert Elias (1939, 1994) O processo civilisador. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor 
9 Gershom Scholem (1957) Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen. Frankfurt am Main 
 Martin Buber (1963) Jüdische Mystik. Em: ibd. Obras, vol. III, Schriften zum Chassidismus, 
München, Heidelberg 
10 Rudolf Otto (1917, 1985) O sagrado: um estudo do elemento não-racional na idéia do 
divino e sua relação com o racional. São Bernardo do Campo: Imprensa Metodista. Tradução 
por Prócoro Velasques Filho do original: ibd. Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des 
Götttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen. München: Beck, 1991; 1. ed. 1917 
 
Áreas de conhecimento: 



           Franz Josef Brüseke:  Formas irracionais de pensar - o pensamento místico 

 

22
                                                                                                                                                                          

Filosofia, Sociologia, História, Teologia, Psicologia 
Autores mais citados: 
Rudolf Otto, Martin Heidegger, Mestre Eckart, Martin Buber, Jean-Paul 
Sartre, Albert Camus, Platão 


