Franz Josef Briiseke”

Formas irracionais de pensar: 0 pensamento mistico

simile simili cognoscitur

Resumo

Podemos constatar manifestacdes do pensamento mistico desde os primordios da
histéria humana. Este pensamento ndo restringe-se a uma época ou a uma regido. Por
iSs0 ndo seria exagero dizer que 0 pensamento mistico tem mais tragos intertemporais e
interculturais do que o racionalismo cientifico que foi essencialmente um produto do
pensamento metafisico ocidental. A mistica faz a ponte entre oriente e ocidente, ela
expressa uma experiéncia tal fundamental que ndo deixou-se encapsular em uma das
grandes religibes mundiais, nem deixou-se expulsar delas, apesar das ondas
racionalizantes que também os grandes sistemas religiosos sofreram, em grau e
intensidade distinto.

O irracionalismo da mistica cristd medieval possui certa evidéncia. Exatamente isto
dificulta o seu entendimento dentro dos padrdes do racionalismo ocidental e de uma
mente treinada a racionalizar e identificar estruturas e estruturacdes inteligiveis. Esta
dificuldade ndo apresenta-se somente como tal, i.e. como a mera incapacidade de
entender um determinado fenémeno. Nao-entendimento e repldio daquilo que eu néo
entendo andam, no caso da mistica, frequentemente juntos.

A impressionante habilidade que o homem ganhou quando comecava aplicar os
conhecimentos cientificos no campo do trabalho, e o imenso crescimento dos seus
conhecimentos na exploracdo do mundo, contribuiram para o esquecimento gradual
mas progressivo das irrracionalidades que fundamentam e envolvem o seu fazer. Parece
oportuno nos lembrar daquilo que ndo esta na alcance das nossas médos e dos Nossos
calculos racionalizantes. Lembrar-se é somente possivel quando ainda tém vestigios na
nossa alma daquilo que esquecemos. Um desses vestigios & um conceito que ainda esta
presente no pensamento contemporéaneo e que nos diz ainda "alguma coisa", apesar da
decadéncia dos grandes sistemas religiosos; € o conceito do sagrado. Este parece esta
carregando a memdria da pré-modernidade.

Palavras Chave:
Racionalidade, Irracionalidade, Mistica, Sagrado

“Franz Josef Briiseke é professor do departamento de Ciéncias Sociais da UFSC; é autor
dos livros Chaos und Ordnung im Prozess der Industrialisierung (1991); A Critica da
Raz&o do Chaos Global (1993); A Légica da Decadéncia (1996); A Técnica e 0s Riscos
da Modernidade (2000) e publicou em co-autoria: Blatter von Unten (1981) e Riqueza
Volatil (1997).



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 2

N&o sabemos porqué, mas entendemos melhor as coisas quando pensamos em 0postos.
Como entender a palavra esquerda sem recorrer ao seu oposto: a direita? Alias o que
seria a esquerda sem a direita? Também enxergamos melhor as estrelas quando
nenhuma luz, a iluminacdo publica por exemplo, atrapalha a nossa visdo. O brilho das
estrelas somente alcanca 0s nossos olhos com um firmamento mergulhado na escuridé&o.
As estrelas precisam, para ser vistas, 0 seu oposto: a escuriddo do universo.

Também as palavras para serem ouvidas precisam algo bem distinto de se mesmo.
Necessitam o siléncio para transportar a sua mensagem para 0S nossos ouvidos. Hora
quando eu falo, interrompo o siléncio. Extingo, assim, o contraste que da vida as
minhas palavras. O exagero pode me levar a falar demais, rapido demais, alto demais.
Este exagero nédo interrompe somente o siléncio; ele extingue-o. Desta maneira, quando
a fala afasta-se longe demais do siléncio ela afasta-se também de um entorno que €
essencial para sua propria realizacéo e torna-se falatorio.

Como falar, entdo, sobre o préprio siléncio? O siléncio, parece, existe para nos mostrar
que a fala tem limites. Com a palavra siléncio denomino algo que desaparece
exatamente no momento quando digo: isto é o siléncio. O siléncio se subtrai, quando se
revela. E inalcancavel por minhas palavras, pois é muito mais uma experiéncia do que
uma coisa, que posso etiquetar com conceitos.

Quando entramos numa das grandes catedrais medievais e fazemos alguns passos na
direcdo do altar sentimos logo que este lugar foi feito para dar espaco ao siléncio. A
conversa da rua, que nos envolveu minutos antes, cede e sentimos 0 peso das nossas
palavras, baixamos a voz e comegamos abrir 0s nossos olhos, nossos ouvidos e nosso
coracao.

O Eu inquieto

Eu sou o que quando digo: eu sou? Por um lado sou alvo dos ataques das minhas
pulsbes. Pulsbes que me empurram, que me vinculam com o passado e 0 presente
animalesco. Na verdade ndo séo as minhas puls@es: eu sinto algo que me leva, que me
determina, que me conduz a acdo nédo refletida. Na verdade eu ndo tenho as pulsdes,
ndo possui elas como um dono possui e dispde, as pulsdes tem mim.

Sou também o eco das exigéncias da consciéncia coletiva. Sinto o peso da moral social
e tento viver conforme as prescri¢des da sociedade. Os agentes da moral social, os pais,
a turma, a galera, o partido, a corporacao etc. me pressionam para dar as respostas as
perguntas da vida conforme as regras estabelecidas por eles. O Super-Ego estampa o
rosto dos outros na minha cara. Ou como canta Raul Seixas: Enquanto vocé se esforca
para fazer tudo igual ...

O meu Ego tem uma posicdo dificil entre as ondas dos desejos que vem do Id e a
consciéncia moral, o meu Super-Ego. Posicdo dificil porque ndo posso me identificar
plenamente nem com um lado nem com o outro. Essa impossibilidade por sua vez ndo é
uma opc¢do minha. O preco da identificagdo plena com as demandas animalescas seria,
tanto como a identificacdo plena com as demandas do Super-Ego a desintegracdo do



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 3

meu Eu. Este ndo é idéntico com os desejos libidinosos nem € idéntico com a opinido
dos outros, a moral social.

A posicdo dificil do Eu é frequentemente motivo de fuga. Tento esquecer as tarefas
dificeis do Ego, que busca manter uma postura equilibrada entre as demandas
contraditérias na minha alma. Podemos nos aliviar compactuando com um lado das
contradicBes; entregamo-nos entdo as pulsdes ou mergulhamos na alma coletiva,
tentando ser somente um exemplar do padrdo comum, um sujeito normal.

Este esquecimento, favorecendo um dos extremos, vivemos com alivio, sintimos uma
libertacdo momentanea. Mas, também, temos que anestesiar 0 nosso Eu para receber a
permissdo da transgressdo na direcdo dos extremos. Alcool, drogas, ritmos, marchas,
palavras de ordem ... muitos sdo 0s estimulos que demitem o Eu temporariamente da
sua responsabilidade. Mas, nos voltamos. Ou melhor: Eu volto e recebo a minha
autoconsciéncia. A morte do Eu era somente temporaria. VVolto e confronto a plena luz
do dia, acordo com remorso e sinto, apesar dele, que a vontade de se entregar ja esta
nascendo de novo. Somos inquietos e ndo sabemos porqué.

O Eu inflado ndo foge da sua situacdo desconfortavel de forma convencional, fazendo o
pacto ou com a libido ou com a moral social. Ele resolve as suas ansiedades
alimentando-as. Como? O projeto do Eu inflado é a permissdo da satisfacdo
conscientemente, definindo-se como o centro do mundo. Fazendo dos outros o espelho
das suas vaidades, consegui inverter o olhar dos outros como instancia moral. Todavia,
0 narcisista continua vivendo na dependéncia dos outros. O Ego no centro das atencdes
vive do aplauso, da fama, da inveja, do reconhecimento. Quando estes se tornam
escassos, entra o Eu inflado em crise.

O Eu profundo

O caminho da mistica € um caminho que envolve o Eu mas ndo é o caminho da moral,
nem das pulsdes, nem da vaidade. A inquietude que o nosso Eu senti ndo leva o mistico
para fora, buscando reconhecimento, nem para cima, no sentido de uma identificacdo
total com a moral social, nem para baixo, no sentido da busca de uma salvacdo na
satisfacdo sensitiva ou animalesca.

O caminho da mistica € o caminha para dentro, € um contato extraordinario com o
préprio Eu, evitando as exigéncias da sociedade centradas no Super-Ego, tentando
manter distancia, também, com as pulsdes, acalmando a sede do sexo e a vontade de
matar e morrer. Nas profundezas da sua alma faz o mistico a experiéncia de fazer parte
da alma do mundo. Nesta experiéncia revela-se o Eu como manifestacdo da alma do
mundo dentro da propria alma e torna-se evidente a unidade de tudo.

Aprofundando o seu Eu, em vez de infla-lo, dissolve-se este, ndo no sentido da sua
negacdo, mas de uma ampliacdo que abraca 0 mundo e recebe-o. Abrir mao das
vaidades quotidianas torna-se, por isso, algo facil para um mistico. Em vez do
reconhecimento social, superficial e fugaz, alimenta uma outra fonte seu Eu, esta
vincula o que se perdeu, religa o que se separou, transcende a situacdo dada.



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 4
1. A Experiéncia Mistica

A palavra mistica sinaliza essencialmente uma experiéncia, sinaliza algo que foge de
uma definicdo clara e distinta. Argumentar em favor da filosofia mistica como defender
outras vertentes do pensamento parece impossivel pela propria esséncia dessa
experiéncia. Todavia falamos sobre experiéncias misticas e corremos o risco de cair,
contrariando todas as nossas intencdes, no falatorio. Na verdade ndo trata-se somente
de um risco, 0 nosso fracasso discursivo ja estd programado e vai acontecer com certa
necessidade. Pois também se pudéssemos falar com as linguas dos anjos quem garante
que o leitor tenha ouvidos para ouvir?

Falar sobre a experiéncia mistica ndo pode ser mais do que uma aproximacgdo. Esta
aproximagdo ndo € meétrica, ndo significa chegar perto mas ndo alcangar. Nos
aproximando podemos entender e sentir em certos momentos a plena verdade das
experiéncias relatadas, para perder no momento seguinte todo contato com a mensagem
das palavras na nossa frente. O nosso empreendimento entdo é frustrante e instigante ao
mesmo tempo. Persegue-se aquilo que se subtrai, movido com a esperanca de alcanca-
lo.

O lugar das nossas explicacdes e argumentacGes € mais precisamente a filosofia
mistica, ai a experiéncia mistica se articula e tenta fazer uma ponte para 0 mundo da
fala. Filosofando sobre a mistica ja& distanciamo-nos dela, pois, este minimo da
distancia € necessario, para alcancar um minimo de probabilidade de comunicagéo.
Todavia, a tentativa de comunicar-se sobre a experiéncia mistica ndo € tdo longe de
outras dificuldades que nos temos quando queremos passar experiéncias para 0s outros.
Quem ja tentou falar sobre a experiéncia de uma dor intensa, sabe que o outro entende a
palavra dor, mas nédo esta sentindo o que vocé esta sentindo. De uma forma semelhante
vive 0 mistico encapsulado na sua experiéncia que possui plena evidéncia para ele
(como a evidéncia da dor) mas nao para 0s outros.

Na literatura sobre a mistica encontramos sempre a expressdo unio mistica para
designar a experiéncia da unido do Eu com o todo ou o divino. Na verdade € isso
somente um aspecto da experiéncia mistica, muito valorizado na mistica medieval crista
e budista. Podemos, além da experiéncia da unido ou unidade, identificar mais outras
experiéncias misticas que até possibilitam para n6s hodiernos o entendimento do nosso
tema. Trata-se entdo de basicamente seis complexos de experiéncias que envolvem
primeiro a unidade, segundo a presenca, terceiro a felicidade, quarto a morte, quinto o
amor e sexto o tempo. Vamos em seguir brevemente relatar porque unidade, presenca,
felicidade, morte e amor possuem um potencial mistico.

Unidade

Encontramos relatos literarios da saudade e da (rara) experiéncia de uma unidade com a
totalidade dos Seres, da natureza, do mundo. Até encontrar um nome para o Todo ja é
dificil. Na linguagem poética com a qual os misticos tem afinidade especial, por que ela
permite oscilar em vez de definir, valoriza a alusdo em vez da denominagdo exata,
aparece este Todo também sob inumeros signos. O poeta Hoélderlin fala sobre um
desejo de reencontrar uma unido com a natureza ou do objetivo de terminar a



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 5

controvérsia eterna entre o Self e o mundo'. J4 o filésofo Max Scheler propde o
conceito sensibilidade cosmovital para expressar a capacidade do homem de sentir-se
como parte do cosmo, sensibilidade, segundo ele, prejudicada por causa da tradicédo
judaica-crista que sempre entendeu o homem, como sendo obrigado, executando
mandamentos biblicos?, & dominar o mundo. Essa unido com a natureza, em Hélderlin e
Scheler, significa mais do que comumente a consciéncia ecologica moderna, que
também destaca 0 homem como parte de um sistema natural maior. A unidade com a
natureza, o mundo, a totalidade de todos os Seres, tem nos dois autores citados
qualidade mistica, transborda a fala da responsabilidade pelos recursos naturais e
transcende a mera consciéncia ambiental.

Frequentemente encontramos nos mitos antigos a constatacdo de uma unidade inicial
entre terra e céu. Com a separacao da terra e do céu surgiu a multiplicidade dos outros
Seres. O homem perdeu a unidade e vive desde entdo com a saudade de reencontra-a;
ele quer abracar ceu e terra. Albert Camus, nos diz : "N&o é sempre facil ser um homem
e ainda muito menos um ser humano puro, pois ser puro significa, reencontrar aquele
lar da alma, onde sentimo-nos ligados ao este mundo, onde pulsa 0 sangue nas nossas
veias no mesmo ritmo como o pulso ardente do sol de meio dia."® Percebemos que a
linguagem poética tem muitas maneiras de falar sobre a unidade. Mais tarde quando
apresentamos a tradigdo do pensamento mistico vamos ver como a fildsofia mistica e os
misticos cristdos medievais colocaram a unio mistica no centro dos seus pensamentos.

Presenca

Somente existe uma presenca para todos os Seres. A variedade refere-se a
multiplicidade das suas caracteristicas; suas qualidades sdo diferentes, mas todos estdo
presentes no mesmo momento. Até um observador esta incluido nesta presenca comum
e pode viver ela intensamente. Basta se acalmar, basta se desligar da correria do dia-dia
e ganhamos uma outra relacdo com o tempo. A experiéncia da presenga comum de
todos os Seres baseia-se na unidade. Eu participo na unidade experimentando a
presenca que eu tenho em comum com todos. A presenga comum € mais do que um
momento comum, este tem a tendéncia de desaparecer na medida em que a consciéncia
linear do tempo divide este em unidades cada vez menores. Desta maneira progredimos
do segundo para um décimo de segundo até aos milésimos de um segundo e assim
adiante. A presenca ndo registra o tempo desta forma linear, pois a presenca nédo
conhece o reldgio para medir o tempo. A presenca possui um tempo proprio que
depende unicamente da sua experiéncia pelo Eu. Nesta experiéncia toca o Eu nos
tempos infinitésimos curtos e infinitésimos longos, mas ndo no sentido linear do
relogio, o Eu experimenta como o tempo implode e se expande no mesmo momento ad
infinitum. Nesta experiéncia o tempo para e torna-se uma eternidade que abrange tudo;
0 Eu participa numa paz universal, é desinteressado, estd somente ai junto com os
outros.

Essa forma de viver a presenca é entdo plenamente harmoniosa e positiva. Mais tarde
vamos ouvir de uma experiéncia negativa da presenca, que € um acordar para a propria
existéncia, vivida como um assalto a nossa consciéncia que encontra-se de repente num
mundo angustiante e sem sentido. A experiéncia do absurdo, relatado por Camus, ou a
"nausea” descrito por Jean-Paul Sartre, testemunham esta maneira diferente de



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 6

conceber a presenca. Curioso € que através dessa experiéncia negativa, abri-se para 0s
dois autores o caminho para uma extrema valorizacdo da vida finita. A minha presenca
na terra é tanto para Camus como para Sartre 0 bem maximo. Parece que os dois
autores expulsaram a experiéncia mistica pela porta de frente para recebé-la na porta
dos fundos.

Felicidade

A felicidade como experiéncia mistica ndo é reduzivel a uma simples satisfacdo, um
contentamento ou algo semelhante. A felicidade como satisfacdo esta ligada com a
variedade dos Seres, é resultado de um arranjo das coisas e circunstancias conforme os
nossos critérios e expectativas. Pois, relatos da felicidade profunda falam sobre uma
aceitacdo plena do mundo e da situacdo dada. Neste momento paz reina na relagéo entre
Eu e 0 Mundo. O Eu ndo conhece mais interesses ou desejos, é feliz sem desejar. Nada
agita mais a nossa alma, todos os impulsos de querer algo fora daquilo que esta sendo
vivenciado cedem uma tranquilidade incomum. O Eu concentra-se, encontra em se
mesmo o centro do mundo sem ser egocéntrico. A concentragdo do Eu inclui uma
abertura plena na direcdo da totalidade do mundo. Esta abertura do Eu ndo leva a um
vinculo superficial com os fendmenos, 0s Seres com seus atributos variados e variaveis.
Muito pelo contrério entra 0 Eu em contato com o fundamento das variagdes, o Ser. Da
experiéncia do Ser dos Seres emana a felicidade mistica, ela vincula-se frequentemente
com a sensacdo da presenca, acima descrita. Nunc stans, chamaram o0s misticos
medievais em latim esta sensacdo de um "agora imovel”, cheio de alegria. Nada menos
do que o eterno, a dimenséao divina, seria nestes momentos especiais presente, presente
na anulacdo do tempo, que parece parar.

Frequente nos relatos misticos sdo sensacdes que parecem transbordar aquilo que a
palavra felicidade pode ainda nos dizer. Em certos momentos o Eu parece sair "fora de
si"" para se dissolver na totalidade do Ser; extasie - do grego ek-stasis - foi chamado este
estado, resultado de préaticas contemplativas e meditativas, incluindo ndo muito raro
também exercicios corporais (abstinéncia, danca, autoflagelacdo etc.) alem de uma
predisposicdo pessoal para esta experiéncia extrema. O contexto cultural perdeu-se por
completo na banalizagdo moderna da extasie no consumo de uma droga que herdou seu
nome. Todavia encontramos ainda na maior distorcdo da experiéncia mistica da
felicidade a reminiscéncia e a saudade de algo que transcende o nosso horizonte
comum.

Amor

Também o amor pertence ao vasto campo da experiéncia mistica. Ele e o conceito da
unidade tem alta afinidade, pois, também o amor quer unido. Isto expressa-se
nitidamente no amor entre homem e mulher. O que ama um homem quando ele ama
uma mulher? A pergunta remete-nos num primeiro momento nas suas qualidades e
caracteristicas, deixa-nos pensar também até em possiveis motivos futeis deste amor,
como a posicdo social que esta mulher ocupa ou 0s bens que ela possui. Rejeitamos
espontaneamente dinheiro como fundamento sério de um amor. Apesar do fato de que
casar-se por causa de dinheiro ainda pode encontrar uma certa compreensdo, nunca



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 7

chamariamos amor o0 que este casamento motivou. Sabemos que o0 amor é algo mais,
algo ndo tdo periférico como o interesse monetario. Amar alguém por causa da sua
aparéncia - dos seus olhos bonitos, por exemplo - ja é algo mais compativel com o
conceito comum de amor. Mas encontramos forte resisténcia quando propomos reduzir
o significado do amor a uma mera atracao fisica. Ele quer somente sexo, mas ele néo te
ama. Consideracdo imediata quando o amor esta sendo reduzido exclusivamente ao seu
aspecto sexual e a unido corporal.

Percebemos que uma reflexdo sobre o amor afasta-nos cada vez mais de interesses
egoistas, sejam eles sociais, financeiros, estéticos, sexuais, etc. e leva-nos passo a passo
na direcdo da pergunta: o que a final é o amor auténtico? O que é o fundamento do
amor? Ouvimos 0 que 0s mais competentes nesta questdo, os poetas, cantam:

Amor, Amor

Quando o mar

quando o mar tem mais segredo
N&o é quando ele se agita

Ném é quando é tempestade
Nem é quando é ventania
Quando o mar tem mais segredo
E quando ¢ calmaria

Quando o amor

Quando o amor tem mais perigo
N&o é quando ele se arrisca
Nem é quando ele se ausenta
Nem quando eu me desespero

O amor tem mais perigo

E quando ele é sincero

(Sueli Costa-Cacaso; cantada por Maria Bethania)

A poesia da Sueli Costa quer nos mostrar o segredo do mar, que também é o segredo do
amor. Ela tenta libertar a nossa percepcao de impressoes superficiais. Ndo a ventania ou
até a tempestade, tdo temidos por nos, sdo essenciais. O vento move a superficie, agita
0 mar, mas desvia a nossa atencdo do segredo oculto nas suas profundezas. Somente a
calmaria que envolve a nossa alma na sua calma, deixa-nos sentir o seu segredo. Este,
todavia, ndo se revela, mas se apresenta como tal: como segredo. Sentimos também que
este segredo das profundezas do mar tem algo que pode nos envolver, é algo que tem
potencial perigoso. E exatamente sobre o perigo do amor fala a segunda metade da
poesia. A poeta ndo pergunta: quando o amor é mais lindo ou algo semelhante, ndo, ela
pergunta: quando o amor tem mais perigo? Ela também ndo diz: quando o amor estd em
perigo? Ela pergunta: quando o amor tem mais perigo? Este perigo € um perigo que
emana do amor, é um perigo para 0s amantes e para o proprio amor. O perigo do amor,
é seu segredo, segredo guardado sob a superficie calma do mar. De novo liberta a poeta
0 nosso pensar de fendmenos secundarios e surpreendemo-nos. Nem mesmo colocar o



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 8

amor em risco é considerado importante, tdo pouco o fato da sua auséncia ou 0 meu
desespero.

Sabemos do final: 0 amor tem mais perigo, quando ele é sincero. A calmaria do mar
oculta o seu segredo. A sinceridade ndo € agitada, ela ndo é uma ventania que move
somente a superficie. A sinceridade calma do amor oculta o seu segredo e significa
também perigo maximo. O mar pode nos puxar para dentro da sua profundeza,
exatamente na hora quando menos esperamos, na hora da calmaria. Assim o0 amor: ndo
a paixao desesperada, ndo, algo tdo pouco espetacular como a sinceridade do projeto da
unido com o amado coloca nos em perigo. Todavia, a poeta ndo pode nos revelar o
segredo do mar, tdo pouco como ela pode nos informar sobre as caracteristicas do
perigo que emana do amor sincero. Seguindo o canto da poesia aproximamo-nos ao
segredo do Ser, a unido plena com ele extinguira a nossa existéncia, por isso o0 amor, € 0
projeto sincero da unido, significam perigo.

Morte

Falamos sobre experiéncias misticas e temos que falar também sobre a morte. Ela néo e
estrito senso uma experiéncia, porque € algo que acontece além do horizonte da nossa
vida. Por causa disso, segundo Epicuro a morte ndo deve nos preocupar; quando nos
somos ele ndo é e quando ele é, ndo somos mais. Surge assim a pergunta como
podemos entdo saber da morte? Aparentemente somente através da morte dos outros,
que nos inevitavelmente confronta com a proépria finitude.

Segundo Heidegger, um dos pensadores que colocou a finitude no centro das suas
atencGes é a morte caraterizada pela sua: a) pendéncia, b) pelo fim e c) pela totalidade.
O que quer dizer issso? A morte estad sempre pendente. Sempre significa que o Eu ou,
na terminologia de Heidegger, o ser-ai, terminando a sua existéncia no ato de morrer,
ndo estd mais. O ser-ai nunca pode morrer, se complementando. Quando se
complementa ja ndo esta mais ai. A morte continua assim na pendéncia da perspectiva
do ser-ai. Sendo pendente penetra a morte toda existéncia; podemos também dizer que
existir significa morrer. Com outras palavras: a morte ndo € algo que acontece com o
ser-ai num futuro remoto e vem como algo externo. Ela ndo € um acontecimento vindo
de fora da nossa existéncia mas, intrinsecamente vinculada com esta, pois sempre no
estado de pendéncia. Como diz 0 poeta: no meio da vida, a morte nos abraca.

Para Platdo filosofar significa também morrer, na medida em que quer uma libertacao
da alma do corpo, tema abordado na véspera da morte de Socrates, e documentado na
escrita de Platdo phaidon. A alma, libertada do corpo, é para Socrates e Platdo, imortal.
E desejavel tentar alcancar através da filosofia uma postura espiritual que antecipa de
certo modo esta libertacdo definitiva da alma na hora da morte. Como? Através de uma
concentracdo da alma ao essencial, j& durante a vida o que inclui a pacificacdo do
desejo, significa assim ascese e abstinéncia da satisfacdo de necessidades superficiais.
Quando a alma contempla-se através dos sentidos o resultado é a inquietacdo, quando
ela se contempla através de si mesmo ela torna-se calma e alcanca, ultrapassando suas
préprias limitacdes, o imutavel e imortal. A contemplacdo em depéndencia dos sentidos



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 9

fica, pelo contrario, presa as coisas mutaveis. O exercicio de morrer através da filosofia
e do reconhecimento do Ser imutavel e eterno ajuda o0 homem, assim Platdo, de perder o
medo da morte. Socrates toma a taga com o veneno mortal, com a maior tranquilidade,
sem nenhuma emoc&o, sem alterar sua expressdo, sem mudar de cor.*

Uma percepgdo da morte atraves de uma filosofia mistica faz o0 medo da morte ceder.
Heidegger que entendeu, quando elaborou sua obra prima Ser e Tempo (1927), o medo
como estado emocional basico do homem - um medo que resultava da consciéncia da
sua propria finitude - mudou na fase madura da sua vida a perspectiva. Agora
valorizando o papel do pastor do segredo do Ser recomenda serenidade frente das
angustias que afligem o ser-ai. Esta mudanca é consequéncia da viragem do filésofo.
Na medida em que o mistério do Ser entra cada vez mais no focus do seu pensar
relativiza-se a importancia da preocupacao (cura, Sorge) do homem com a sua propria e
finita existéncia. Mais tarde vamos ver como 0s misticos medievais transformam a
morte, tdo angustiante para os que ndo sao beneficiarios da fé, em algo que ganha até
qualidades positivas na chamada: mors mistica (morte mistica).

Tempo

Tudo tem seu tempo, ha um momento oportuno para cada empreendimento debaixo do
céu.

Tempo de nascer,

e tempo de morrer;
tempo de plantar,

e tempo de colher a planta.
Tempo de matar,

e tempo de destruir,

e tempo de construir.
Tempo de chorar,

e tempo de rir;

tempo de gemer,

e tempo de dancar.
Tempo de atirar pedras,
e tempo de ajunta-las;
tempo de abracar,

e tempo de se separar.
Tempo de buscar,

e tempo de perder;
tempo de guardar,

e tempo de jogar fora
Tempo de rasgar,

e tempo de costurar;
tempo de calar,

e tempo de falar.
Tempo de amar,



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 10
e tempo de odiar;
tempo de guerra;
e tempo de paz.
Ecclesiastes 3,1-8

Este texto, um fragmento hebréico traduzido para a lingua grega no terceiro século
antes do nascimento de Cristo, faz parte do livro Ecclesiastes do Velho Testamento.
"Tudo tem seu tempo"; esta frase simples podemos entender como a mera constatacdo
de um fato: todos os acontecimentos comegam num determinado momento, duram um
tempo, e dao espago para um outro acontecimento. Entendido assim pensamos o tempo
como uma linha reta, dividido em intervalos, nesta linha cada evento preenche uma
certa quantidade destes intervalos, preenche o seu tempo.

O tempo, entendido como tempo linear, encosta-se no entendimento espacial do tempo.
Pois, a linha é um fendbmeno espacial; é o0 espaco imaginado em somente uma
dimensédo. Sentimos logo no inicio das nossas reflexdes a intimidade enigmatica entre
espaco e tempo. Enigmatica porque nao contentamo-nos com a igualacao entre o tempo
e uma linha reta. N&o satisfaz a nossa curiosidade reduzir o tempo a um espago
achatado e, ainda mais, reduzido & uma Unica dimensdo. O tempo remete-nos a algo
mais. O que seria este algo mais?

Tudo tem seu tempo. Estas palavras confrontam-nos também com uma multiciplidade
de tempos internos a cada ato, cada evento. Estes tempos especificos ndo referem-se a
um determinado intervalo ou a um ponto na linha estendida entre passado e futuro. O
tempo do qual o pronome possessivo "seu" fala é uma propriedade de todos os
fendmenos, uma propriedade distinta que da a cada evento singular o seu peso
especifico. O tempo de nascer é mais do que a mera data do nascimento, como tal um
ponto na trajetdria da flecha do tempo linear. O tempo de nascer € o langamento de um
Ser para dentro do mundo. Sendo no mundo o Ser esta ai, junto com 0s outros Seres
vivos, mas singular na posse do seu tempo. Ter tempo préprio que o nascimento da,
significa mais do que nada a confrontacdo com a propria temporalidade. E possuir
temporalidade é viver a finitude da vida como condicdo existencial.

Tudo tem seu tempo. Tempo de nascer, e tempo de morrer ... O texto dos ecclesiastes
revela sob esta Otica toda dramaticidade do tempo que € proprio do homem. A euforia
do seu lancamento cede abruptamente ao tempo de morrer, mas ndo como uma simples
finalizacdo, também o tempo de morrer ndo é uma mera data no término de uma
trajetdria. O tempo de morrer ndo € o Ultimo ponto de uma linha, pois faz parte do
tempo préprio de cada um, semeado com o tempo do nascimento, permeia a vida e esta
presente na temporalidade da existéncia humana. N&o surpreende entdo que o texto ndo
menciona expressis verbis o tempo da vida, que, para 0 homem moderno destaca-se
entre 0s tempos de nascer e morrer. O tempo que € do homem, é marcado pelo
nascimento e pela morte, a vida possui uma temporalidade forte, que ndo encontra seu
equilibrio entre seus opostos.



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 11

O conceito de tempo préprio despede-se do tempo absoluto que, lembrando-nos do
conceito de espaco absoluto, é homogéneo e linear. Possuir tempo proprio ndo é
exclusividade do ser humano. Podemos diferenciar entre os tempos proprios do mundo
organico e inorganico, entre 0s tempos bioldgicos marcados pelos ciclos de reproducgédo
e 0s tempos microfisicos com suas velocidades extremamente lentas e extremamente
rapidas.

O homem tem tempo proprio, mas ele ndo fez o tempo. Ele pode influenciar como o seu
tempo passa, pois € condenado a ser temporal. O tempo lhe foi dado e forcas além da
sua alcance delimitam o tempo a sua disposic¢ao. Este mistério € desde os primordios do
aparecimento da sociedade humana uma das experiéncias mais fortes do homem e a
fonte mais sélida dos sentimentos religiosos e do pensamento filoséfico.

A experiéncia do tempo permeia todas as outras experiéncias misticas. A experiéncia da
presenca ou da morte, por exemplo, seriam inexistente sem ele. Todavia tende a
experiéncia mistica pré-moderna "resolver" o problema do tempo através da sua
imploséo na presencga ou da sua eternizacdo na unido. A temporalidade, na medida em
que ela leva o ser humano inevitavelmente na direcdo da sua morte, aparece na mistica
medieval entdo sob o angulo da superacdo de um entendimento meramente quantitativo
e linear do tempo. Isto alivia a angulstia que o esgotamento do nosso tempo na morte
geralmente provoca. A filosofia existencial do século XIX e XX escolheu a existéncia
singular e finita como seu tema principal, isto tem as vezes o curioso efeito de causar a
felicidade de estar vivo frente a morte. Na verdade significa a filosofia existencial,
como a de Camus e Sartre, uma experiéncia clara e nitida da presenca, que conhecemos
como experiéncia mistica. Esta mistica sem deus vai nos ocupar ainda mais adiante num
capitulo especifico.

2. Fragmentos historicos do pensamento mistico

Podemos constatar manifestacbes do pensamento mistico desde os primordios da
historia humana. Este pensamento ndo restringe-se a uma época ou a uma regiao. Por
iSso ndo seria exagero dizer que o0 pensamento mistico tem mais tragos intertemporais e
interculturais do que o racionalismo cientifico que foi essencialmente um produto do
pensamento metafisico ocidental. A mistica faz a ponte entre oriente e ocidente, ela
expressa uma experiéncia tal fundamental que ndo deixou-se encapsular em uma das
grandes religides mundiais, nem deixou-se expulsar delas, apesar das ondas
racionalizantes que também os grandes sistemas religiosos sofreram, em grau e
intensidade distinto.

Somente para evidenciar o universalismo do pensamento mistico e para ilustrar o seu
largo espectro mencionamos alguns nomes e vertentes misticos mais conhecidos. Na
india temos a doutrina da Vedanta; na grécia antiga os cultos dos mistérios; no
islamismo o sufismo; no judaismo o chassidismo e a kabbala. No christianismo,
principialmente no fim da idade média, destacaram-se varias correntes, como a mistica
de Jesus e a mistica nupcial de Bernard de Clairvaux; a mistica da paixdo de
Bonaventura; a mistica profética de Hildegard von Bingen; a mistica especulativa do
padre dominicano Mestre Eckhart e dos seus alunos Seuse e Tauler etc. Com o fim da
Idade média a mistica ocidental enfraqueceu, mas ndo deixou de existir, temos entdo na



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 12

Espanha Ignatius de Loyola e Teresa de Avila e Jodo de la Cruz que da tom mistico a
poesia do amor; na RuUssia 0 movimento dos starzen. Vertentes pietistas do século
dezenove, também, sofreram a influéncia da mistica para nem falar sobre a mistica sem
deus do fim do século XIX e do século XX. Vamos em seguir apresentar os principais
pensadores misticos e autores que cujos pensamentos contém, pelo menos, fortes
elementos misticos. Restringimo-nos por enquanto aos pensadores ocidentais, para
evidenciar com maxima clareza possivel sua relagdo tensa com a razao técnica, presente
na filosofia metafisica ocidental e o seu produto: a técnica moderna.

Nietzsche e Heidegger ja chamaram a atencdo pelo fato que o pensamento dos filosofos
gregos, antes de Socrates e Platdo, diferenciam-se bastante dos seus sucessores.
Descobrem ai, entre os chamados pré-socraticos, uma maneira ndo-metafisica de pensar
que, vinculada a arte, ainda ndo participa naquilo que Heidegger chamaria, 2500 anos
depois, esquecimento do Ser. Principalmente Anaximandro, Parménides e Heréaclito,
este ultimo de forma privilegiada, servem de fonte de inspiracdo para o0
empreendimento heideggeriano da superacéo da metafisica.

Depois de um esquecimento de quase quinhentos anos esta sendo redescoberto Meister
Eckart (ca.1260-ca.1328) primeiro pelo romantismo, em especial de Franz Baader,
depois por Franz Pfeiffer, Friedrich Nietzsche, Rudolf Steiner, Gustav Landauer,
Martin Buber, Ernst Bloch, Alfred Rosenberg, Martin Heidegger e muitos outros. Hoje
podemos chamar Eckart o mais influente representante da mistica especulativa na
lingua alema.® Eckart lecionava em 1302/03 e 1311/13 como Magister actu regens, i.e,
como professor catedratico, na universidade de Paris, dai vem a denominacdo Meister
(mestre) que é simplesmente a tradugdo do titulo Magister. A sua catedra da
universidade de Paris era reservada para estrangeiros, além de Eckart s6 mais um outro
foi chamado duas vezes para ocupa-la: Tomas de Aquino. Também na sua ordem, ele
era dominicano, Eckart conseguiu funcGes importantes. Era prior em Erfurt, provincial
para a provincia saxonia e vigario geral em Estrasburgo para os monasterios femininos
de lingua alema. Para protegé-lo melhor contra a critica crescente, os dominicanos
chamaram-o para Col6nia. Aqui a sua propria ordem processou-0 com a intencdo de
reverter as criticas que acusaram Eckart de heresia nos seus escritos e seus sermaes.
Apesar do fato que, como era de esperar, a ordem dos dominicanos inocentou Eckart,
abriu o arqué-bispo de Col6nia um processo inquisitorio. Sabemos da frequéncia destes
processos na época, todavia era um professor de teologia de renome frente a Santa
Inquisicdo bastante incomum. Eckart defende-se na altura, elaborando uma defesa
escrita, que ele apresenta 1327 em Avignon, na sede temporéria do Papa (1309-1377).
Curiosamente desaparece Eckart aqui. Em 1329 informa uma Bula (in agro dominico)
enviada pelo papa Jodo XXII. para Colénia da condenacdo de 28 das suas doutrinas e
da sua morte. A Bula diz na sua introducdo "... alguém das terras alemdes de nome
Eckart e, come dizem, professor dos Escritos Santos, e da ordem dos irmé&os
Dominicanos, queria saber mais do que era necessario ..."’

Eckart ndo queria saber mais do que era necessario, mas com certeza sabia € viu mais
do os seus inquisidores e a consciéncia religiosa comum da época. A mistica de Eckart
ndo era algo somente interior e distante do mundo real. Muito pelo contrério, era a
experiéncia e o conhecimento de Deus. Esta experiéncia nitida ndo abdicava o



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 13

pensamento claro e distinto, nem negava uma sensitividade forte, simplesmente
transbordava e transcendia estes. Varios temas permeiam 0s escritos do mestre, entre
eles s@o 0s mais importantes: a) o homem tem que se livrar de si mesmo (seiner selbst
ledig werden) e se distanciar de todas as coisas para conseguir ouvir a palavra oculta na
sua alma b) este motivo entdo ja visa na direcdo da importancia do siléncio (stilnisse,
stilleswigen, mhd) pois somente ele possibilita ouvir; ¢) 0 homem vai ouvir, em siléncio
e livre de si e das coisas, 0 que? Ele vai ouvir a palavra pois, deus mesmo é uma
palavra, uma palavra ndo falada (Got ist ein wort, ein ungesprochen wort; mhd);
siléncio ndo significa somente ndo falar, ficar em siléncio no estado da libertacéo de si e
das coisas, significa também ser vazio (leer sin, mhd); o vazio atrai Deus, ele ndo tem
como resistir, ele tem que preencher o vazio no coragdo do homem; d) pois a alma deve
fazer a sua parte, tem que se unir ou concentrar em Deus (gesament sin, mhd) e se
estender e levantar com humildade na sua direcédo ((fgezogen sin, mhd); e) uma faisca
na alma (funklin, mhd; Seelenfunke, nhd) vincula esta com Deus, € o ponto de partida
da sua unido com ele, é fonte também de uma alegria dificil de escrever; esta faisca
simboliza também o de repente, surpreendente e espontaneo da experiéncia da unio é,
como Eckart diz, um quebrar e perpassar (Durchbrechen) f) importante é: deixar, deixar
ser, ser sereno; g) ndo ter, ndo saber, ndo fazer, pois o fazer ndo nos sacraliza, é 0 n0sso
ser que sacraliza o fazer; ndo devemos nos preocupar com o agir, mas com aquilo que
nos somos; h) Eckart valoriza a nadificagdo (vernichtung) do homem; o nada nao é na
sua perspectiva somente um vazio, o nihil do aristotelismo, o nada é algo positivo e
perfeito; o nada ndo encontramos atraveés da negacdo daquilo que €, pois é na
perspectiva de Eckart como alids do Zen, alcancével através da concentracdo do todo do
concreto, ndo € vazio , mas a mais absoluta plenitude, é a liberdade, € a verdade, é a
unido.

A ordem dos dominicanos abrigava muitos dos misticos de destaque, como também o
Mestre Eckart. Quando a cura monialium, i.e. 0 acompanhamento espiritual, dos
membros femininos desta ordem passou para os fradres dominicanos (fratres docti),
ganharam estes ultimos grande influéncia sobre a perspectiva teologica das freiras.
Além do mais entraram na segunda metade do século XIIl muitas viuvas ou orfds, uma
consequéncia das grandes perdas de cavalheiros nas cruzadas, nas ordens cristds e em
especial na ordem dos dominicanos. Estas mulheres cultas e oriundas das camadas altas
eram um chéo feértil para a teologia mistica que correspondia, em muitos casos, com
uma disposicdo para uma emocionalidade excéntrica. Esta emocionalidade ainda nao
tinha sofrida sua domesticagdo no processo do crescente controle dos afetos resultado
da racionalizacdo que acompanha o processo civilizatdrio na Europa e descrito por
Norbert Elias.® Entender a ldade Média exige, além das informacdes historicas
necessarias, também uma transposicao para dentro do estado emocional dos homens e
mulheres desta época.

Todavia, somente estes fatores ndo explicam a forca da onda mistica que varre trés
séculos do "outono™ da Idade Média européia e alcanca seu auge, na Alemanha, no
século XIV. Nesta época a decadéncia da cultura dos cavalheiros (Staufer) e o
surgimento lento de uma cultura urbana e burguesa marcam a passagem da ldade Média
Alta para a ldade Média Tardia. Sdo tempos de crise, a igreja estd sacudida por
movimentos de base que exigem uma leitura original da biblia, por seitas que



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 14

combatem o papismo, por poderes monarquicas que desafiam a autoridade do papa. No
século 13 a igreja romana conseguiu uma vitoria contra Friedrich Il. (1212-1250), que
mostrou-se logo como temporario. O deslocamento da sede do papa para Avignon
(1309-1377), depois de um meio século de lutas e intrigas entre Kaisertum e a igreja,
evidencia a profundidade da crise. Pois também fora do campo conflituoso do poder
politico aumentam as tensdes: a danca da morte, motivo artistico cultivado desde entéo,
procurava, ndo pela primeira e ndo pela ultima vez, Europa como um dos seus palcos
preferidos. A morte negra, a peste bub6nica, mata sem se revelar como uma doenca
infecciosa, assim nos anos 1347-1352. Frente do terror existencial buscam uns prazeres
efémeros, celebram o carnaval antes da paixdo, pois perderam a perspectiva cristd da
resignatio e da ressurreicdo. Outros avaliam a relagédo entre Bem e Mal e comecam
acreditar, face dos sofrimentos incomensuraveis, numa supreméacia do Mal. Com forcas
magicas tentam pessoas assustadas cercar as forcas do Mal e dedicam-se a praticas e
rituais diabolicos. O paganismo, nas margens da europa latina, tardiamente
"civilizadas™" pelo império romano e mais tarde ainda alcancadas pelo cristianismo €
ainda presente na inconsciéncia coletiva e oferece-se, com suas inclinagdes panteistas e
animistas, como alternativa oculta. Isto vale em especial para as antigas terras celtas e
germanicas.

Em contraste com o lado irracional e desordenado da Idade Média, que prevalece no
Senso comum como sua caracteristica principal, encontramos, para completar as suas
tensdes intrinsecas, um grande avango na direcdo da racionalizacéo e da sistematizacdo
do pensamento. Ja desde o século IX, tentaram tedlogos e filésofos em Laon, Melun,
Paris, nas escolas de Saint Victor e Chartres unir o pensamento filoséfico com a
doutrina da revelagdo cristd. Com énfase foi tratada o método de pensar, que valorizava
uma elaboracdo clara da questdo (quaestio), uma limitacdo e distingdo precisa dos
conceitos (distintio), a argumentacdo l6gica e uma consideracdo formalmente correta
dos argumentos e contra-argumentos (disputatio). A escoléstica medieval alcanga seu
auge no século treze quando Vvarios momentos historicos favorecem 0 seu
desenvolvimento. Paradoxalmente, em consequéncia das cruzadas intensificam-se 0s
contatos do ocidente com os arabes, que evoca na Europa um certo choque cultural e
leva a aceitacdo de vérias conquistas culturais e intelectuais do mundo &rabe. Na
disputa escolastica com Aristoteles e seus interpretes gregos e arabes ganhou a filosofia
e teologia cristd novos horizontes. O aristotelismo cristdo de Albertus Magnus e Tomas
de Aquino torna-se, em termos, temporariamente hegemonico na Escolastica e
marginaliza posi¢des de Bonaventura e Averrfes. Pois logo formou-se entre o0s
franciscanos, com Duns Scotus, uma forte contra-posicdo. Assim a escolastica dispunha
sobre diversos grandes sistemas argumentativos, tanto na perspectiva tomista como
scotista. No século XIV e XV entra a escolastica em decadéncia. O nominalismo de
Wilhelm Ockam contribui decisivamente para a dissolu¢do da unidade de pensamento
escolastico, que se perde na disputa de questbes formais e secundérias. Todavia
podemos dizer que a filosofia da natureza do nominalismo preparava o chdo para o
surgimento da fisica moderna.

Quem fala sobre a mistica cristd tem que falar também sobre a Kabbala, a tradi¢do
mistica judaica. Esta mostra a sua maturidade no século XIlI, principalmente na Espanha
e no Sul da Franca, é entdo contemporanea da mistica cristd medieval. Pois ela tem uma



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 15

histéria que nos remete até o século Il até VI, quando surgem os textos do livro Sefer
Jesira. Em 1180 comecam circular copias do Sefer ha-Bahir na Francga, contendo
interpretaces misticas da biblia de autores anénimos. Uma outra obra, o livro Sefer ha-
Sophar do século XII1, é considerada uma das obras chaves da Kabbala, competindo na
sua importancia para circulos judaicos nao-ortodoxos, como livro Sefer ha-Sohar que
contem 2400 péaginas de interpretacGes misticas da Tora e foi provavelmente escrito por
Moses Leon da Castilia entre 1240 e 1305.

A mistica kabbalista encontrou no chassidismo da europa oriental uma forte
continuacdo. O chassidismo surgiu no seculo XVIII e tornou-se popular na Polénia,
Romeénia, e na Ucrania. Podemos até chamar o chassidismo um movimento social que
procurava uma resposta, um caminho para Deus, em tempos de perseguigédo secular do
judaismo europeu. Esta perseguicdo conseguiu em fim quase exterminar o chassidismo
junto com as populagbes judaicas dos paises mencionados durante o genocidio
nacional-socialista (1939-1945).

Foi Gershom Scholem e Martin Buber (1878-1965) que preservaram na sua obra a
meméria do chassidismo.? Martin Buber escreve: "O chassidismo é a Kabbala que se
transformou em Ethos. Mas a vida que ele ensina ndo é ascese, mas alegria em Deus.
(...) (O chassidismo) integra o além no aquém e deixa o agir e formar como a alma
forma o corpo. Seu cerne é um ensinamento para o éxtase como o0 topo da nossa
existéncia. Mas o éxtase ndo é aqui uma 'nadificacdo' da alma como na mistica alem4,
mas o seu desdobramento ..."(Buber, 1963:15) A palavra Kabbala vem do hebraico
kibbel e significa tanto como "receber"”. A mistica judaica com suas varias e influentes
vertentes valoriza a imaginacdo de um Deus vivo, que se manifesta na criagao,
revelacdo e salvacdo. A contemplacdo kabbalista leva no seu auge a experiéncia da
presenca de Deus em tudo o que é. Também fazeres cotidianos como beber ou comer,
se feitos na consciéncia desta omnipresenca de Deus, podem se tornar meios para a
unido com este Gltimo. A menor hostilidade do chassidismo referente ao corpo humano
e seus desejos sexuais, permite a descoberta do divino também na unido amorosa de
homem e mulher. A mistica nupcial do cristianismo é nitidamente, apesar da sua
linguagem erdtica, mais abstrata e menos sexual.

Os misticos medievais cristdos na Europa apoiam-se teoldgicamente, sem explicitar
isso sempre ou até sem ter consciéncia disso, nos apdstolos Jodo e Paulo e no Pseudo-
Areopagita. Deles, mas principalmente de Jodo vem também a forma literaria dos
grandes relatos visionarios. Os textos biograficos das freiras mostra a influéncia
literaria de Santo Agostinho e suas confissiones. Os documentos que circulavam entre
0s amigos de Deus (Gottesfreunde), um movimento ou, melhor dito, uma rede de apoio
e comunicacdo de misticos concentrados na vale do Rio Reno, ndo tinham sempre o
mesmo valor literario nem eram de qualidade e de teor homogéneo. Encontramos ao
lado de obras que influenciaram profundamente o desenvolvimento da lingua alema e
que se destacam como obras teoldgicas ou filosoficas, simples textos que ndo sdao mais
do que biografias mal escritas e em termos de conteudo, cOpias imperfeitas de outras
obras.

Parece que somente no século vinte a histdria comeca ter uma relagdo "normal™ com a
idade média e sua forma de viver a religiosidade cristd. Atras das bruxas aparecem



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 16

tedlogas e médicas, e atras das visdes para-normais e revelagcdes fantasticas aparece
uma outra vertente da teologia cristd ou a continuacao da filosofia mistica. Todavia, ndo
seria aconselhavel expurgar toda e qualquer irracionalidade da mistica medieval ou
confundir a Santa Inquisicdo como uma campanha de homens possuidos pelo poder e
pelo intelecto teoldgico contra mulheres sabias e especialistas em medicina popular. O
que hoje nos impressiona é, muito pelo contrario, exatamente a coragem intelectual e
pessoal com a qual homens e mulheres religiosas assumiram o cerne irracional do
sagrado. Na repressdo da igreja romana contra a vertente mistica dentro de suas
proprias fileiras manifesta-se 0 processo da racionalizacdo ocidental, que é
primeiramente desencantamento, combate a magia e outras formas irracionais de
religiosidade. Feito isto, i.e. depois da tabula rasa religiosa, da racionalizagdo
teoldgica, no final da idade média, a primeira onda de cientificizacdo podia dar conta do
recado. As palavras racionalidade e racionalizacdo ganham seu sentido em contato com
seu oposto i.e. a irracionalidade, o completamente outro da razdo. A fala
contemporanea de "varias racionalidades" encobre cada vez mais este sentido e sua
verdadeira problematica. O oposto da racionalidade ndo é uma outra racionalidade, o
oposto é tudo aquilo que o processo da racionalizacao sacrificou, identificando-o como
magico, diabdlico, louco, paradoxal, inexplicavel, absurdo, ilégico, emocional, com
uma palavra: irracional. Acontece que, na medida em que a teologia crista racionalizou
0 conceito do sagrado, esqueceu que este ndo vive, sem seu fundamento sem
fundamento. O fundamento sem fundamento é¢ o que Rudolf Otto chama o numinoso.
Segundo ele € o sagrado um conceito composto que tem uma camada teoldgica,
altamente racionalizada, uma camada ética, e um cerne i.e. 0 proprio numinoso que é
profundamente irracional. Se o cerne do sagrado ndo fosse irracional, a fé seria
dispensavel. O sagrado exige fé porque é inacessivel a razdo ou procedimentos de
refutibilidade cientifica.

O renascimento da Europa é também o renascimento da metafisica grega, patrono do
progresso da razdo, até que ela mesma tinha forca suficiente para voltar-se contra suas
proprias raizes filosoficas. A religido liquida a religido, a filosofia liquida a filosofia, e
a ciéncia .... E a ciéncia? Sera que estamos em via de liquidar a ciéncia com meios
cientificos?

3. O cerne irracional do sagrado: 0 numinoso

O irracionalismo da mistica crista medieval possui certa evidéncia. Exatamente isto
dificulta o seu entendimento dentro dos padrbes do racionalismo ocidental e de uma
mente treinada a racionalizar e identificar estruturas e estruturacdes inteligiveis. Esta
dificuldade ndo apresenta-se somente como tal, i.e. como a mera incapacidade de
entender um determinado fenémeno. Nao-entendimento e repddio daquilo que eu néo
entendo andam, no caso da mistica, frequentemente juntos. O repudio do viés irracional
da mistica tem vérias raizes, uma delas esta ancorada na propria psique do homem.
Aliés o proprio repadio ja indica, pelo fato de tratar-se de uma reacdo emotiva, que 0
nosso tema envolve questdes psicoldgicas.

Sabemos depois de mais de um século da existéncia de diversas escolas psicoldgicas,
entre elas a psicanalise na tradi¢do de Freud e Jung, que o gelo esta fino sob o qual foi
erguido a nossa consciéncia. Na verdade luta 0 nosso Eu permanente, por um lado, com



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 17

as demandas normativas implantadas na nossa alma através da educacdo e da
convivéncia social, e por outro, com os desejos e as necessidades vinculadas a nossa
corporalidade com seus aspectos animalescos. "Racionalizar" é o nosso negdcio
cotidiano, para garantir tanto a nossa integridade psiquica, que exige um minimo de
atendimento das necessidades afetivas, entre elas as sexuais e as agressivas, cOmo a
nossa sobrevivéncia em sociedade, que pressuple a aceitacao das suas normas basicas.
Nao é facil para 0 nosso Eu conseguir um equilibrio entre demandas tédo fortes, e ndo
s80 raros 0s momentos em que perdemos-o.

Podemos observar que exatamente estas pessoas que malmente conseguiram se
estruturar conforme as exigéncias civilizatorias e domar suas pulsdes para tornarem-se
pessoas sociais e cultas, tendem a erupgfes agressivas quando encontram-se em
situacOes que ameacam o seu delicado estado. Defendemos entéo a racionalidade da
nossa conduta de vida com emocéo, se for necessario. Em um longo processo histérico
foi preparado o que é hoje 0 homem moderno, com a sua alta capacidade de controlar
seus afetos ou desviar e transferir suas energias libidinosas para campos socialmente
aceitas.

No processo civilizador que todas as culturas conhecem, ganha a racionalizacdo - no
ocidente - um status privilegiado. Isto promoveu tanto o desenvolvimento da ciéncia e
da técnica como levou para uma conduta de vida ascética com a valorizagéo do trabalho
profissional ininterrupto. Apesar do fato de que os impulsos desta conduta de vida
racional nos remetem a uma motivacdo religiosa, obra iniciada nos tempos da
escolastica e da Santa Inquisicédo e fortalecida decisivamente pela reforma protestante,
ficou a base religiosa, i.e. irracional, do modo vivendi do homem moderno obscurecido.

A impressionante habilidade que o homem ganhou quando comecava aplicar 0s
conhecimentos cientificos no campo do trabalho, e o imenso crescimento dos seus
conhecimentos na exploracdo do mundo, contribuiram para o esquecimento gradual
mas progressivo das irrracionalidades que fundamentam e envolvem o seu fazer. Parece
oportuno nos lembrar daquilo que ndo estd na alcance das nossas maos e dos nossos
calculos racionalizantes. Lembrar-se € somente possivel quando ainda tém vestigios na
nossa alma daquilo que esquecemos. Um desses vestigios € um conceito que ainda esta
presente no pensamento contemporaneo e que nos diz ainda "alguma coisa", apesar da
decadéncia dos grandes sistemas religiosos; € o conceito do sagrado. Este parece esta
carregando a memdria da pré-modernidade, quando o mundo ainda estava coberto pelo
céu e ndo perambulava como planeta e sem sentido pelo espaco vazio.

O sagrado solitario, fora dos grandes contextos, pode ser considerado um produto do
enfraguecimento e, em parte, da dissolugdo das grandes composi¢ées cosmogonicas e
em geral das visdes religiosas do mundo. O sagrado é um fragmento ainda a nossa
disposicdo ou seria melhor dizer: a nossa espera? Como fragmento diz o sagrado
"alguma coisa" sobre aquilo que fragmentou, também, existe a possibilidade de que o
fragmento sagrado fragmenta ainda mais. O que quer dizer isso?

O sagrado € um conceito composto — sempre integra um momento ético e, nas grandes
religides orientais e ocidentais, um momento racional. Atrds desta concepcdo madura e
complexa do sagrado, cultivada por exemplo pelas igrejas cristds, existe um outro



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 18

momento, que uma concepc¢do racionalizante do sagrado perde facilmente de vista.
Rudolf Otto chama este momento “o numinoso”, que ndo somente foge da alcance dos
conceitos como é possuidor de uma série de qualidades. Seu cerne é irracional par
excelence, como tal dificilmente explicavel ou acessivel com meios da reflexdo
cientifica. Todavia existem testemunhos da experiéncia do numinoso, e uma
predisposi¢do nao-cognitiva — a principio em qualquer criatura — que possibilita e leva
ao sentimento do numinoso. Otto tem plena consciéncia que uma consideracdo do
momento irracional do divino foge com facilidade da comunicagéo usual, que ndo pode
abrir méo da sua propria racionalidade. Sem uma certa benevoléncia do leitor, disposto
a abrir mdo de procedimentos hermenéuticos considerados como racionais, terminaria
logo a tentativa de uma aproximacdo, uma melhor compreensdo do numinoso. E
realmente a sua abordagem exige sentimentos comuns entre autor e leitor, sem 0s quais
as analogias, aproximacdes literarias, exemplos e documentos historicos dificilmente
sdo compreensiveis. E Otto quer que nos entendamos; que se trata no caso do numinoso
de um fenébmeno irracional mesmo. Exatamente isto € o tema central do livio O
Sagrado, resgatar atras da cortina racionalizante da propria teologia crista aquilo que a
raz80 nao acessa; mostrar a grandeza do ndo-inteligivel perante o qual os
empreendimentos cientificos se tornam algo irrisério.™

Otto atribui ao numinoso uma vida prépria, vé nele o chdo da fé, sem o qual todas as
derivacGes racionais e éticas seriam algo sem folego ou, melhor dito, sem forca e
espirito. O numinoso, para Otto, ndo é algo simplesmente nao-racional, como 0 sdo 0s
nossos sentimentos, € irracional numa profundidade e forca que abraca conceitualmente
a ira dei, imprevisivel, imensuravel e injusta, tanto quanto o amor dei que segura 0
homem, jogado no aberto da sua existéncia, quando ele menos espera. Apesar da
constatacdo do numinoso como o completamente outro, Otto ndo desiste da tentativa —
e ai 0 meérito do livro — de uma melhor aproximacdo deste fenbmeno com meios
discursivos. No seu empreendimento, ao inverso dos seus colegas sociélogos que
pensam o sagrado do ponto de vista da sociedade, Otto devolve ao numinoso o status de
fonte primaria, para nao dizer de um sujeito poderoso e terrivelmente estranho que €
independente de qualquer projecéo social e perante o qual o homem treme ou se derrete
em delicias mé&ximas.

Quais sdo, entdo, os momentos caracteristicos do numinoso? Sublinhamos que o
numinoso é o sagrado menos seu momento ético e, dizemos iSSO mais uma vez, menos
seu momento racional. Apesar do fato de que 0 numinoso € completamente inacessivel
para qualquer conceituacao racional apresenta o autor sete caracteristicas ou momentos
do numinoso; sdo eles: o momento tremendum, o momento do poder superior
(majestas), o0 momento do enérgico (orge), o momento do mistério (0 completamente
outro), o fascinans, o augustus (valor numinoso) e o terrivelmente estranho (das
Ungeheure).

A irracionalidade do numinoso, que blogueia sua conceituacdo explicita, faz necessario
se referir aos sentimentos que o préprio numinoso provoca. Um dos sentimentos mais
profundos é resultado da experiéncia do misterium tremendum. Neste misterium entra o
homem em contato com o segredo da criagéo, 0 que pode resultar nas manifestacfes
emocionais mais diversas como, no seu nivel mais rudimentar e cru, temor, medo ou
panico; mas encontramos também formas mais brandas de sentimentos e reacfes, uma



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 19

delas é simplesmente o siléncio, frente a algo indizivel e inexplicavel, siléncio que quer
evitar que a fala do segredo do Ser torne-se falatorio. A histdria dos monastérios
cristdos, que escolheram o siléncio como parte integrante de uma maneira de viver sua
fé, mostra que esta atitude, muito estranha para uma pessoa moderna, era algo
realmente existente.

O Deus do velho testamento descarrega em certos momentos de forma subita sua ira
sobre os homens. Nem sempre € essa ira dei vinculada aos atos punitivos, consequéncia
da violacdo das normas divinas. Como diz Otto: “Um aspecto curioso da ira de Jahve
sempre chamou atencdo. Primeiro aparece em alguns lugares do velho testamento de
forma evidente, que essa ira ndo tem nada a ver, de antemdo, com qualidades éticas. Ela
explode e manifesta-se de forma enigmatica, como uma forga natural oculta, como esta
sendo falado comumente, como eletricidade armazenada, que se descarrega acima
daquele que se aproxima demais” (Otto, 1991, p. 21).

O sentimento da majestas transmite a sensacdo de anulacdo da prépria existéncia, (0 eu
torna-se poeira e cinzas) por um lado, e da onipoténcia da transcendéncia, por outro. O
objeto transcendente ganha um status de uma presenca plena enquanto o ego confronta-
se com a experiéncia da dissolucio de si mesmo. E menos um sentimento de
dependéncia, e muito mais a impressdo do poder irrestrito do completamente outro.
Tanto na mistica cristd, com mestre Eckart, Tersteegen e outros, quanto na mistica
islamica, com Bajesid Bostami por exemplo, encontram-se documentos deste momento
da majestas evocado pelo numinoso. Aspectos do mistica da majestas encontram-se
também na literatura moderna e sua mistica sem Deus, que nos vai ocupar ainda mais
adiante.

Vontade, forca, movimento, agitacao, atividade e paix&o caracterizam 0 numinoso como

algo enérgico que mostra-se tanto no demoniaco como na idéia do deus vivo. Este
momento de irracionalidade da orgé € o que mais se opde ao deus filosofico,
racionalizado e moralizado. Encontramos em Lutero uma interligagdo entre a
omnipotentia dei e essa orgé do deus vivo, também a mistica dindmica do mestre Eckart
resgata o enérgico do numinoso.

Uma ciéncia complicada demais ou uma maquina cujo funcionamento ndo entendemos
ndo é misterioso. Misterioso € aquilo que subtrai-se principalmente e para sempre de
um acesso cognitivo, ainda mais, na experiéncia do misterioso fazemos a experiéncia
do completamente outro, que nos repele e nos atrai. O nada, da mistica cristd medieval,
e 0 nirvana do budismo sdo, na interpretacdo de Otto, ideogramas numinosos do
completamente outro. Otto mostra o desenvolvimento historico no entendimento do
mistério, na sua qualidade de mirum. Primeiro trata-se do somente estranho, que
ultrapassa os limites do nosso entendimento, se transformando num segundo momento
no paradoxal, perturbador e aparentemente contrario as regras da nossa razdo. Num
terceiro e Gltimo momento desemboca o mirum no antinémico, contraditorio em si e sua
forma mais irracional, que se opGe em movimentos grotescos a qualquer ldgica e
surpreende a razdo. O estranho, 0 paradoxal e o antindbmico aparecem integrados no
misterium do numinoso na confrontacdo com o completamente outro. Salve ressaltar
que o estranho, o paradoxal, e 0 antindbmico encontram-se na arte e literatura do século
vinte como em nenhuma época antes, tanto enquanto tema como enquanto meio de



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 20

expressao, todavia — e ai a especificidade historica — descoberto de qualquer mistério
religioso. A categoria do absurdo, provavelmente, é a expressdo mais nitida do
aparecimento do mirum, sob condigdes modernas. A forma nua dos elementos do
numinoso na atualidade, quando eles se mostram libertados do seu contexto
transcendental, vai nos ocupar ainda mais adiante.

O misterium tremendum tem como complementacédo e oposicao o fascinans. Este em vez
de repelir e afastar o homem atrai e requer aproximacdo. No fascinans 0 numinoso
promete 0 Sao, acena com algo que é sempre mais ou ainda mais. Em contato com este
ainda-mais o homem sente uma felicidade plena, que transcende qualquer estado
emocional comum. A impressdo que o fascinans deixa na alma humana é indizivel, a
lingua é incapaz de expressar 0 que a alma sente. Isto, mais uma vez, sublinha o carater
profundamente irracional do numinoso; esta vez na sua forma atraente e fascinante.

O sentimento do enormemente estranho une, num certo sentido, momentos do misterio,
do tremendum, da majestas, do enérgico e do augusto. O enormemente estranho
ultrapassa, como 0s outros momentos do numinoso, 0 nosso horizonte racional, e faz
mais do que assustar pois coloca 0 homem numa posicdo de humildade frente a
dimensdes tanto do universo como da nossa existéncia e dos nossos feitos. Sofocles se
refere a0 enormemente estranho quando escreve: Muito existe que é enormemente
estranho. Pois nada é mais estranho do que o homem.

O numinoso possui, segundo Otto, uma forca que fundamenta finalmente qualquer
valor ético. Sem o valor numinoso ndo existiria base sélida para exigéncias morais. A
ética ndo é uma construcao meramente social, mas algo derivado desse valor numinoso.
Ela é "algo mais™ do que a moral social, que expressa meramente a consciéncia coletiva
numa dada situacao histérica. Diferente do que o fascinans, que representa o aspecto do
numen que possui um valor para mim, significa 0 augustum um valor baseado em
fundamentos fora do meu alcance, um valor em si e sui generis a ser respeitado pelos
homens. O augustum faz a ponte para o conceito complexo do sagrado de Otto, porque
estd ancorado nas profundidades da irracionalidade do numen, embora possibilitando o
desdobramento do sanctu, que abrange além das qualidades numinosas mencionadas
anteriormente, momentos racionalmente compreensiveis; as obrigacfes éticas fazem
parte deles.

Podiamos ver como o sagrado contém aspectos racionais, éticos e numinosos e que o
sagrado como fragmento, fora do seu contexto maior, tende a fragmentar ainda mais.
Os fragmentos que resultam da decomposi¢éo do sagrado sdo a) uma racionalidade néo
fundamentada, que torna-se um valor em si e dispensa a fé; b) uma ética nédo
fundamentada, que tende a ser construcdo social e resultado de processos discursivos,
perdendo o "algo mais" que sempre destacou-a frente a mera moral social, e finalmente
resta ¢) o numinoso, ndo explicitado discursivamente e sem desdobramentos éticos.
Acontece que, curiosamente, parece fragmentar o numinoso, sob condicbes da alta
modernidade com a ciéncia e a técnica no apice do seu desenvolvimento, ainda mais.
Identificamos como seus elementos o misterium tremendum, o momento do poder
superior (majestas), o momento do enérgico (orgé), o momento do mistério do
completamente outro, o misterium fascinans, o augustus (valor numinoso) e o
terrivelmente estranho. Estes elementos do numinoso sdo profundamente irracionais,



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico 21

i.e. paradoxal, antinémico e estranho. O pensamento mistico tenta uma relacdo com
estes elementos no seu conjunto sem tentar privar-as da sua irracionalide e torna-se, na
medida em que consegue "contatar" 0 numinoso, consequentemente também irracional.
Dai provem a dificuldade que o racionalismo ocidental tem com a mistica. Ela, a
mistica, visa unido e amor, e tenta abrir experiéncias humanas vividas como positivas.
Quando o numinoso fragmenta nos seus componentes, fragmenta também a experiéncia
mistica. Se aproximar sem protecdo aos fragmentos do numinoso € a aventura da
técnica moderna e da forma técnica de pensar. A ciéncia e a técnica moderna na sua
tentativa de descobrir os segredos do mundo desocultam tecnicamente aquilo que é.
Fica despercebido que o desocultamento técnico é tanto permitido pelo Ser, e como tal
algo que ndo exclusivamente vem do homem, como fica obscurecido o carater
contingente do desocultamento técnico. O desocultamento técnico é necessariamente
como €, mas também poderia ser diferente.

Notas

L Holderlin, obras completas, F. Beissner, ed, Stuttgart, vol. I11, p. 249

2 Genesis, 1.28: "Sede fecundos e multiplicai-vos, enchei e subjugai a terra! Dominai sobre os
peixes do mar, sobre as aves do céu e sobre tudo que vive e se move sobre a terra."”

* Albert Camus. Hochzeit des Lichts. Ziirich 1954, p.45

* Platio, Fédon (Phaidon) Em: Os pensadores.Sdo0 Paulo: Nova Cultural.1996, p.189

> Martin Heidegger (1943, 1998) Heraclito. (A origem do pensamento ocidental e Ldgica. A
doutrina heraclitica do 16gos.) Rio de Janeiro: Relume Dumard. Tradugdo: Marcia S&
Cavalcante Schuback. A prélicdo Heraclito de 1943 foi publicado parcialmente por Heidegger
em 1954:

Martin Heidegger (1954, 1994) Logos (Heraklit, Fragment 50); em: ibd. Vortrdge und
Aufsatze, Stuttgart: Neske, p. 199-222

Martin Heidegger (1954, 1994) Aletheia (Heraklit, Fragment 16); em: ibd. Vortrdge und
Aufsétze; Stuttgart: Neske, p.249-274

sobre Parménides: Martin Heidegger (1954, 1994) Moira (Parmenides, Fragment VIII, 34-41),
em: Vortrage und Aufsatze, Stuttgart: Neske, p. 223-248

sobre Anaximandro: Martin Heidegger. Der Spruch des Anaximander. Em: ibd., (1950, 1994)
Holzwege. Darmstadt: Vittorio Klostermann, p.321-374

® Meister Eckart. Deutsche Predigten und Traktate. Ed. Por Josef Quint, 1963, Ziirich:
Diogenes

Meister Eckart. Alles lassen - Einswerden. Mystische Texte. Ed. Por Gunter Stachel. Miinchen:
Kdsel, 1992

Herbert Wackerzapp (1962) Der Einfluss Meister Eckarts auf die ersten philosophischen
Schriften des Nikolaus von Kues. Miinster.

Diethmar Mieth (1979) Meister Eckart. Gotteserfahrung und Weg in die Welt. Olten e Freiburg
Kurt Ruth (1985) Meister Eckart. Theologe, Prediger, Mystiker. Munchen (biografia)

" Bulle de Jodo XXII. de 27.03.1329, em Meister Eckart. Deutsche Predigten und Traktate.
Orgs. Por Josef Quint.Zirich: Diogenes, 1963, p.449

® Norbert Elias (1939, 1994) O processo civilisador. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor

® Gershom Scholem (1957) Die judische Mystik in ihren Hauptstrémungen. Frankfurt am Main
Martin Buber (1963) Jidische Mystik. Em: ibd. Obras, vol. Ill, Schriften zum Chassidismus,
Miinchen, Heidelberg

19 Rudolf Otto (1917, 1985) O sagrado: um estudo do elemento ndo-racional na idéia do
divino e sua relagdo com o racional. S8o Bernardo do Campo: Imprensa Metodista. Traducéo
por Précoro Velasques Filho do original: ibd. Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des
Gotttlichen und sein Verhaltnis zum Rationalen. Miinchen: Beck, 1991; 1. ed. 1917

Areas de conhecimento:



Franz Josef Briiseke: Formas irracionais de pensar - 0 pensamento mistico

22

Filosofia, Sociologia, Historia, Teologia, Psicologia

Autores mais citados:
Rudolf Otto, Martin Heidegger, Mestre Eckart, Martin Buber, Jean-Paul

Sartre, Albert Camus, Platao



