
Esta obra tem licença Creative Commons
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0

Estudos Literários e Culturais: Artigo

* Leonardo Afonso é pesquisador e tradutor shakespeariano, professor substituto de Literatura Inglesa na 
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Mestre pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), 
e doutor pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp), publicou como tradutor A Tragédia de Hamlet, 
Príncipe da Dinamarca (2019), A História de Cardênio (no prelo) e Lucrécia (no prelo). E-mail: afonso.
leonardo@gmail.com. ORCID: orcid.org/0000-0002-0496-8030.

https://doi.org/10.5007/2175-8026.2026.e103990 

REPRESENTAÇÕES DA LOUCURA NA TRAGÉDIA 
SHAKESPEARIANA: HAMLET, MACBETH E REI LEAR

Leonardo Augusto de Freitas Afonso1*
1Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, Brasil

Resumo
A loucura é uma faceta da experiência humana que assusta e fascina, e 
que tem um grande potencial para a tragédia. William Shakespeare não 
deixou de se aproveitar dessa oportunidade. Neste artigo, discutimos as 
representações da loucura em três de suas tragédias: Hamlet, Macbeth 
e Rei Lear. Após serem apresentadas as percepções contemporâneas 
sobre a loucura e os antecedentes literários relevantes, debatem-se 
individualmente as peças em seu conteúdo relacionado à loucura. Em 
Hamlet são discutidos Ophelia e o protagonista; em Macbeth, o casal 
real e as bruxas; em Lear, Edgar e o protagonista. O tema da loucura é 
muito rico na obra do poeta, e relaciona-se a medicina, religião, política 
e cultura. Poderá ser observado que a loucura é muito associada a crises 
de soberania, e a mesmo tempo ao sobrenatural e às forças da natureza. O 
suicídio e as ideias suicidas são comuns entre personagens enlouquecidos 
ou melancólicos, como é o caso na vida real. A loucura na dramaturgia 
do período é inscrita ora no discurso, ora no corpo, e sua ligação com a 
possessão demoníaca estava sendo então desmistificada, inclusive pelas 
representações teatrais. 
Palavras-chave: William Shakespeare; loucura; Hamlet; Macbeth; Rei Lear. 

REPRESENTATIONS OF MADNESS IN SHAKESPEAREAN 
TRAGEDY: HAMLET, MACBETH AND KING LEAR



2 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

Abstract
Madness is an aspect of human experience that frightens and fascinates, 
and which has great potential for tragedy. William Shakespeare failed 
not to seize that opportunity. In this paper, we discuss the representation 
of madness in three of his tragedies: Hamlet, Macbeth and King Lear. 
After the contemporary perceptions of madness and the relevant literary 
context are presented, the plays are debated individually in their madness-
related content. In Hamlet, Ophelia and the protagonist are discussed; 
in Macbeth, the royal couple and the witches; in Lear, Edgar and the 
protagonist. Madness is a very rich topic in the poet’s work, and it is 
related to medicine, religion, politics and culture. It will be shown that 
madness was closely associated with crises of sovereignty, and with both 
the supernatural and the forces of nature. Suicide and suicidal ideations 
are common among maddened and melancholy characters, as it is the 
case in real life. Madness in the dramaturgy of the period is sometimes 
inscribed in speech, sometimes in the body, and its connection to demonic 
possession was being then demystified, stage representations having their 
part in that. 
Keywords: William Shakespeare; madness; Hamlet; Macbeth; King Lear.

1. Introdução

William Shakespeare (1564 – 1616), poeta e dramaturgo inglês, foi celebrado 
pelo crítico estadunidense Harold Bloom (1930 – 2019) como “inventor 
do humano”. Isso devido à profundidade psicológica de suas personagens, 
ou seja, à perspicácia do escritor em apreender nossa natureza. Uma faceta 
dela que Shakespeare não deixa de contemplar é a loucura. Trata-se de uma 
área do comportamento humano extremamente problemática, que assusta e 
fascina, sobre a qual o conhecimento médico é precário e contestado, e sobre 
a qual incidem diversas variações culturais e históricas. Da obra dramática do 
poeta elisabetano, debateremos as tragédias Hamlet (1600-1), Macbeth (1606) 
e Rei Lear (1605-6). Na primeira, veremos como o príncipe melancólico finge 
a loucura como estratagema e como Ophelia enlouquece e tira a própria vida. 
Na peça escocesa, o sonambulismo carregado de culpa de Lady Macbeth, outra 
suicida, também é visto no prisma da doença mental, e às bruxas se atribui uma 
loucura profética. Lear é o único protagonista inequivocamente ensandencido do 
cânone shakespeariano, e lhe acompanha o louco contrafeito Poor Tom, alter ego 
de Edgar. Ao longo deste artigo, serão exealizapostas as informações relevantes 
sobre o tema da loucura no contexto histórico protomoderno e no drama do 
período; em seguida as peças serão abordadas individualmente; por fim, serão 
apresentadas as conclusões a que conduziram as análises das fontes literárias e 
teóricas.1

2. A loucura no contexto protomoderno



3Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

Era bem familiar aos londrinos elizabetano-jaimescos o hospital St. Mary 
Bethlehem para o cuidado dos doentes mentais, mais conhecido por Bedlam. 
Neely (2004, p. 167) observa, no entanto, que “ a maior parte da gestão das pessoas 
loucas na Inglaterra protomoderna e em representações teatrais entre 1576 e 1632 
é situada no seio da família e da comunidade local...”2. E ainda que foi justamente a 
inclusão de cenas metateatrais envolvendo bedlamitas em peças jacobianas como 
Northward Ho! (1605), de Thomas Dekker (1572 – 1632) e John Webster (1578 – 
1626), que moldou a crença de que o hospital – ademais “minúsculo”, segundo a 
autora – configurava um espetáculo popular para os cidadãos da metrópole. Nas 
peças de Shakespeare, Bedlam funciona como sinônimo para louco: “Ha, art thou 
Bedlam?” (Henry V; 5.1.18). Outro nome para o Poor Tom de King Lear é Tom o’ 
Bedlam, também o nome de uma balada popular.

Duas peças foram antecedentes importantes para a representação da loucura 
no drama de Shakespeare e seus contemporâneos. A primeira é a anônima 
Gummer Gurton’s Needle, também conhecida como Diccon of Bedlam, oriunda 
do teatro universitário ainda em meados do século dezesseis. Apesar do nome, 
Diccon não é louco ele mesmo, mas enlouquece os demais personagens e 
estabelece o quiproquó, uma forma de loucura social. Já a loucura trágica foi muito 
influenciada por The Spanish Tragedy (1592), de Thomas Kyd (1558 – 1594). Nela, 
o protagonista Hieronimo enlouquece com o assassinato do filho Horatio, e sua 
esposa Isabella também enlouquece e vem a cometer o suicídio. A importância do 
tema na peça se verifica nos trechos acrescentados na quarta edição de 1602, que 
amplificam a representação da loucura, e também no subtítulo à edição de 1616: 
“Hieronimo is mad againe”. O caráter fundacional das duas obras é salientado por 
Neely (2004, p. 27): “Cada uma das peças introduz representações inovadoras da 
loucura. Tais representações permitem a transformação por parte das peças de 
seus modelos latinos (Terêncio, Plauto, Sêneca) em drama inglês.”3

Na pena de nosso autor em debate, a representação da loucura segue dois 
princípios básicos. Primeiramente, a loucura real é trágica e a loucura assumida 
ou atribuída é cômica. E em segundo lugar, a loucura trágica costuma afetar 
o corpo político e estabelecer uma crise de soberania. Atestam esse segundo 
preceito as três tragédias analisadas neste artigo. As três peças foram escritas e 
encenadas pouco antes ou pouco depois da morte sem herdeiros de Elizabeth I, 
que consistiu uma verdadeira crise de soberania, ou ao menos sucessória, a qual 
ela em vida solucionou unindo as coroas inglesa e escocesa, de modo que James VI 
da Escócia foi coroado James I da Inglaterra. Além do discurso político, confluem 
na loucura shakespeariana um discurso médico, marcadamente a teoria humoral 
de Galeno; um discurso teológico, marcadamente o da demonologia; um discurso 
teatral medieval-renascentista, tributário das soties francesas e materializado na 
tradição do Bobo; e um discurso literário oriundo na Antiguidade Clássica.

A medicina antiga de Hipócrates (ca. 460 – ca. 370 a.C.) e Galeno (129 – 216) 
foi recuperada na Europa pelo contato com as civilizações árabe e persa, com 
destaque para o filósofo persa Avicena (980 – 1037). Nela, a saúde e a doença são 
explicadas pela relação entre quatro humores corporais, daí o nome medicina 



4 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

humoral, são eles: sangue, fleuma, bile branca e bile negra. O excesso deste último 
era considerado responsável pela condição conhecida como melancolia, a qual se 
assemelha à moderna depressão. Dois tratados contemporâneos a respeito foram 
muito influentes: The Anatomy of Melancholy (1621) de Robert Burton (1577 – 
1640), é uma grande exploração filosófica que tem a moléstia como ponto de 
partida, e A Treatise of Melancholy (1586), de Timothy Bright (1551 – 1615), é um 
texto médico de que Shakespeare talvez tenha se servido.

É fácil entender que na Europa medieval surtos de doença mental fossem 
explicados por possessão demoníaca. É no período protomoderno que o 
fenômeno foi sendo desacreditado, e o teatro desempenhou um papel para isso. 
A Igreja Anglicana negava a possibilidade de possessão e proibia os exorcismos, 
mas jesuítas e puritanos os praticavam. Mais que um debate teológico, havia uma 
discussão médica e cultural mais ampla sobre as explicações de comportamentos 
desviantes: “o impacto primordial dos debates culturais que desacreditavam a 
possessão, o exorcismo e a bruxaria foi encorajar a secularização e a medicalização 
dos sujeitos perturbados, separando-os do sobrenatural e do teológico.”4 (Neely, 
2004, p. 2). Uma condenação contemporânea da crença em possessão e exorcismo, 
A Declaration of Egregious Popish Impostures (1603), de Samuel Harsnett (1561 – 
1631), foi usado por Shakespeare como fonte para Lear. Outra suposta causa de 
extravagância era o enfeitiçamento por bruxas, também já caindo em desprestígio. 
Não só as alegadas vítimas, mas as próprias bruxas foram medicalizadas. Reginald 
Scot (1538 – 1599) denunciou, em Discovery of Witchcraft (1584), a bruxaria 
como uma mentira, e diagnosticou às “bruxas” melancolia. Shakespeare serviu-
se da obra para pôr em cena as bruxas de Macbeth.

Outra tradição cultural que se manifesta no tratamento da desrazão pelo 
poeta inglês vem dos palcos do outro lado do Canal da Mancha. A tradição do 
Bobo e das soties francesas tem uma origem remota, mas teve seu paroxismo no 
fim da Idade Média, quando “Nas farsas e nas sotias, a personagem do Louco, 
do Simplório, ou do Bobo assume cada vez maior importância [...] toma lugar 
no centro do teatro, como o detentor da verdade...” (Foucault, 1978, p. 18-9). 
Pode-se dizer que o Bobo de Lear faz-lhe o papel de detentor da verdade sempre 
que se interpretem seus enunciados tortuosos. O discurso do Bobo, portanto, é 
uma desrazão convencional, satírica e não patológica. Esta tradição literária da 
loucura chegou aos palcos elisabetanos por intermédio do teatro de moralidade 
de fins do período medieval, manifestando-se em personificações como Vice e 
Folly. Ela inclui o influente Das Narrenschiff (1494) de Sebastian Brandt (A Nau 
dos Insensatos), sendo ainda o ponto de partida do tratado filosófico Encomium 
Moriae (1511) de Erasmo de Roterdã (O Elogio da Loucura).

A derradeira vertente observável no discurso da loucura em Shakespeare são 
os vocábulos que vieram das tradições literárias da Antiguidade grecolatina, os 
quais chegaram ao inglês médio através do francês antigo. 

A loucura na tragédia grega tomava a forma de estados extáticos evocados 
em termos como ‘frenzy’ [frenesi], ‘anger’ [raiva], ‘prophecy’ [profecia] 



5Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

e ‘fantasy’ [fantasia] [...] Escritores latinos contribuíram com os termos 
‘fury’[fúria], “rage” [ira], ‘fancy’ [quimera], ‘imagination’ [imaginação], 
‘fool’ [bobo] e ‘folly’ [desatino] para a linguagem literária da loucura...5 
(Salkeld, 1993, p. 23).

O mesmo autor prossegue observando um fenômeno curioso, o fato de que, 
com a proliferação de textos médicos e poéticos desde a era medieval, “a linguagem 
técnica do médico antigo gradualmente se tornou a linguagem literária do poeta 
e do filósofo. Os vocabulários humoral e extático se fundiram e hibridizaram...”6 
(Salkeld, 1993, p. 23). É desse léxico que se serve Shakespeare.

As categorias sobre doença mental eram, e seguem sendo, fluidas e sujeitas 
a mudanças históricas e culturais. Em nossos dias, há um debate sobre a 
hipermedicalização do comportamento humano. A cada manual de psiquiatria 
novas moléstias são introduzidas, crianças irrequietas consomem anfetaminas sob 
prescrição (Cruz et al., 2016), e ansiolíticos foram banalizados (Silveira, Almeida  
e Carrilho, 2019). Sobre as três tragédias que analisaremos, comenta Neely (2004, 
p. 46; ênfases adicionadas) que elas “desenvolvem ainda mais as representações 
de distração em Kyd e seus sucessores ao inventar uma nova linguagem por 
meio da qual a loucura pode ser vocalizada.”7 O vocábulo distraction era o mais 
utilizado para tais males naquele contexto, “ele evoca atitudes protomodernas 
ante a loucura como uma perturbação temporária...”8 (Neely, 2004, p. 2). Já mad 
e madness são vocábulos que remontam ao inglês antigo, no entanto não são os 
termos dominantes para adoecimento mental no período protomoderno, seu uso 
“é frequentemente figurativo e pode incluir quase qualquer expressão excessiva 
de emoção: raiva, particularmente, mas também lascívia, ciúmes, desatino, 
estupidez.”9 (Neely, 2004, p. 3). Chamaremos a este o uso esvaziado da palavra 
“loucura”. Comenta ainda a autora que madness, melancholy e distraction são 
empregados de forma difusa e imprecisa.

Salkeld delimita duas tendências críticas no tratamento da loucura 
em Shakespeare, a psicológica, que busca diagnósticos e etiologias – a qual 
comentamos adiante –, e a estética, que enxerga na loucura verdades superiores. 
Esta última “partiu da possibilidade de que a loucura shakespeariana pudesse 
contribuir para a força filosófica das peças. Assim a loucura tem sido vista não 
em oposição à razão, mas como uma espécie de racionalidade superior, uma 
insanidade próxima do gênio...”10 (Salkeld, 1993, p. 18). Lear é a peça mais 
interpretada nessa chave, uma pioneira tendo sido Enid Welsford em 1935, que 
comenta sobre “a sabedoria inambígua do louco que enxerga a verdade”11 (apud 
Salkeld, 1993, p. 17).

Antes de abordarmos as três peças em detalhe, façamos um breve apanhado 
sobre a loucura no restante do cânone shakespeariano. Dentre as demais tragédias 
que envolvem a desrazão, temos Titus Andronicus (1592), colaboração com 
George Peele (1556–1596). A loucura, ambígua, do protagonista se assemelha 
à de Hieronimo, nas invocações exaltadas aos deuses clássicos por vingança. O 
tirano de Ricardo III (1592-3) tem um momento de confusão mental ao acordar 
de sonhos desfavoráveis, antes da Batalha de Bosworth. E na peça histórica 



6 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

Henry VI part 2 (1590-1), o cardeal Winchester enlouquece com a culpa por ter 
tramado o assassinato de Gloucester, logo antes de morrer. No que se refere às 
comédias, em Twelfth Night (1601), o bobo Feste remete ao Diccon of Bedlam, 
que dissemina loucura. Malvolio, na mesma peça, é considerado louco por 
dolo, já Antífolo de Éfeso em The Comedy of Errors (1594) é diagnosticado após 
confusões de identidade entre ele e seu irmão gêmeo. O caso mais peculiar é o 
da Filha do Carcereiro na colaboração com John Fletcher (1579–1625), The Two 
Noble Kinsmen (1613). A personagem, que nutre uma paixão impossível pelo 
nobre Palamon, é vítima de melancolia amorosa, e de uma modalidade muito 
mais severa que a do lovesick Orlando em As You Like It. Sua loucura é bem real 
e incapacitante, assemelhada, em seu conteúdo sexual, àquela de Ophelia. No 
entanto, sua resolução é cômica, por meio de uma cura sexual, e não termina em 
morte, violando o princípio comentado acima de que a loucura real é trágica – 
mas observando o princípio da tragicomédia. 

3. Hamlet 

Ao fim de Hamlet,12 não só boa parte dos personagens morreu, como 
morreu a Dinamarca, um país colapsado, invadido e incorporado à Noruega do 
impetuoso Fortimbras. Salkeld (1993, p. 89) destaca que “A crise de soberania da 
peça é marcada por um vácuo de poder criado pela morte do Velho Hamlet. [...] 
O medo e a incerteza com que a peça se inicia origina-se na crise de soberania 
figurada pelo regicídio.”13 Não é incidental, portanto, que a aparição do Fantasma 
do Velho Hamlet seja para Horatio algo que “bodes some strange eruption to 
our state”14   (1.1.68), e leve Marcellus a sentenciar que “Something is rotten in 
the state of Denmark.”15 (1.4.67). A primeira insanidade da peça é aquela do 
Estado dinamarquês. A soberania também é atribuída explicitamente à razão, 
aquela que rege os sujeitos sãos. Horatio alerta a Hamlet que a aparição pode 
“deprive your sovereignty of reason / And draw you into madness”16 (1.4.54-
5), e Ophelia lamenta sobre o Hamlet “louco”: “Now see what noble and most 
sovereign reason / Like sweet bells jangled out of time and harsh”17 (3.1.160-1). 
A ideia era prevalente, John Downane (1571–1652), no tratado Spiritual physicke 
to cure the diseases of the soul, arising from a suplerfuitie of choller, prescribed out 
of the God’s word (1600), escreve que “a loucura como que derruba a razão de seu 
trono imperial”18 (apud Salkeld, 1993, p. 81).

O Fantasma introduz, além do tema da crise de soberania, uma associação 
entre loucura e o sobrenatural. Os dois se avizinham em seu aspecto de discursos 
que se encontram para além da razão, e esse elo é reforçado na literatura gótica, 
particularmente em Edgar Allan Poe (1809–1849). Quando mantém um diálogo 
com o filho, o Fantasma garante que a descrição da prisão em que é confinado 
– geralmente interpretado como o purgatório – o enlouqueceria: “I could a tale 
unfold whose lightest word / Would harrow up thy soul, freeze thy young blood, 
/ Make thy two eyes like stars start from their spheres, / Thy knotty and combinèd 
locks to part, / And each particular hair to stand on end”19 (1.5.15-9). Quando 



7Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

aparece durante a conversa entre Hamlet e sua mãe, o Fantasma só é visível para 
o filho, de modo que, ao menos do ponto de vista de Gertrude, Hamlet está tendo 
uma alucinação:

Alas, how is’t with you,
That you do bend your eye on vacancy,
And with th’incorporal air do hold discourse?
Forth at your eyes your spirits wildly peep,
And, as the sleeping soldiers in th’alarm,
Your bedded hair, like life in excrements,
Start up and stand on end.20 
(3.4.107-13)

O desarranjo dos cabelos e os olhos esbugalhados, vistos nas duas passagens, 
eram signos corporais convencionais de loucura.

Não só ao sobrenatural está ligada a loucura, mas também à natureza, em 
dois momentos. Ao tentar demover Hamlet de perseguir o Fantasma, Horatio diz 
que a vista de um promontório sobre o mar revolto é capaz de enlouquecer, de 
convidar ao suicídio: “The very place puts toys of desperation, / Without more 
motive, into every brain / That looks so many fathoms to the sea / And hears it roar 
beneath.”21 (Q2 1.4.55-8). Também Gertrude, para descrever o comportamento 
do filho, diz que ele está “Mad as the seas and wind, when both contend / Which 
is the mightier.”22 (4.1.6-7).

A primeira dificuldade para interpretar o protagonista é determinar se 
seu estado no início da peça se deve apenas ao luto pelo pai ou se é patológico. 
Sigmund Freud (1856–1939) dedicou a obra Luto e Melancolia (2012 [1915]) a 
tal distinção. Que Hamlet é ou está melancólico, o próprio admite: “my weakness 
and my melancholy”23 (2.2.603). Para além da melancolia, Hamlet assume, 
como expediente, uma loucura contrafeita que tem antecedentes literários, e 
que se aproxima, em seus enunciados enigmáticos e satíricos, da tradição do 
bobo. Muito se tem debatido quanto à sanidade do protagonista, ele é o alvo 
principal da crítica psicológica. Farren escreveu que “se Hamlet deve ser ou não 
considerado lunático ou insano nunca pode ser determinado legalmente”24 (apud 
Salkeld, 1993, p. 13); Bucknill se pergunta se a loucura é real ou contrafeita, e lhe 
rotula “‘melancólico pensador’ cuja condição poderia igualmente degenerar em 
insanidade plena ou ser restabelecida à normalidade”25 (apud Salkeld, 1993, p. 13-
4); já Scott diagnosticou o príncipe como maníaco-depressivo. Este diagnóstico, 
conhecido atualmente como transtorno bipolar, é bem convincente, uma vez que 
Hamlet apresenta, além da melancolia, momentos de euforia, grandiloquência 
e impulsividade. Há que se considerar, no entanto, que com tal procedimento, 
“categorias médicas e psiquiátricas são aplicadas a personagens ficcionalmente 
construídos sem levar em consideração importantes diferenças históricas, 
linguísticas e culturais”26 (Salkeld, 1993, p. 15).



8 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

Quando se vê só no palco pela primeira vez, Hamlet verbaliza seu estado de 
prostração: “How weary, stale, flat, and unprofitable / Seems to me all the uses 
of this world!”27 (1.2.133-4). A melancolia podia ser vista como uma sofisticação 
“para cavalheiros e heróis trágicos”28 (Neely, 2004, p. 1) no período protomoderno, 
e a condição já foi ligada à inteligência, na Antiguidade. Neely (2004, p. 13) traz 
o pseudo-aristotélico Problema XXX: “Por que todos que se tornam eminentes 
em filosofia, ou política, ou poesia, ou nas artes são claramente melancólicos, e 
alguns deles a ponto de serem afetados por doenças da bile negra?”29 Segundo a 
autora, no problema se opõem uma visão platônica que interpreta positivamente 
“a ‘eminência’, provocada pela bile, do êxtase poético ou frenesi heroico”, de um 
lado, e do outro uma visão negativa, patológica, da tradição hipocrática. De 
qualquer forma, não se pode negar a Hamlet um intelecto superior; ele é mais 
intelectual do que vingador. Outra associação inevitável da melancolia, ou da 
depressão, é com o suicídio. E não é diferente com o príncipe da Dinamarca. 
Mesmo antes do famoso solilóquio que se inicia com “To be or not to be, that 
is the question” e contempla “To die, to sleep”, “perchance to dream” (3.1.58, 62, 
67)30, ele já desejava “that the Everlasting had not fixed / His canon ‘gainst self-
slaughter!”31 (1.2.131-2). 

O príncipe está ainda ligado a um conceito fulcral da moderna psicologia, 
formulado pelo pai da psicanálise, o complexo de Édipo. Dizer que em Hamlet 
se reconhece o complexo de Édipo é um tanto tautológico, uma vez que ele está 
na origem de sua proposição por Freud. “O reconhecimento do intenso apego 
de Hamlet a sua mãe foi, aparentemente, importante para sua descoberta do 
complexo de Édipo, ou, pelo menos, para sua convicção de sua posição central 
no desenvolvimento de uma pessoa.”32 (Lidz, 1975, p. 11). 

A loucura contrafeita de Hamlet se origina na fonte utilizada por Shakespeare, 
Histoires Tragiques (1570), de François de Belleforest (1530–1583), que por sua 
vez se apropria das sagas danesas de Saxo Grammaticus (1150–1220). Belleforest 
escreve que o príncipe Amleth, depois de ter o pai assassinado pelo tio, protege-
se “contrafazendo o louco com tanto engenho e passes sutis que ele aparentava 
ter perdido inteiramente o juízo; e sob esse véu ele encobriu seu fingimento, e 
defendeu sua vida das traições e manobras do tirano seu tio.” (Victoria, 2024). Mas 
Amleth também tem um antecedente, que pode ter influenciado Grammaticus, 
o igualmente semi-mítico Lucius Junius Brutus, fundador da República romana 
cinco séculos antes de Cristo, que foi registrado por Tito Lívio (59 a.C.– 17 d.C.). 
Tanto Amleth quanto Brutus significam “idiota”.

Quando teve conhecimento de que a nobreza da cidade, entre ela seu 
irmão, havia sido assassinada pelo tio, achou por bem não despertar no 
rei qualquer preocupação a respeito de seu caráter [...] Deixou-se passar 
habilmente por imbecil, permitiu ao rei apoderar-se de sua pessoa e de 
seus bens e não se insurgiu sequer ao apelido de Bruto. (Lívio, 1989, p. 96)

Shakespeare conhecia bem o personagem, que figura em seu poema 
narrativo The Rape of Lucrece (1594). Logo depois de encontrar o Fantasma de 



9Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

seu pai, que lhe revela as reais circunstâncias de sua morte, Hamlet pede aos 
colegas de vigília Horatio e Marcellus que não o estranhem “How strange or odd 
soe’er I bear myself – / As I perchance hereafter shall think meet / To put an antic 
disposition on”33 (1.5.171-3) – antic: figura grotesca, palhaço sorridente, bufão 
(Crystal e Crystal, 2002). Poucas linhas antes, o príncipe profere sua fala que mais 
parece loucura genuína (Neely, 2004, p. 54), reforçando a dúvida sobre o caráter 
postiço de seu comportamento.

HAMLET
And so, without more circumstance at all
I hold it fit that we shake hands and part,
You as your business and desires shall point you – 
For every man has business and desire,
Such as it is – and for mine own poor part,
Look you, I’ll go pray.
HORATIO
These are but wild and whirling words, my lord.34

(1.5.131-7)

A falsa loucura de Hamlet lhe serve como uma ferramenta para castigar 
seus antagonistas, o tio-rei Claudius, o conselheiro-sogro Polonius e os amigos-
espiões Guildenstern e Rosencrantz. Neely (2004, p. 54) observa que “sua fala [é] 
sagaz, selvagem, e caracterizada por non-sequiturs e referências bizarras [...] Ele 
usa provérbios e trocadilhos [...] Seu fingimento, que no mais das vezes assume 
a forma de ataque satírico, é visto como politicamente perigoso (o que ele é).”35 
Quando Polonius pergunta ao príncipe se ele o conhece, a resposta é “Excellent, 
excellent well. You’re a fishmonger.”36 (2.2.176). O pai de Ophelia acha a resposta 
absurda, o bastante para um diagnóstico: “Yet he knew me not at first. He said 
I was a fishmonger. A is far gone, far gone...”37 (2.2.190-1). No entanto, há um 
duplo sentido obsceno para fishmonger: cafetão (Williams, 1997, p. 126); trata-
se de uma provocação sobre o fato de Polonius usar a filha para sondá-lo. A 
Rosencrantz ele chama de “esponja”, e ante a incompreensão do outro, faz questão 
de explicar, de maneira cifrada, que o chama de bajulador: “Ay, sir, that soaks up 
the King’s countenance, his rewards, his authorities. [...] When he needs what 
you have gleaned, it is but squeezing you, and, sponge, you shall be dry again.”; e 
nem assim é compreendido: “I understand you not, my lord.” (4.2.14-21)38. Ante 
Claudius, Hamlet usa sua impostura para aventar a subversiva ideia de que reis 
são carne e osso, e comida de verme como todos.

HAMLET A man may fish with the worm that hath eat of a king, and eat
the fish that hath fed of that worm.
KING CLAUDIUS What dost thou mean by this?
HAMLET Nothing but to show you how a king may go a progress through
the guts of a beggar.39



10 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

(4.3.27-31) 

No filme Hamlet (1996), de Kenneth Branagh, o Claudius de Derek Jacobi 
desfere uma bofetada no Hamlet de Branagh neste momento. Com a loucura 
assumida, o príncipe proporciona alívio cômico para a própria tragédia. 

Como os outros personagens entendem a loucura de Hamlet, ou como 
ele mesmo se relaciona com ela, é um ponto de interesse. Sua performance 
extravagante é primeiro descrita por Ophelia, em outro trecho no qual a loucura 
está inscrita no corpo. Seu pai arrisca uma etiologia para a moléstia do príncipe.

OPHELIA
Lord Hamlet, with his doublet all unbraced,
No hat upon his head, his stockings fouled,
Ungartered, and down-gyvèd to his ankle,
Pale as his shirt, his knees knocking each other [...]
POLONIUS
Mad for thy love?40

(2.1.79-82, 86)

O conselheiro do rei se propõe sondar Hamlet e fica confuso com suas 
charadas e trocadilhos, mas consegue perceber a sanidade por detrás da 
impostura: “Though this be madness, yet there is method in’t”41 (2.2.207-8). Ele 
chega a enunciar a associação da loucura com verdades superiores característica 
da crítica estética: “How pregnant sometimes his replies are! A happiness that 
often madness hits on, which reason and sanity could not so prosperously be 
delivered of.”42 (2.2.210-3). Rosencrantz vê em Hamlet uma loucura engenhosa, 
“crafty madness” (3.1.8), e o próprio Claudius, que atribuíra ao sobrinho 
“turbulent and dangerous lunacy” (3.1.4), avalia, após espionar seu encontro 
com Ophelia, que “what he spake, though it lacked form a little, / Was not like 
madness” (3.1.165-6).43

Hamlet ele mesmo tem uma relação ambígua, quiçá oportunista, com a 
própria loucura. Quando quer ser levado a sério pela mãe, ele a rejeita, garante 
que “It is not madness / That I have uttered. Bring me to the test”44 (3.4.132-
3), e chega mesmo a recomendar-lhe revelar ao rei que está louco por engenho, 
“mad in craft” (3.4.172). Com Rosencrantz e Guildenstern, a loucura lhe é útil 
como um álibi para sua irreverência: “Sir, I cannot. [...] Make you a wholesome 
answer. My wit’s diseased.”45 (3.2.306, 308-9). E ante Laertes, para coisa muito 
pior, o assassinato irrefletido de Polonius: “Who does it, then? His madness? If ’t 
be so, / Hamlet is of the faction that is wronged; / His madness is poor Hamlet’s 
enemy.”46 (5.2.183-5). 

A partir de seu envio para a Inglaterra, somem tanto a melancolia quanto a 
loucura assumida de Hamlet. É nesse momento que entra em cena a loucura de 
Ophelia. Uma moça recatada e obediente, submetida aos padrões patriarcais, ela 
é admoestada pelo irmão a guardar a castidade e forçada pelo pai a rechaçar o 



11Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

príncipe. De súbito, Hamlet está enlouquecido e assassinou Polonius, e ela não 
tem mais lastro no mundo. A loucura de Ophelia se parece mais com um colapso 
nervoso do que com a alienação completa de quem acredita em disparates. Por 
meio de suas falas, compostas de citações de canções e provérbios populares, ela 
articula a própria experiência, o luto pelo pai e a (possível) perda da virgindade 
antes do casamento, de uma maneira cifrada. Sua aparição é antecipada por 
Horatio, que explica à recalcitrante rainha – “I will not speak with her”47 (4.5.1) – 
que algo precisa ser feito porque

She is importunate, indeed, distract. […]
speaks things in doubt
That carry but half sense. Her speech is nothing,
Yet the unshapèd use of it doth move
The hearers to collection; they aim at it,
And botch the words up fit to their own thoughts48

(4.5.2, 6-10)

Gertrude percebe o perigo político: “she may strew dangerous conjectures”49 
(4.5.14-5). As canções de Ophelia têm por tema o amor e a morte. Ela se refere 
ao pai e a seu enterro às pressas: “He is dead and gone, lady [...] Which bewept to 
the grave did not go / With true-love showers.”50 (4.5.29, 38-9). Na canção que se 
inicia com “Tomorrow is Saint Valentine’s day” (4.5.47), Ophelia canta sobre uma 
moça que perde a virgindade enganada com promessas de casamento, e é possível 
interpretar que se refira à sua própria situação:

‘Before you tumbled me, 
you promised me to wed.’
So would I ‘a’ done, by yonder sun,
An thou hadst not come to my bed.51

(4.5.62-5)

Neely (2004, p. 50) salienta que seu discurso “é caracterizado por 
fragmentação, repetição, e especialmente pelo que chamarei de ‘citação cultural’ 
[...] Os loucos estão ‘apartados de si mesmos’ [...] então seu discurso não é 
inteiramente próprio.”52 Claudius lamenta que “poor Ophelia / [is] Divided from 
herself and her fair judgment”53 (4.5.82-3). Ophelia se confronta mais adiante com 
o irmão Laertes; ele reage com o tropo da “verdade superior” da crítica estética: 
“This nothing’s more than matter.” (4.5.174), e com a estetização da loucura dela: 
“Thought and affliction, passion, hell itself / She turns to favor and to prettiness.” 
(4.5.186-7).54 Ophelia também se expressa de modo cifrado por meio das flores 
que distribui – reais ou imaginárias, conforme a produção:

arruda ou erva da graça significa arrependimento [...] margaridas 
significam amor (não correspondido) [...] alecrim para a lembrança 



12 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

e amores-perfeitos para o pensamento [...] funcho era associado com 
sabujice [...] violetas significando fidelidade ou aquilégias significando 
infidelidade.55 (Shakespeare, 2016, p. 417-8)

Quando de sua morte por afogamento, Ophelia usa uma coroa de flores, 
segundo a narração de Gertrude. É uma passagem de rara beleza, que o pintor 
John Everett Millais (1829–1896) converteu no célebre quadro. Foi ao tentar 
pendurar a coroa em um galho que um acidente teria acontecido: “an envious 
sliver broke, / When down the weedy trophies and herself / Fell in the weeping 
brook.”56 (4.7.145-7). Mas sua morte é duvidosa, seus ritos fúnebres são 
abreviados, para o desespero de Laertes, e os coveiros acham até demasiado que 
suicidas mereçam enterro cristão. Neely (2004, p. 55) observa que a lei inglesa 
fazia “distinção entre suicídio premeditado, um pecado religioso e um crime 
civil (felo-de-se), e autodestruição insana (non compos mentis). […] A loucura, 
entretanto, tornava inocente o suicídio e permitia a herança convencional e o 
enterro cristão.”57 Aparentemente, Ophelia pôs em prática aquilo que Hamlet 
apenas contemplava. Após buscar refúgio do trauma na loucura, em vão, apenas 
na morte Ophelia encontrou refúgio suficiente.

4. Macbeth

Também em Macbeth testemunhamos uma crise de soberania desencadeada 
por um regicídio e pela ascensão de um monarca ilegítimo; desta vez, o crime 
acontece durante a ação da peça e é praticado pelo protagonista. Novamente, a crise 
política dissemina uma loucura generalizada. Macduff se lamenta pela condição 
da Escócia: “O nation miserable! / With an untitled tyrant bloody-sceptered, / 
When shalt thou see thy wholesome days again”58 (4.3.104-6). E o próprio tirano, 
conversando com um médico, especula: “If thou couldst, Doctor, cast / The water 
of my land, find her disease, / And purge it to a sound and pristine health...”59 
(5.3.52-4). Macbeth finge ignorar que a doença do reino está na cabeça, que é ele 
mesmo, segundo a teoria do corpo político; a soberania da razão foi destituída 
na Escócia. Salkeld (1993, p. 111) destaca a particularidade em Macbeth: “a parte 
estratégica na motivação dessa subversão é dada às mulheres na peça.”60

A natureza uma vez mais é sítio da loucura na peça escocesa. Na noite do 
assassinato de Duncan, “The night has been unruly: [...] Lamentings heard i’th’ 
air, strange screams of death, [...] The obscure bird / Clamored the livelong 
night. Some say the earth / Was feverous and did shake.”61 (2.3.55-60). Depois de 
relevado o fato, comenta-se novamente sobre a perturbação cósmica.

OLD MAN
A falcon tow’ring in her pride of place
Was by a mousing owl hawked at and killed.
ROSS
And Duncan’s horses [...]
Turned wild in nature, broke their stalls, flung out, [...]



13Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

OLD MAN
‘Tis said they ate each other.62

(2.4.12-8)

O sobrenatural figura em Macbeth por meio das bruxas, mas de forma 
ambígua; na verdade, a peça dramatiza a relação entre agência natural e 
sobrenatural. Elas parecem conhecer detalhes do futuro, mas a tragédia se 
desenvolve pela ação do protagonista depois de conhecer as previsões. Seu 
caráter sobrenatural é apenas sugerido por Banquo: “What are these [...] That 
look not like th’inhabitants o’th’ earth, / And yet are on’t?63 (1.3.37, 39-40). Mas 
é afirmado por Macbeth, após confirmada uma das profecias: “This supernatural 
soliciting / Cannot be ill, cannot be good.”64 (1.3.129-30). A representação das 
bruxas se caracteriza mais pelo antinatural: “You should be women, / And yet 
your beards forbid me to interpret / That you are so.”65 (1.3.43-5). A androginia 
sinalizava uma violação ao patriarcado: as bruxas “indicam um viés patriarcal 
que assevera a ‘antinaturalidade’ de mulheres com poder.”66 (Salkeld, 1993, p. 
111). Sua caracterização, baseada em Scot, é também convencional, incluindo 
“familiars [animais mágicos], submissão a Hécate, feitiços, poções, vaticínio, e 
conjuração bem-sucedida.”67 (Neely, 2004, p. 58). 

Às bruxas, com sua capacidade de prever o futuro, pode-se atribuir uma 
“loucura profética”. Pélbart (1989, p. 24) traz a classificação proposta por Sócrates 
de uma Loucura Divina dividida nas “quatro espécies seguintes, correspondentes, 
cada uma delas, a uma divindade específica: a loucura profética (Apolo), a 
ritual (Dionísio), a poética (as Musas) e a erótica (Afrodite)”. Oráculos, com 
seus enunciados ilógicos, seriam então uma manifestação explícita de uma 
forma de loucura, associada no mundo grego a uma divindade ironicamente 
também ligada à beleza e à ordem. A natureza do Oráculo de Delfi estava atada 
à indeterminação semântica: “Muitos acadêmicos atuais rejeitam seus supostos 
poderes como fundados na sorte, autoengano, manipulação política, ou na espécie 
de ambiguidade calculada que deslocava a responsabilidade sobre os ombros dos 
intérpretes, como amiúde ocorre no mundo da profecia.” (Broad, 2007). E assim é 
em Macbeth, o protagonista chama as bruxas de “imperfect speakers” (1.3.68) no 
primeiro encontro e, selada sua sorte, vaticina: “And be these juggling fiends no 
more believed / That palter with us in a double sense” (5.10.19-20).68

Os ingredientes da poção “mágica” das bruxas na peça são os mais 
extravagantes imagináveis: “Liver of blaspheming Jew [...] Finger of birth-strangled 
babe” (4.1.26, 30)69. Há razões, no entanto, para acreditar que a magia de oráculos 
e bruxas, tanto na Grécia Antiga quanto na Inglaterra do autor, nada tinha de 
sobrenatural e estava fundada no conhecimento de plantas, especialmente as da 
família das solanáceas.

Estas plantas inebriantes eram principalmente o meimendro, Hyoscyamus 
albus e H. niger; beladona, Atropa belladonna; e mandrágora, Mandragora 
officinarum. Todas as quatro espécies têm longa história de uso como 



14 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

alucinógenos e plantas mágicas conectadas à feitiçaria, à bruxaria 
e à superstição. A reputação extraordinária destas plantas se deve 
primordialmente à bizarra psicoatividade que elas possuem.70 (Schultes, 
Hoffmann e Rätsch., 1998, p. 86)

Os “vapores mefíticos” que propiciavam a loucura profética da pitonisa em 
Delfi não deixaram de ser associados aos alcaloides de tropano do meimendro – 
que é ainda o veneno que mata o Hamlet pai. “Já foi sugerido que as sacerdotisas 
no Oráculo de Delfi faziam suas enunciações proféticas enquanto intoxicadas 
com a fumaça de sementes de meimendro.”71 (Schultes, Hoffmann e Rätsch., 
1998, p. 86). Já a mandrágora faz uma aparição em Macbeth, de modo que é o 
próprio autor que a associa à bruxaria. Seu encontro com as Weïrd Sisters se 
parece tanto com loucura que Banquo se pergunta: “Were such things here as 
we do speak about? / Or have we eaten on the insane root / That takes the reason 
prisoner?”72 (1.3.81-3).

Logo após a morte de Duncan, Lady Macbeth faz sua própria profecia: 
“These deeds must not be thought / After these ways: so, it will make us mad.” 
(2.2.31-2), e repreende o esposo “Why, worthy thane, / You do unbend your 
noble strenght to think / So brain-sickly of things.” (2.2.42-4).73 Que conclusão 
devemos tomar sobre o protagonista, ele enlouquece ou não? Na iminência da 
batalha que o depõe, os relatos são de que “Some say he’s mad, others that lesser 
hate him / Do call it valiant fury”74 (5.2.13-4). Palavra do léxico clássico da loucura 
em Shakespeare, “fúria” sugere o estado de húbris, a confiança exacerbada que 
“incita os heróis da tragédia grega a se revoltarem contra as ordens divinas, [o] 
que acaba provocando a nêmesis, ou seja, a indignação dos deuses” (Moisés, 1982, 
p. 278) – nêmesis cujo instrumento, na peça, é Macduff. 

Sua húbris talvez não seja o bastante para determinar um estado patológico, 
mas Macbeth é, das três peças analisadas, o único personagem que, para além de 
qualquer dúvida, sofre de alucinações. No caminho até os aposentos de Duncan, 
ele alucina uma adaga lhe conduzindo, e questiona a própria sanidade: “art thou 
but / A dagger of the mind, a false creation / Proceeding from the heat-oppressèd 
brain?”75 (2.1.33-5). Depois de cometido o crime, o herói trágico tem uma 
alucinação auditiva: “Methought I heard a voice cry ‘Sleep no more / Macbeth does 
murder sleep’”76 (2.2.33-4). Ressalvada a possibilidade de fenômenos sobrenaturais 
no contexto ficcional, a alucinação mais espetacular de Macbeth é o fantasma de 
Banquo, que só ele vê, mas não os demais circunstantes – como ocorre a Hamlet 
e sua mãe. Assim como faria sua esposa mais adiante, o usurpador, num estado 
de perturbação psíquica, dá indicações de culpa: “Thou canst not say I did it. / 
Never shake thy gory locks at me.”77 (3.4.49-50). Lady Macbeth tenta tranquilizar 
os convidados: “The fit is momentary; [...] You shall offend him and extend his 
passion.”78 (3.4.54, 56), usando mais um termo, “paixão”, do vocabulário clássico 
da loucura. Ela associa explicitamente uma alucinação à outra: “This is the air-
drawn dagger which you said / Led you to Duncan.”79 (3.4.61-2), e o repreende 
pela insanidade temporária: “What, quite unmanned in folly?”80 (3.4.72). Macbeth 
tenta se justificar apontando uma “strange infirmity”81 (3.4.88), alegando loucura 



15Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

para pretextar a loucura. O adjetivo strange (estranho) aparece dezessete vezes 
em Macbeth, e dá o tom da peça. Também há que se considerar as alucinações 
que Macbeth tem por indução das bruxas, seja por feitiçaria ou alcaloides. No 
filme Macbeth (1971) de Roman Polanski, após a sugestão de uma das bruxas, 
“Say if thou’dst rather hear it from our mouths / Or from our masters’.”82 (4.1.78-
9), o tirano de Jon Finch é visto bebendo de um enorme cálice.

Macbeth, não obstante, escapa ao escrutínio das nossas fontes, que examinam 
antes a loucura de sua rainha e instigadora. Na abertura do quinto ato, ela é vista 
num episódio de sonambulismo – “um sintoma de loucura entre muitos”83 (Salkeld, 
1993, p. 112) – em que tenta limpar o sangue de suas mãos – “Out, damned spot! 
Out I say!”84 (5.1.33) – e praticamente confessa todos os crimes do casal real da 
Escócia – “Yet who would have thought the old man to have had so much blood 
in him?” (5.1.36-8), “Banquo’s buried; he cannot come out on’s grave” (5.1.54-
5).85 Há paralelos entre sua loucura e a de Ophelia, ela “ocorre após uma ausência 
do palco. É apresentada como uma ruptura abrupta com aparições anteriores, 
nas quais ela basicamente estava no controle de si mesma e dos acontecimentos, 
e é introduzida por um observador em cena.”86 (Neely, 2004, p. 56-7). Também as 
falas da rainha, parte de um diálogo imaginário com o marido, têm um caráter 
“citado”, “Mas é menos comunitário e temático, mais pessoal e psicológico que o 
de Ophelia.” (2004, p. 57). Enquanto Ophelia se expressa em canções, a loucura 
de Lady Macbeth é (como de costume) toda em prosa. Ela, entretanto, também 
recorre a lugares-comuns: “Hell is murky” (5.1.34); e rimas: “The Thane of Fife 
had a wife” (5.1.40).87 Como Ophelia, ela comete o suicídio: “as ‘tis thought, by 
self and violent hands / Took off her life”88 (5.11.36-7), e igualmente representa 
um perigo político, desta vez iniciado por sua própria agência: sua “loucura se 
traduz em uma metáfora para a desordem corporativa, sua presença em cena se 
torna um perigoso símbolo político.”89 (Salkeld, 1993, p. 112).

Outro paralelo que se pode traçar é entre Lady Macbeth e as bruxas: “Por meio 
da representação do sonambulismo de Lady Macbeth e da presença das bruxas, 
a peça introduz uma nova forma de distração feminina e um novo contexto para 
lê-la.”90 (Neely, 2004, p. 56). Assim como as feiticeiras, a rainha é uma mulher 
com poder, portanto antinatural, e por isso é dramaticamente punida: “O poder 
corrompe e [...] o poder feminino corrompe a femininidade. Homens se tornam 
heróis trágicos, enquanto as mulheres são reduzidas a alienígenas grotescos e 
assustadores.”91 (Salkeld, 1993, p. 111). Enquanto as bruxas eram renegadas e 
assim permanecem, o poder de Lady Macbeth atrai sua derrocada e sua morte. 

A loucura de Lady Macbeth está relacionada com um contraste entre o 
fisiológico e o espiritual. “O médico explicitamente lê o estado de Lady Macbeth 
como desespero religioso que é resultado da culpa – nos termos de Bright, 
causado por um senso de pecado em vez de melancolia natural.”92 (Neely, 2004, p. 
57). Diz o personagem que “This disease is beyond my practice [...] More needs 
she the divine than the physician.”93 (5.1.56, 71). Não obstante, essa separação 
é frágil, mesmo no período, que já conhecia, de certa forma, o que chamamos 
hoje de manifestação somática: “em Bright, como em Burton, perturbações em 



16 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

uma parte fluem para as outras. Burton atribui o sonambulismo à imaginação 
adoecida, mas traça todas as maneiras nas quais a imaginação, o corpo, a mente e 
a alma podem infectar uns aos outros...”94 (Neely, 2004, p. 57).

5. Rei Lear

Como em Hamlet, em Rei Lear temos um par de personagens que 
enlouquecem, um de fato e outro por estratagema. Também se repetem as 
associações da loucura com o natural, com o sobrenatural, e particularmente 
com crise política. A ação principal da peça é desencadeada pela divisão do reino, 
que põe em risco não só a soberania como o próprio sistema político. Quando 
Lear pune a filha caçula pela recusa à adulação, outro ato político desastrado, o 
fiel Kent o repreende diretamente, imputando loucura: “Lear is mad.”95 (1.1.146). 
Muitas mortes após, o reino recai a Edgar para ser reconstruído do zero, um pouco 
como a Dinamarca recai a Fortimbras. Salkeld (1993, p. 101, ênfase no original) 
observa que “a peça é similar a outras tragédias do período, como The Spanish 
Tragedy, Hamlet e The Duchess of Malfi, que podem ser lidas como alegorias do 
colapso da monarquia dinástica e a emergência de uma nova concepção burguesa 
e individualista do Estado e do sujeito.”96 Embora não seja o governante ao fim da 
peça, Edmund é quem simboliza a nova ordem, e Lear encarna em si o colapso 
da velha. Como a loucura do rei é um acréscimo shakespeariano em relação à 
fonte, a peça anônima King Leir, pode-se interpretá-la como um ato político do 
dramaturgo, que assim condena qualquer heterodoxia ante seu novo monarca, 
James I, ele mesmo comprometido com o próprio absolutismo. O tema da divisão 
de um reino tem um antecedente na peça Gorboduc (1561), de Thomas Norton 
(1532–1584) e Thomas Sackville (1536–1608). A peça “explicitamente dramatiza 
a rebelião como irracionalidade e a guerra civil como uma forma de loucura 
corporativa que deriva de dissenso e conflito no nível mais alto da sociedade...”97 
(Salkeld, 1993, p. 82). A associação entre loucura e pertubações políticas era 
arraigada na sociedade inglesa.

A descida do protagonista rumo à insanidade é contrastada com a fúria da 
natureza, à qual ele é exposto quando tem abrigo negado pelas duas filhas. Lear 
é descrito “Contending with the fretful elements”98 (3.1.3). E ele mesmo vê em 
sua própria mente uma tempestade: “This tempest in my mind / Doth from my 
senses take all feeling else / Save what beats there. Filial ingratitude!”99 (3.4.12-4). 
Cordélia compara a loucura do pai ao mar revolto: “As mad as the vexed sea”100 
(4.3.2).

O conteúdo sobrenatural de Lear tem um registro diferente das peças 
anteriores, ele é patentemente falso, consubstanciado na possessão forjada de 
Poor Tom. Nisso a peça está alinhada com o discurso de seu vilão Edmund, que 
rejeita explicações metafísicas: “This is the excellent foppery of the world, that 
when we are sick in fortune – often the surfeits of our own behavior – we make 
guilty of our disasters the sun, the moon, and stars, as if we were villains on 
necessity, fools by heavenly compulsion...”101 (1.2.115-9). Também está alinhada, 



17Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

conforme já comentado, com sua fonte anti-católica, Samuel Harsnett, que 
combatia a crença em possessão e exorcismo. Greenblatt (1992, p. 106) salienta 
que “Exorcismos, argumenta Harsnett, são peças teatrais, no mais das vezes 
tragicomédias, que astutamente escamoteiam sua inautenticidade teatral.” E 
complementa que os exorcistas atuam “como profissionais conscientes de si, e 
os endemoninhados [...] como amadores sutilmente incorporados à dramaturgia 
demoníaca.”102 (Greenblatt, 1992, p. 107). Assim, a performance de Edgar como 
Poor Tom é teatro dentro do teatro sobre uma forma de teatro. Em Lear não há 
cena de exorcismo, mas Shakespeare as inclui, em registro metateatral e satírico, 
em The Comedy of Errors e Twelfth Night. 

Vítima da velhacaria do meio-irmão, Edgar precisa refugiar-se em um 
disfarce, e escolhe aquele mais distante de sua condição aristocrática, o de louco 
mendicante

Whiles I may scape
I will preserve myself, and am bethought
To take the basest and most poorest shape [...]
The country gives me proof and precedent
Of Bedlam beggars, who, with roaring voices, [...]
Sometimes with lunatic bans, sometimes with prayers,
Enforce their charity. “Poor Turlygod, poor Tom.”103

(2.2.168-83)

Poor Tom se diz repetidas vezes perseguido por um terrível demônio (foul 
fiend), e elenca uma série deles, extraídos de Harsnett: Flibbertigibet, Smolking, 
Modo, Mahu, Obidicut, Hobbididence, Frateretto e Hoppedance. A origem de suas 
vicissitudes ele atribui a uma infração sexual, e também social: “A servingman, 
proud in heart and mind, [...] served the lust of my mistress’ heart and did the act 
of darkness with her...”104 (3.4.79-89). Neely (2004, p. 60) comenta que 

a fala louca de Tom é um pastiche de fragmentos citados, mas seu discurso 
incorpora vozes culturais de uma inflexão diferente das de Ophelia ou 
Lady Macbeth. Sua fala comporta fragmentos de canções – “Through the 
sharp hawthorn blows the cold wind” – nacos de romance – “But mice 
and rats, and such small deer / Have been Tom’s food for seven long year” 
– comandos formulaicos e ditos proverbiais – “obey thy parents; keep thy 
word’s justice”, “Keep thy foot out of brothels, thy hand out of plackets…
”105 106

Além de na fala, a loucura de Poor Tom está inscrita no corpo: “My face I’ll 
grime with filth, / Blanket my loins, elf all my hairs in knots, / And with presented 
nakedness outface / The winds and persecutions of the sky.”107 (2.1.172-4). Sua 
nudez faz Lear ver nele o “homem desacomodado”: “thou art the thing itself ”108 
(3.4.100), em mais uma associação da loucura com verdades superiores. Também 
Lear se despe em seu desvario: 



18 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

É na imagem do corpo nu que o Lear ensandecido e o bedlamita Edgar 
significam sua loucura. Ao despir o corpo da indumentária, eles o despojam 
de seu poder de representar a subjetividade oficial seja de rei ou nobre. [...] 
A exibição de seus corpos é assim o meio pelo qual a representação da 
loucura é alcançada.109 (Salkeld, 1993, p. 109). 

Apesar de situar a loucura no corpo, a peça faz poucas referências à teoria 
humoral. O corpo é evidenciado na peça para além do tópico da loucura, na 
fornicação de Gloucester – “good sport in his making”110 (1.1.22) –, na tortura 
de Kent no cepo, nos olhos arrancados de Gloucester, ou nas falas misóginas de 
Lear – “Down from the waist they are centaurs, / Though women all above”111 
(4.5.121-2). Spurgeon (2014 [1935], p. 339) percebe na peça uma “imagem geral 
‘em suspensão’, mantida constantemente na nossa frente, principalmente por 
meio dos verbos usados, mas também em metáforas, de um corpo humano em 
movimento agonizante, puxado, torcido, espancado, perfurado [...] estraçalhado 
na roda de tortura”.

Já se tornou senso comum a interpretação de que Lear já não estava em 
seu juízo perfeito quando concebeu seu experimento político. Regan tem seus 
próprios motivos ao julgar o pai, mas acerta ao observar sobre a “infirmity of 
his age”112 (1.1.292). A palavra “demência”, que por extensão é sinônimo popular 
de loucura, denota a progressiva perda das faculdades mentais na velhice. A 
loucura do velho rei vai se instalando gradativamente, pontuada de observações 
de outros personagens e dele mesmo. Quando Lear vê seus privilégios negados, 
sua indignação assume ares de confusão mental: “Does any here know me? This 
is not Lear. [...] Who is it that can tell me who I am?”113 (1.4.208, 212). Ele mesmo 
percebe seu declínio, e pede para ser poupado da loucura: “O let me not be mad; 
not mad, sweet heaven. Keep me in temper. I would not be mad.”114 (1.5.45-6). E 
em determinado momento é difícil determinar se o sentido de mad é esvaziado 
(“colérico”) ou pleno (“louco”): “I prithee, daughter, do not make me mad.”115 
(2.2.391). Seu temor vai se tornando certeza: “O Fool, I shall go mad.” (2.2.459); 
“My wits begin to turn.” (3.2.67).116 A dado momento, Kent afirma que “His wits 
begin t’unsettle.” (3.4.152), e mais adiante que “His wits are gone.” (3.6.45).117 Já as 
filhas dele caçoam: “[he] must needs taste his folly” (2.2.463), “the lunatic King” 
(3.7.45),118 e Albany acusa ambas pelo fato: “A father, and a gracious agèd man 
[…] have you madded.”119 (Q 4.2.40, 42). O que se pode observar, em relação 
às outras peças analisadas, é o predomínio da palavra mad e derivações, e a 
tendência de falar sobre a loucura sem eufemismos, como aqueles usados para 
Ophelia ou Lady Macbeth.

Apesar de expressar mais de uma vez seu desejo de que a loucura não se 
instale – “Oh, that way madness lies; let me shun that”120 (3.4.21) – Lear, de uma 
maneira um bocado similar ao que ocorre a Ophelia, “Despido de todo vestígio 
de sua prévia subjetividade [...] é forçado a buscar refúgio em outra posição na 
ordem social. [...] Lear não tem para onde ir que não seja a loucura.”121 (Salkeld, 
1993, p. 106). Uma das maneiras em que a loucura lhe serve é permitindo a ele 
se encastelar na posição de vítima. Neely (2004, p. 63) observa que “sua loucura 



19Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

se torna auto-permissiva, agressiva e satírica, e ele fica obcecado com os males 
cometidos contra ele.”122 Um dos episódios de sua autocomiseração é o julgamento 
simulado das filhas, outro elemento metateatral da peça – “Lear concebe dramas 
culturais alucinatórios nos quais é tanto narrador quanto participante. [Ele] se 
defende da culpa agindo como promotor” (2004, p. 63). Lear, antes de falecer, 
é curado, “com remédios convencionais, convencionalmente aplicados por um 
médico – medicina herbal, sono, trajes limpos e música” (2004, p. 63), e nisso é 
singular dentre os “loucos” apresentados.

6. Conclusão

Buscamos apresentar do modo mais abrangente possível as representações 
da loucura em Hamlet, Macbeth e Rei Lear. Ophelia e Lear têm seu juízo afetado 
quando as circunstâncias de suas vidas mudam abruptamente. Para eles, a 
loucura é o único refúgio. Lady Macbeth é levada ao sonambulismo pela culpa, 
e a sanidade de seu marido pode ser posta em questão. A de Hamlet também é 
ambígua, e seu expediente de contrafazer a loucura não lhe rende bons resultados, 
ao contrário do que se dá com Edgar, que escapa à perseguição injusta e se torna 
rei. Para Ophelia e Lady Macbeth, o desarranjo mental redunda em suicídio. A 
loucura se manifesta reiteradamente em alguns loci diferentes: no corpo, na fala, 
na natureza e no sobrenatural. Há uma ligação estreita, nas peças e no contexto 
histórico, entre loucura e turbulência política. Vimos ainda a importância da 
medicina humoral na percepção renascentista da loucura, e exploramos o léxico 
a ela relacionado. Também se destaca o processo contemporâneo de secularização 
e medicalização de fenômenos que se criam sobrenaturais, que influenciou e foi 
influenciado pelo teatro, inclusive o de Shakespeare.

DECLARAÇÃO DE DISPONIBILIDADE DE DADOS: Não se aplica

Notas finais

1.	 Todas as citações de Shakespeare são de The Oxford Shakespeare (2005). Os 
trechos das peças em português, fornecidos em nota, foram extraídos de A 
Tragédia de Hamlet, Príncipe da Dinamarca, tradução de Afonso (Shakespeare, 
2019), de A Tragédia de Macbeth/The Tragedy of Macbeth, tradução de Raffaelli 
(Shakespeare, 2016) e de Rei Lear, tradução de Fernandes (Shakespeare, 1997). As 
citações em português de obras teóricas estrangeiras foram traduzidas pelo autor 
do artigo.

2.	 “most management of mad persons in early modern England and in theatrical 
representation between I 576 and 1632 takes place within the family and local 
community.”

3.	 “Each play introduces innovative representations of madness. These 
representations enable the plays’ transformation of their Latin models (Terence, 



20 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

Plautus, Seneca) into English drama.”

4.	 “the primary impact of cultural debates that discredited possession, exorcism, and 
witchcraft was to encourage the secularization and medicalization of distracted 
subjects, separating them off from the supernatural and theological.”

5.	 “The madness in Greek tragedy took the form of ecstatic states evoked in such 
terms as ‘frenzy’, ‘anger’ and ‘fantasy’. […] Latin writers contributed the terms 
‘fury’, ‘rage’, ‘fancy’, ‘imagination’, ‘fool’ and ‘folly’ to the literary language of 
madness...”

6.	 “The humoral and ecstatic vocabularies fused and hybridized...”

7.	 “develop further the representations of distraction in Kyd and his successors by 
inventing a new language through which madness can be voiced.”

8.	 “it calls up early modern attitudes toward madness as a temporary derailing...”

9.	 “is often figurative and can include almost any excessive expression of emotion: 
anger, especially, but also lust, jealousy, folly, stupidity.”

10.	“took up the possibility that Shakespearean madness might contribute to the 
philosophical power of the plays. So madness has been regarded not in opposition 
to reason but as a kind of superior rationality, an insanity close to genius...” 

11.	“the unanbiguous wisdom of the madman who sees the truth’...”

12.	Seguimos o texto do Fólio.

13.	“The play’s crisis of sovereignty is marked by a power vacuum created by the death 
of Old Hamlet. […] The fear and uncertainty with which the play begins stems 
from the crisis of sovereignty figured in the regicide.”

14.	“prenuncia alguma estranha erupção em nosso Estado.” 

15.	“Há algo podre no reino da Dinamarca.” 

16.	“privar-te de tua soberania da razão, e arrastar-te à loucura?”

17.	“agora vejo aquela nobre e mui soberana razão, como doces sinos tocados fora do 
compasso e estridentes” 

18.	“madnes as it were thrusts reason from its imperiall throne.”

19.	“eu poderia um conto revelar do qual a mais leve palavra rasgar-te-ia a alma, 
congelaria teu sangue jovem, faria teus dois olhos, como estrelas, saltarem de suas 
esferas, teus cachos alinhados e compostos se desfazerem e cada um dos cabelos 
eriçar-se” 

20.	“Ai, como estás tu, que voltas teu olho ao vazio e com o ar incorpóreo manténs 
discurso? Tua alma parece querer sair, furiosa, pelos olhos, e, qual soldados 
pegos dormindo pelo alarme, teu assentado cabelo, como fora vida em partes 
inanimadas, eriça-se, e mantém-se em pé.”

21.	“o lugar em si põe ideias de desespero, sem mais motivo, em todo cérebro que 
olha tantas braças mar adentro e o ouve rugir lá embaixo.”

22.	“Louco como o mar e o vento, quando ambos disputam qual é o mais poderoso.”

23.	“minha fraqueza e melancolia”

24.	“Whether Hamlet ought not to be found lunatic or insane can never be legally 
determined.”

25.	“‘reasoning melancholic’ whose condition could equally degenerate into full 
insanity or be restored to normality.”

26.	“Medical and psychiatric categories are applied to fictionally constructed 



21Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

characters without taking into account important historical, linguistic and 
cultural differences.”

27.	“Quão aborrecidos, antiquados, banais e improfícuos me parecem todos os usos 
deste mundo!”

28.	“for gentlemen and tragic heroes….”

29.	“Why is it that all those who have become eminent in philosophy or politics or 
poetry or the arts are clearly melancholiacs, and some of them to such an extent 
as to be affected by diseases caused by the black bile?”

30.	“Ser ou não ser, eis a questão”, “Morrer, dormir”, “Porventura sonhar” 

31.	“que o Eterno não houvesse fixado seu cânone contra o autoextermínio!” 

32.	“Freud’s recognition of Hamlet’s intense attachment to his mother was, apparently, 
important to his discovery of the Oedipus complex, or, at least, to his conviction 
of its central position in a person’s development.”

33.	“por mais estranho ou esquisito que eu me mostre, já que eu, porventura, daqui 
em diante acharei adequado usar uma disposição extravagante” 

34.	“então, sem mais circunstância qualquer, defendo ser apropriado que nos 
cumprimentemos e nos separemos. Vós conforme vossos afazeres e desejos vos 
indiquem, uma vez que todo homem tem afazeres e desejos, tal como é; e de 
minha própria pobre parte, vejam bem, eu irei rezar.” “Estas são apenas palavras 
desvairadas e rodopiantes, milorde.”

35.	“his speech, although witty, savage, and characterized by non-sequiturs and 
bizarre references […] He uses proverbs and puns […] His feigning, which most 
often takes the form of satiric attack, is viewed as politically dangerous (which it 
is).”

36.	“Excelentemente, és um ‘peixeiro’.”

37.	“entretanto, ele não me reconheceu de início, disse que eu era um peixeiro. ‘Stá 
muito mal, muito mal”

38.	“Sim, senhor, que absorve a proteção do rei, suas recompensas, suas autoridades. 
[...] Quando ele precisar do que acumulaste, não precisa mais do que te comprimir, 
e, esponja, estarás seco novamente.” “Eu não te entendo, milorde.” 

39.	“Um homem pode pescar com a minhoca que comeu de um rei, e comer do 
peixe que se alimentou dessa minhoca.” “Que queres dizer com isso?” “Nada além 
de mostrar como um rei pode fazer sua excursão através das entranhas de um 
mendigo.”

40.	“lorde Hamlet, com seu gibão todo desamarrado, chapéu nenhum sobre a cabeça, 
suas meias soltas, sem suspensório, e arriadas até o tornozelo, pálido como sua 
camisa, seus joelhos batendo um contra o outro, e com um aspecto tão lamentoso 
em sua expressão como se tivesse escapado do inferno para falar de horrores, põe-
se ele diante de mim.” “Louco por teu amor?”

41.	 “Embora isso seja loucura, ainda há aí método.” 

42.	“Quão prenhes às vezes são suas respostas! Uma felicidade que a loucura muita-
vez atinge, a qual a razão e a sanidade não poderiam tão prosperamente expressar.” 

43.	“turbulenta e perigosa insanidade” “nem o que ele falou, embora lhe faltasse 
forma um pouco, parecia loucura.”

44.	“não é loucura o que proferi; põe-me à prova” 

45.	“Senhor, eu não posso. […] Dar-te uma resposta sã, meu juízo ‘stá adoecido”

46.	“Quem o faz, então? Sua loucura. Se assim for, Hamlet é da facção que é agravada; 



22 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

sua loucura é inimiga do pobre Hamlet.” 

47.	“Eu não falarei com ela.” 

48.	“Ela ‘stá insistente, de fato perturbada […] diz coisas incertas, que contêm 
apenas meio sentido. Seu discurso é nada, no entanto o uso disforme dele move 
os ouvintes a tentar entendê-la. Eles tentam adivinhar, e ajuntam as palavras 
adequadas a seus próprios pensamentos”  

49.	“ela pode espalhar conjecturas perigosas”

50.	“Ele ‘stá morto e não volta, moça […] Que lamentado até o túmulo não foi, / Com 
prantos de veros amores.” 

51.	“Amanhã é dia de São Valentim” “Antes de me tombares, / Prometeste-me 
casamento. / Assim teria eu feito, por aquele sol, Não vieras tu a meu aposento.”

52.	“is characterized by fragmentation, repetition, and most importantly by what I 
will call “cultural quotation” […] The mad are ‘beside themselves’ […] so their 
discourse is not entirely their own.”

53.	“Pobre Ofélia, apartada de si mesma e de seu melhor julgamento”

54.	“Este nada é mais do que conteúdo.” “Melancolia e aflição, sofrimento, o próprio 
inferno, ela transforma em encanto e beleza.”  

55.	“rue or herb of grace signifies repentance […] daisies signify (unrequited) love 
[…] rosemary for remembrance and pansy for thoughts […] fennel was associated 
with flattery […] violets signifying fidelity or columbines signifying infidelity.”

56.	“um ramo invejoso se quebrou, quando abaixo vieram seus troféus florais e ela 
mesma ao regato choroso.” 

57.	“distinction between calculated suicide, a religious sin and a civil crime (felo-
de-se), and insane self-destruction (non-compos mentis). [...] Madness, however, 
rendered suicide innocent and permitted conventional inheritance and Christian 
burial.” 

58.	“Oh, nação miserável! / Com um tirano usurpador, o cetro ensanguentado, / 
Quando verás teus dias de sanidade de novo”

59.	“Se puderes, doutor, analisa / A água de minha terra, encontra sua doença, / 
Purga-a para que a saúde anterior retorne”

60.	“the strategic part in motivating this act of subversion is given to the women in 
the play.”

61.	“A noite foi tremenda […] ouviram lamentos, estranhos gritos de morte […] A 
ave obscura / Clamou a noite inteira. Dizem mesmo que a Terra / Tinha febre e 
chegou a tremer.”

62.	“Um falcão que voava altaneiro / Foi caçado e morto por uma coruja rateira.” “E os 
cavalos de Duncan, [...] Tornaram-se selvagens, romperam suas baias e fugiram” 
“Disseram que se devoraram.”

63.	“Quem são essas […] Não parecem habitantes da Terra, / Estão mesmo aqui?”

64.	“Esse incitamento sobrenatural /Não pode ser mau, não pode ser bom.”

65.	“poderiam ser mulheres, / Embora suas barbas me impeçam de interpretar / O 
que de fato sejam.”

66.	“indicate a patriarchal bias which asserts the ‘unnaturalness’ of women with 
power.”

67.	“familiars, submission to Hecate, spells, potions, fortune-telling, and successful 
conjuring”



23Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

68.	“tagarelas imperfeitas” “E sejam essas aparições equívocas não mais críveis, / Pois 
nos enganam com seu duplo sentido”

69.	“Fígado de judeu blasfemo” “Dedo de nenê estrangulado no parto”

70.	“These inebriating plants were mainly Henbane, Hysciamus albus and H. niger; 
Belladonna, Atropa Belladonna; and Mandrake, Mandragora officinarum. All four 
species have long histories of use as hallucinogens and magic plants connected 
with sorcery, witchcraft, and superstition. The extraordinary reputation of these 
plants is due primarily to the bizarre psychoactivity that they possess.”

71.	“It has been suggested that the priestesses at the Oracle of Delphi made their 
prophetic utterances while intoxicated with the smoke from Henbane seeds.”

72.	“Aconteceram tais coisas de que falamos? / Ou comemos da raiz da insanidade, / 
Que faz a razão prisioneira?”

73.	“Tais coisas não podem ser pensadas / Dessa maneira. Isso nos levará à loucura” 
“Ora, valoroso chefe, / Subjugar sua nobre força meditando sobre / Coisas tão 
doentias”

74.	“Dizem que está louco; outros que menos o odeiam / Chamam a isso fúria valente”

75.	“Ou és só / Uma adaga da mente, uma falsa criação, / Oriunda do cérebro 
oprimido pela angústia?”

76.	“Pensei ouvir uma voz a gritar: ‘Não durma mais: Macbeth matou o sono!’”

77.	“Não podes acusar-me de tê-lo feito; nunca sacudas / Tuas mechas sangrentas 
diante de mim!”

78.	“O ataque é momentâneo; [...] Poderão ofendê-lo e agravar sua exaltação.”

79.	“Isso é a adaga desenhada no ar que você disse / Que o levou a Duncan.”

80.	“O quê, tão pouco homem na loucura?”

81.	“estranha enfermidade”

82.	“Diga se preferes ouvi-lo de nossas bocas, / Ou de nossos mestres?”

83.	“one symptom of madness among many.”

84.	“Fora, maldita mancha! Fora, digo eu!”

85.	“Quem imaginaria que o velho tivesse tanto sangue nele?” “Banquo está enterrado, 
não pode sair de sua tumba.”

86.	“occurs after an absence from the stage. It is presented as a sharp break with earlier 
appearances in which she has mostly been in control of herself and events, and is 
introduced by an onstage observer.”

87.	“O inferno é tenebroso.” “O Chefe de Fife tinha uma esposa”

88.		“Que pelas suas violentas mãos, ao que se pensa, / Tirou a própria vida”

89.		“Lady Macbeth’s madness translates into a metaphor for corporate disorder, her 
presence on the stage becomes a dangerous political symbol.”

90.		“Through the representation of Lady Macbeth’s somnambulism and the presence 
of witches, the play introduces a new kind of female distraction and a new context 
for reading it.” 

91.		“Power corrupts and […] feminine powers corrupts femininity. Men become 
tragic heroes while women reduce to grotesque and frightening aliens.” 

92.		“The doctor explicitly reads Lady Macbeth’s state as religious despair that is the 
result of guilt – in Bright’s terms, caused by a sense of sin rather than natural 
melancholy.”



24 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

93.		“Esta doença está para além da minha prática […] Ela precisa mais de padre do 
que de médico.”

94.	“in Bright, as in Burton, perturbations in one part flow elsewhere. Burton 
attributes night-walking to the diseased imagination, but he traces all the ways in 
which the imagination, the body, the mind, and the soul can infect one another…”

95.		“Lear for louco”

96.		“the play is similar to other tragedies of the period, like The Spanish Tragedy, 
Hamlet, and The Duchess of Malfi, which can be read as allegories of the collapse 
of dynastic monarchy and the emergence of a new bourgeois individualist 
conception of the State and the subject.”

97.		“explicitly dramatises rebellion as irrationality and civil war as a kind of corporate 
madness which ensues from dissension and conflict as the highest level of 
society...”

98.		“Lutando com o furor dos elementos”

99.		99.	“a tempestade da minha alma apaga em meus sentidos toda outra sensação senão 
a que dói aqui. Ingratidão filial!”

100.	“louco como um mar de tempestade.”

101.	“Eis a sublime estupidez do mundo; quando nossa fortuna está abalada – muitas 
vezes pelos excessos de nossos próprios atos – culpamos o sol, a lua e as estrelas 
pelos nossos desastres; como se fôssemos canalhas por necessidade, idiotas por 
influência celeste”

102.	“as self-conscious professionals and the demoniacs […] as amateurs subtly 
drawn into the demonic stage business.”

103.	“Enquanto estou livre devo arranjar um meio de salvar minha vida. Estou  
resolvido a assumir a aparência mais vulgar e miserável […] O lugar me 
oferece exemplos e modelos – os mendigos do hospício de Bedlam, com berros 
horripilantes [...] às vezes com imprecações lunáticas, outras com orações, forçam 
a caridade dos que encontram. Ser um pobre maltrapilho, um pobre Tom”

104.	“Um servidor, de coração e espírito orgulhosos […] atendia aos desejos lascivos 
do coração de minha senhora, realizando com ela o que se faz nas trevas.”

105.	“O vento gelado continua a soprar pelos ramos do espinheiro” “Mas só ratos, 
camundongos / E mais bichinhos assim / Foram a comida de Tom / Por sete anos 
sem fim” “obedece a teus pais; cumpre sempre tua palavra” “não põe teu pé nos 
bordéis, tuas mãos nas saias”

106.	“Tom’s mad speech is a pastiche of quoted fragments, but his discourse 
incorporates differently inflected cultural voices from those uttered by Ophelia or 
Lady Macbeth. His speech embeds song fragments – “Through the sharp hawthorn 
blows the cold wind” – bits of romance – “But mice and rats, and such small deer, 
I Have been Tom’s food for seven long year” – formulaic commandments and 
proverbial sayings – “obey thy parents; keep thy word’s justice,” “Keep thy foot out 
of brothels, thy hand out of plackets”...

107.	“Sujarei meu rosto com estrume, enrolarei trapos na cintura, como os duendes 
darei nós nos meus cabelos e, expondo minha nudez, afrontar os ventos e as 
inclemências do céu.”

108.	“tu és a própria coisa”

109.	“It is in the image of the naked body that the crazed Lear and the Bedlamite 
Edgar signify their madnesses. By stripping the body of its clothes, they divest it 
of its power to represent the authoritative subjectivity of either king or nobleman. 



25Ilha Desterro v. 79, p. 001-026, e103990, Florianópolis, 2026

[…] The exhibition of their bodies is thus the means by which the representation 
of their madness is achieved.”

110.	“não foi um desprazer confeccioná-lo.”

111.	“Da cintura para cima são mulheres; da cintura para baixo são centauros”

112.	“É um mal próprio da idade”

113.	“Tem alguém aqui que me conheça? Este aqui não é Lear. [...] Alguém é capaz 
de dizer quem eu sou?”

114.	“Não permita que eu fique louco, oh, louco não, céu bendito! Conserva a minha 
razão; eu não quero ficar louco!”

115.	“Filha, eu te peço; não me faças enlouquecer.”

116.	“Ó, Bobo, estou enlouquecendo.” “A minha razão começa a vacilar.”

117.	“sua razão começa a vacilar.” “ele perdeu a razão.”

118.	“tem que pagar por sua loucura.” “o Rei demente”

119.	“Um pai, um homem afável e envelhecido [...] vocês o enlouqueceram!”

120.	“Oh, esse é o caminho que conduz à demência; é preciso evitá-lo.”

121.	“Stripped of every vestige of his former subjectivity, […] he is forced to seek 
refuge in another position in the social order. […] Lear has nowhere to go unless 
into his madness.”

122.	“his madness grows self-authorizing, aggressive, and satiric and he remains 
obsessed with wrongs done him.” .

Referências
BROAD, W. J. The Oracle: Ancient Delphi and the Science Behind Its Lost Secrets. 

Londres: Penguin, 2007.

CRUZ, B. A.; LEMOS, F. C. S.; PIANI. P. P. F.; BRIGAGÃO, J. I. M.. Uma crítica 
à produção do TDAH e a administração de drogas. Estudos de Psicologia, 
Campinas, julho a setembro 2016. 289-292.

CRYSTAL, B.; CRYSTAL, D.. Shakespeare’s Words: A glossary and language 
companion. Londres: Penguin Books, 2002.

FOUCAULT, M. História da Loucura. Tradução de José Teixeira Coelho Netto. São 
Paulo: Perspectiva, 1978.

FREUD, S. Luto e Melancolia. Tradução de Marilene Carone. São Paulo: Cosac e 
Naify, 2012.

GREENBLATT, S. Shakespearean Negotiations: The circulation of social energy in 
Renaissance England. Berkley: University of California Press, 1992.

HAMLET. Direção: Kenneth Branagh. [S.l.]: Warner Brothers. 1996.

SILVEIRA, L. C.; ALMEIDA, A. A.; CARRILHO,  C.. Os benzodiazepínicos na ordem 
dos discursos: de objeto da ciência a objeto gadget do capitalismo. Saúde soc., São 
Paulo, 28, 2019. 107-120.

LIDZ, T. Hamlet’s Enemy: Madness and Myth in Hamlet. Nova York: Basic Books, 
1975.

LÍVIO, T. História de Roma - Ab Urbe Condita. Tradução de Paulo Matos Peixoto. 
São Paulo: Paumape, 1989.



26 Leonardo Augusto de Freitas Afonso, Representações da loucura na tragédia...

MACBETH. Direção: Roman Polanski. [S.l.]: [s.n.]. 1971.

MOISÉS, M. Dicionário de Termos Literários. 3ª. ed. São Paulo: Cultrix, 1982.

NEELY, C. T. Distracted Subjects: Madness and Gender in Shakespeare and Early 
Modern Culture. Nova York: Cornell University Press, 2004.

PÉLBART, P. P. Da Clausura Do Fora Ao Fora Da Clausura: Loucura E Desrazão. 
São Paulo: Brasiliense, 1989.

SALKELD, D. Madness and drama in the age of Shakespeare. Manchester: 
Manchester University Press, 1993.

SCHULTES, R. E.; HOFFMANN, A.; RÄTSCH, C.. Plants of the Gods: Their Sacred, 
Healing, and Hallucinogenic Powers. Lucerna: MB-Service for Publishers, 1998.

SHAKESPEARE, W. A Tragédia de Hamlet, Príncipe da Dinamarca. Tradução: 
Leonardo Afonso. São Paulo: Chiado, 2019.

SHAKESPEARE, W. A tragédia de Macbeth/The tragedy of Macbeth. Tradução: 
Rafael Raffaelli. Florianópolis: Ed. da UFSC, 2016.

SHAKESPEARE, W. Hamlet. Londres: Bloomsbury, 2016.

SHAKESPEARE, W. Rei Lear. Tradução: Millôr Fernandes. Porto Alegre: L&PM, 
1997.

SHAKESPEARE, W. The Oxford Shakespeare: The Complete Works. Oxford: 
Oxford University Press, 2005.

SPURGEON, C. Shakespeare’s Imagery and what it tells us. Mansfield Centre: 
Martino, 2014 [1935].

VICTORIA, U. O. Internet Shakespeare Editions. The History of Hamlet, 2024. 
Disponivel em: <https://internetshakespeare.uvic.ca/doc/Belleforest_M/section/
Chapter%20II/index.html>. Acesso em: 29 set. 2024.

WILLIAMS, G. Shakespeare’s Sexual Language: a glossary. Londres: Continuum, 
1997.

Data de submissão: 25/11/2025
Data de aceite: 17/12/2025

Editora Responsável: Magali Sperling Beck


