
A MODERNIDADE TUPINIQUIM1

Prof. Armando de Melo Lisboa (CNM/UFSC)

"Tupi or not tupi. That is the question".

(Oswald de Andrade)

1. QUEM SOMOS ?

"Tengamos presente que nuestro pueblo no es el europeu, ni el americano
dei Norte, que más bien es un compuesto de África y de América, que una
emanación de la Europa (...). Es impossible asignar con propriedad a qué
familia humana pertenecemos. La mayor parte dei indígena se ha
aniquilado, el europeu se ha mezclado con el americano y con el africano,
y éste se ha mezclado con el índio y con el europeu. Nascidos todos del
seno de una misma madre, nuestros padres diferentes en origen y sangre,
son extranjeros".
(Si mon Bolívar)

Em "El Pensamiento Latinoamericano" (1976) Leopoldo Zea, realizando
um amplo balanço da evolução das idéias na América Latina, demarca
três grandes etapas: a dominada pelo romantismo, a que se inspira no
positivismo, e a atual que, iniciando-se ao final do século XIX, busca a
identidade latino-americana através da descoberta do homem que aqui
vive - o indígena, o negro, ... Esta etapa, expressando-se já nas obras de
um José Marli (1853-1895), José Mariátegui (1895-1930) e Frantz Fanon
(1925-1961), irá culminar nos nossos dias com a filosofia da libertação
onde se define ser a tarefa do pensamento na América Latina libertar o
latino-americano. Para isto, necessita-se reconhecer a insuficiência da
cultura ocidental e superar a modernidade européia (bem como seu alter
ego, os Estados Unidos), rompendo com a dependência e a alienação.

Também Carlos Mota (1986), numa rápida síntese do pensamento latino-
americano nos mostra que a fase atual do mesmo - a qual se situa no
contexto pós-68 de fracasso da luta armada em vários países, da
emergência de novos movimentos sociais e, especialmente, do

1 Este texto foi redigido em 1988 como parte da minha tese de mestrado.

Tpytne Aa Frnnnmia	 Flnriannivdic	 x, A n 1	 2, 111_1C2	 inne



118

surgimento de uma nova igreja que, com sua Teologia da Libertação2,
vem ocupando um lugar de liderança - é a da busca de uma nova
identidade que possibilite a libertação e a integração da América Latina.

A reflexão sobre a nossa identidade se insere, segundo o filósofo e
embaixador nicaragüense Alejandro Caldera, no contexto da crise da
civilização ocidental - a qual, para Comblin (1977: 114), abre a
oportunidade para que nós latino-americanos descubramos e afirmemos
nossa própria personalidade. Analisando a Filosofia da Libertação latino-
americana, conclui Caldera (1985: 17-96) que esta reflexão tem uma
dimensão universal, devendo superar criticamente o moderno
racionalismo europeu - "diante da crise do Ocidente (...) a filosofia latino-
americana não pretende provincializar os temas da reflexão filosófica,
mas indicar uma perspectiva a partir de uma situação espaço-temporal
que se abre para o mundo". A América Latina, partindo da sua situação
original e da reflexão sobre sua identidade, deve forjar uma "síntese de
superação do eurocentrismo; contribuir para a criação de uma nova
humanidade universal". Diante da crise da perda do sentido da existência
pela sociedade industrial moderna, "nossos povos em seus processos de
libertação e de reafirmação de sua identidade se encontram diante de um
desafio: a possibilidade de oferecer novamente os valores da liberdade e
da solidariedade".

Para Dussel (1982) a Filosofia da Libertação "é pós-moderna", termo que
para ele quer indicar que devemos superar a modernidade eurocêntrica
que situou todos os homens como instrumentos úteis e manipuláveis,
especialmente os da sua periferia: "o pecado original da modernidade foi
haver ignorado no índio, no africano, no asiático, o `outro' sagrado, e
havê-lo coisificado como instrumento dentro do mundo da dominação
norte-atlântica" (Dussel, 1977: 63). Esta ontologia utilitarista surge da
experiência de dominação-opressão - "antes do ego cogito existe o ego
conquisto (o `eu conquisto' é o fundamento prático do `eu penso')"
(Dussel, 1982:10).

É neste contexto que se passa a reconhecer a complexidade e
originalidade do capitalismo dependente latino-americano - "a
complexidade do chamado capitalismo dependente é descoberta, assim
como a complexidade e variedade das sociedades latino-americanas é

2 Tanto a Filosofia da Libertação quanto a Teologia da Libertação - que nascem a
partir dos anos 70 do solo comum da Teoria da Dependência (conf. Guldberg,
1983:68), possuindo como principais expressões Enrique Dussel, Arturo Roig e
Leopoldo Zea na filosofia e Gustavo Gutiérrez, Leonardo Boff e Juan L. Segundo
na Teologia - não podem ser consideradas como formando um bloco monolítico,
por apresentarem correntes diferenciadas.



119

descoberta. Começa-se a discutir com mais rigor e menor índice de
generalidade as teorias da dependência e os modos de produção no
subcontinente" (Mota, 1986: 299) - a qual é percebida, por exemplo, por
Rouquié (1984: 31) que, buscando superar os estereótipos dos
"determinismos culturais" e as cômodas generalidades das explicações
monocausais, pergunta-se " [...] a América Latina existe? Pensar nas
Américas Latinas não resolve absolutamente a dificuldade. A cultura, a
língua ou a geografia são de pouca utilidade. O México não pertence à
América do Norte? Quem poderia pensar que o Canadá, apesar de sua
origem em parte francesa, pertence à América dita Latina? E o organismo
de cooperação econômica recentemente criado com o nome de SELA
(Sistema Econômico Latinoamericano) não associa vários países de
língua inglesa?". Para Rouquié a América Latina define-se pela sua
condição de ser um continente conquistado e dependente - conquista que
nunca acabou e que se prolonga até os nossos dias - onde se impuseram
as línguas, a religião e os valores europeus, fazendo-nos pertencer
"cultural e totalmente" ao Ocidente (na condição de "terceiro mundo do
Ocidente"), o que não ocorreu com as outras zonas de dependência da
Ásia e África.

Esta particularidade da condição latino-americana é também constatada
por Zea (1984: 215-216), o qual realça a dramaticidade com que a
inteligência deste subcontinente procura nossa identidade, não se
comparando com a mesma busca que também realiza a inteligência
asiática e africana - estes recuperam sua identidade que o Ocidente vinha
ocultando, fazendo do seu suposto "primitivismo" expressão de uma
"atitude intelectual mais ampla e aberta ao mundo, incluindo a natureza".
Na América Latina, entretanto, não se trata de "dar vida ou recuperar uma
identidade coisificada e oculta, senão de perfilar uma identidade ainda
não feita, inexistente, em formação".

2. FORMAÇÃO DA MODERNIDADE CABOCLA

"O trágico é que as formas de modernização do capitalismo no Brasil são
arcaicas".

(Francisco de Oliveira)

Sem fazer um trabalho exaustivo, pretendemos analisar aqui como se
formam os traços fundamentais da sociedade brasileira através de alguns
dos seus mais reconhecidos intérpretes. Muitos são os que têm
constatado os contrastes da nossa terra, a convivência de valores e
costumes que correspondem a épocas bem diversas, a sincronia no uso
das tecnologias mais modernas com as mais "primitivas" formas de
exploração. Na tentativa de desvendar este enigma da modernidade



120

brasileira, analisaremos as obras de alguns cientistas políticos,
historiadores, antropólogos, críticos literários, economistas e filósofos que
discutem os nossos padrões históricos de predatoriedade, ambigüidade,
mestiçagem, ecletismo, conciliação e arbítrio, resgatando o debate que
contrapõe as duas grandes interpretações sobre o Brasil: uma que
acentua o amálgama mestiço do "Brasil cadinho" e outra que enfatiza um
Brasil conflituoso, contraditório.

Diversos cientistas sociais têm descrito o nosso processo de
modernização como o de uma modernização-conservadora3, isto é, uma
modernidade que avança sem rupturas fundamentais com o passado.
Nossa "modernidade" não pode ser compreendida conforme os padrões
clássicos da modernidade européia, que, utilizados para o nosso caso,
poderiam nos conduzir à afirmação de que "ainda não somos
modernos"4. Entendemos que o conceito de modernização-conservadora
é a grande chave explicativa da nossa sociedade. Porém, é preciso
compreendê-lo dentro do nosso processo histórico: falar em
modernização-conservadora no Brasil é simultaneamente falar em um
processo de transição sem rupturas fundamentais de uma sociedade
agrária, fundada no latifúndio escravista, para uma sociedade industrial-
urbana-mercantil, processo este em que o Estado tem um papel condutor
decisivo. Daí a permanência de amplos setores não mercantis tanto no
campo quanto na cidade, de formas de trabalho compulsório 5 e de
padrões políticos pré-modernos. Aqui estão outras duas chaves
complementares para se entenderem os padrões da nossa modernidade
tupiniquim, os quais, interagindo, geram o processo de modernização-

3 Barrington Moore Jr. (1983) caracterizou, com o conceito de modernização-
conservadora, a via de acesso ao mundo moderno percorrida pela Alemanha e
Japão através de uma revolução "vinda de cima", diferentemente tanto da que
aliou o capitalismo à democracia parlamentar pela via da revolução burguesa
ocorrida com a revolução puritana na Inglaterra, com a revolução francesa e com
a guerra civil norte-americana, quanto da via comunista (Rússia e China).
Aplicam este conceito para o Brasil R. Dreifuss, O. Velho, L. Martins e F. Reis,
além de outros que analisaremos.
4 Kujawski (1988:196), após amplo balanço da "crise do século XX", aborda
rapidamente em seu capítulo final a "modernidade" brasileira e latino-americana,
concluindo que a mesma não assimilou criativamente os "princípios básicos da
modernidade" européia, o que o leva a afirmar que "a América Latina nunca foi
moderna".
5 José de Souza Martins (1986) denunciou que desde 1970 foram registrados
110 casos de cativeiro de trabalhadores no Brasil, sendo que em 55 deles foram
contados 19.713 escravos. Assinala ainda que se registram casos de escravidão
também no "Sul-maravilha" (São Paulo e Paraná reúnem 18% do total), inclusive
nas regiões metropolitanas de São Paulo, Rio de Janeiro, Curitiba e Florianópolis.



121

conservadora. Trata-se, a partir de agora, de explicar de que forma e com
que características surgiu a indústria e o Estado nacional no Brasil.

2.1. A marca da predatoriedade

O Brasil, como o restante da América Latina, foi constituído como
sociedade dentro do movimento de expansão europeu, quando o
processo civilizatório da modernidade atinge escala planetária. Somos
parte do Ocidente, porém de forma periférica, pois nos agregamos à
modernidade européia mediante um processo de dominação, subjugados
numa condição colonial na qual fomos inicialmente mecanismo da
acumulação primitiva do velho mundo. A sociedade moderna que aqui se
implanta não nasceu das nossas entranhas, mas penetrou em nossas
terras, violentando os povos que aqui viviam. O testemunho do profeta
Bartolomeu de las Casas (1484-1566), que aqui denunciou a barbárie
cometida pela "civilização" Ocidental, é revelador das formas como os
europeus dominaram nossas terras: "Uma foi a guerra injusta, cruel,
tirânica e sangrenta. Outra foi matar todos aqueles que podiam ainda (...)
pensar em recobrar a liberdade (...); pois comumente na guerra não
deixam viver senão crianças e mulheres: e depois oprimem-nos com a
mais horrível e áspera servidão a que jamais se tenham submetido
homens ou animais" (Casas, 1984:29). Esclarece Dussel (1982:16),
comentando este texto, que a mulher é deixada com vida para se
amancebarem com ela (dominação erótica) e as crianças para a
educação na cultura européia (dominação pedagógica). Assim, nascemos
mestiços, mulatos, miscigenados. A América Latina é filha de mãe afro-
ameríndia violentada por um pai missionário-conquistador6.

A complexidade da sociedade brasileira está visível desde as suas
origens, quando da sua formação na condição colonial como uma
economia fundada no contraditório eixo mercantil-escravista, o que é
explicado pela promoção da primitiva acumulação capitalista no contexto
de expansão mercantilista-europeu - no qual a empresa colonial
portuguesa não visava o povoamento, mas a apropriação rápida de um
grande excedente sob a forma de lucros obtidos através da
comercialização dos produtos coloniais no mercado mundial. Isto exigiu
que a economia colonial adotasse formas de trabalho compulsório (que
na sua forma limite significou a recriação da escravidão nos trópicos,
quando na Europa já se generalizava o trabalho "livre", assalariado), e se
estruturasse sobre a base do latifúndio, de uma extrema especialização
(monocultora) e do regime do "exclusivo metropolitano" (monopólio

6 Sobre a evolução da aliança entre o projeto missionário e o projeto militar-
colonizador consultar Ribeiro de Oliveira (1985).



122

comercial, mecanismo fundamental pelo qual o sistema colonial da era
moderna transfere seu excedente para a metrópole).

Esta busca por um enriquecimento fácil gerou o caráter predatório da
nossa economia, o qual já foi apontado no início do século XVII por nosso
primeiro historiador, Fr. Vicente do Salvador, quando afirma que os
primeiros europeus que para cá vieram "usam a terra não como senhores
mas como usufrutuários, só para a desfrutarem e a deixarem destruída"
(apud Prado, 1944: 111). Também na escolha do nome "Brasil", esclarece
Pádua (1987), prevaleceu o projeto colonizador-mercantilista que via a
nova terra como "um imenso 'pau-brasil', uma rica natureza a ser usada e
explorada sem nenhuma preocupação além do ganho imediato". É fácil
constatar que a história do Brasil é a do saque, da degradação da
natureza e da espoliação brutal do homem. O resultado está descrito por
Prado Jr. (1985: 25, 39, 88): a exploração do pau-brasil "não deixou
traços apreciáveis, a não ser na destruição impiedosa e em larga escala
das florestas nativas"; com a cultura da cana no nordeste "desaparecem
os solos férteis, que são substituídos por extensões arenosas impróprias
para qualquer forma de agricultura"; devido à queimada e ao "consumo
indiscriminado e descontrolado da lenha (...) a devastação da mata em
larga escala ia semeando desertos estéreis atrás do colonizador, sempre
em busca de solos frescos que não exigissem maior esforço de sua
parte". Até hoje permanece a prática da coivara (queimada da mata para
limpeza do solo) que herdamos dos índios. Porém, aponta Lutzenberger
(1977: 21) - ao denunciar o desbravamento irracional e predatório
provocado pela ânsia do enriquecimento fácil e por uma cultura de
insensibilidade para com a natureza que caracteriza a sociedade moderna
-, o índio estava numa situação de "equilíbrio estável em seu ambiente",
sendo a coivara, por ele praticada desde milênios, de caráter pequeno e
visando, com a roça, apenas complementar o "produto da caça e os
frutos silvestres, obtidos em esquema de exploração permanentemente
sustentável - sem degradação do ecossistema. O colono, entretanto,
acabou logo com a caça, alterou e destruiu ecossistemas inteiros pelas
queimadas".

Esta economia mercantil-escravista-predatória (que caracteriza ainda
nosso capitalismo "selvagem") engendrou um amplo setor de subsistência
que, baixando o custo da manutenção da força de trabalho escravizada,
permitia a reprodução de todo sistema pois possibilitava que a fração do
excedente que permanecia na colônia se concentrasse nas mãos da
pequena camada senhorial. Assim, em pleno capitalismo mercantil surge
no Brasil, a partir dele, uma grande economia de subsistência. Ora, isto é
o inverso do processo ocorrido no desenvolvimento do capitalismo
europeu, no qual a economia mercantil surge a partir da lenta
transformação da economia de subsistência feudal. A estruturação



123

econômica senhorial, se limitava o crescimento interno do mercado e
bloqueava a mercantilização das forças de trabalho, por outro lado era e
é altamente amortecedora das crises econômico-sociais, funcionando
como um grande colchão que absorve-as, impedindo que se gere
rupturas drásticas no tecido social. Assim, apesar das crises até seculares
pelas quais a economia brasileira tem ultrapassado desde o período
colonial (da economia açucareira, mineira, do algodão, do café...), a
estrutura latifundiária de trabalho compulsório e de caráter predatório se
manteve até hoje, permanecendo também a existência do amplo setor
informal "arcaico" inextricável do moderno setor mercantil. No Brasil,
esclarece Francisco Oliveira (1981: 12, 36), para além do antagônico
dualismo arcaico-moderno, ocorre uma simbiose, "uma unidade de
contrários, em que o chamado 'moderno' cresce e se alimenta da
existência do 'atrasado' ". Nisto reside a originalidade da expansão do
capitalismo no Brasil: na introdução de relações novas no "arcaico" e na
reprodução de relações "arcaicas" no novo, nesta compatibilização da
acumulação global "em que a introdução das relações novas no arcaico
libera força de trabalho que suporta a acumulação industrial-urbana e em
que a reprodução de relações arcaicas no novo preserva o potencial de
acumulação liberado exclusivamente para os fins de expansão do próprio
novo" (grifo do original).

2.2. A metamorfose do capital agrário em capital industrial

Quando do advento da nossa tardia industrialização apoiada pelo Estado,
a substituição das classes proprietárias rurais pelas novas classes
burguesas não exigiu rupturas7 como no modelo clássico da revolução
burguesa, pois o nosso capital industrial se formou a partir do capital
cafeeiro, estando em continuidade com nossas seculares estruturas
agrárias - aqui reside uma das chaves já apontadas para a compreensão
da nossa "modernidade". Não é casualmente que na região do café se
encontra a maior parte da indústria nascente, sendo nela que o
desenvolvimento das relações capitalistas se dá mais aceleradamente
(conf. Silva, 1981: 17). Ora, o advento do café já tinha produzido o efeito
- conforme nos ensina Prado Jr. (1985: 168) - de "reforçar a estrutura
tradicional da economia brasileira, voltada inteiramente para a produção
intensiva de uns poucos gêneros destinados à exportação", perpetuando a
grande propriedade monocultural que utiliza o trabalho compulsório e

7 Na esteira das críticas aos dualismos arcaico/moderno, café/indústria, setores
agro-exportadores/setores industriais, nação/imperialismo, ocorre, por parte de
Fausto (1970) e Decca (1981) entre outros, uma revisão da tradicional tese de
que 1930 significou uma revolução, uma ruptura em que os setores industriais-
urbanos vencem os agro-exportadores (tese defendida por Sodré, 1962, por
exemplo).

A now-srl.rnielrin f. nNinin.



124

levando-nos a ser o último país a abolir a escravidão. É nesta ascensão
da acumulação capitalista que "não requer a destruição completa" das
relações não-capitalistas, perpetuando-as, que reside, de acordo com
Oliveira (1981: 37-44), a "especificidade particular" do desenvolvimento
capitalista brasileiro.

A tese de que a indústria no Brasil surge a partir do café é amplamente
firmada por Sérgio Silva (1981), João Manuel C. de Mello (1982) e M a da
Conceição Tavares (1986). Esclarece João Manuel (1982: 99) que a
acumulação cafeeira engendrou os pré-requisitos necessários para o
surgimento do capital industrial e da grande indústria ao: "1) gerar,
previamente, uma massa de capital monetário, concentrada nas mãos de
determinada classe social, passível de se transformar em capital
produtivo industrial; 2) transformar a própria força de trabalho em
mercadoria; e, finalmente, 3) promover a criação de um mercado interno
de proporções consideráveis". Porém, estes autores, superando o
linearismo das análises que afirmam tanto que o café estimula a indústria
quanto a bloqueia, mostram que as relações entre o capital cafeeiro e o
industrial possuem uma unidade contraditória: "a unidade está no fato de
que o desenvolvimento capitalista baseado na expansão cafeeira provoca
o nascimento e um certo desenvolvimento da indústria; a contradição,
nos limites impostos ao desenvolvimento da indústria pela própria posição
dominante da economia cafeeira na acumulação de capital" (Silva, 1981:
103). Estes limites derivam da subordinação do capital industrial ao
cafeeiro e da subordinação deste e da economia brasileira ao capital
internacional, pois a divisão internacional do trabalho, determinando a
especialização da economia brasileira na produção de produtos primários
para a expansão, possibilitou o surgimento tardio da indústria de bens de
consumo assalariado, mas impediu a autonomia interna da acumulação
industrial ao excluir o desenvolvimento do seu núcleo fundamental, ou
seja, o da indústria pesada de bens de produção, o qual somente
aparecerá em meados dos anos 50. Ora, este processo é
incontestavelmente diferente dos padrões clássicos de industrialização. É
esta especificidade da nossa dinâmica econômica que leva João Manuel
(1982: 177) a concluir que a história brasileira "é a História de um
determinado capitalismo, do capitalismo tardio: sua especificidade não
advém de surgir das entranhas da economia colonial, criatura, por sua
vez, do capital mercantil? Sua peculiaridade não provém de que o
capitalismo nasce desacompanhado de forças produtivas capitalistas?
Sua originalidade não reside em que a grande indústria pode surgir e se
consolidar sem que surja concomitantemente um departamento de bens
de produção? Em que, mesmo quando espoca, a industrialização pode se
manter restringida? Em que, mesmo quando se completa, a dinâmica da
acumulação atrela-se às injunções do Estado e da grande empresa



125

oligopólica estrangeira, sem nunca comportar-se na plenitude?" (grifo do
original).

A "metamorfose do senhor agrário em 'homem de negócios' " é também
apontada por Florestan Femandes (1981: 106-116) em sua séria
investigação sobre "A Revolução Burguesa no Brasil", em que busca
explicar a "modernidade burguesa nos trópicos", utilizando o conceito de
"revolução burguesa"8 . Confirma ele que é a partir da fazenda do café - a
qual já tinha significado o "clímax" da grande lavoura, perpetuando a
"tradição senhorial" - que ocorre a modernização da economia, sendo o
fazendeiro "o principal agente humano 'nativo' da Revolução Burguesa".
Não há aqui uma crise que provocasse o colapso da velha oligarquia e a
sua substituição por novas classes dominantes, mas sim um fenômeno
mais amplo e dramático: "a coalescência estrutural dos vários estratos
sociais e das várias categorias econômicas que formavam as 'classes
possuidoras' "(ibid.: 311).

É por isto que a nossa burguesia tem um "moderado espírito
modemizador", não assumindo o "papel de paladina da civilização ou de
instrumento da modernidade". A articulação do setor arcaico ao moderno
se reproduz porque para a burguesia "é vantajoso tirar proveito dos
tempos desiguais e da heterogeneidade da sociedade brasileira",
levando-nos a ser "uma modernidade tão peculiar" (ibid.: 204, 9).

Pelos mesmos motivos, Darcy Ribeiro (1985: 90-95) concluirá que nossa
burguesia nacional "não constitui uma 'burguesia' no sentido clássico
porque não disputa o poder político a uma aristocracia", nem quer
"refazer revolucionariamente a ordenação social porque esta corresponde
a seus interesses". Aqui a burguesia não encontrou obstáculos à sua
expansão advindos dos setores oligárquicos. Pelo contrário, a passagem
do oligárquico ao moderno "se faz espontaneamente" . Para Ribeiro o
empresariado moderno tem "características conservadoras" pois seus
interesses não se opõem à classe dominante tradicional, mas se
complementam. Por isto o patronato brasileiro se alia aos setores
oligárquicos: "para preservar a estrutura global".

8 Para Florestan o conceito de "revolução burguesa" não visa "pensar a história
brasileira segundo esquemas repetitivos da história de outros povos", mas
significa um "horizonte da análise sociológica": "ao se apelar para a noção de
Revolução Burguesa, não se pretende explicar o presente do Brasil pelo passado
de povos europeus. Indaga-se, porém, quais foram e como se manifestaram as
condições e os fatores histórico-sociais que explicam como e p mie se rompeu,
no Brasil, com o imobilismo da ordem tradicionasta e se organizou a
modernização como processo social' (Fernandes, 1981:20-21, grifo do original).



126

Entretanto, nos alerta Eli Diniz (1978), discordando parcialmente de
Darcy, que o fato de a nascente burguesia industrial ter sido
gradualmente incorporada no esquema de alianças das elites tradicionais
(proprietários rurais e grandes comerciantes) não significa que não
tenham ocorrido resistências, pois à medida que o setor industrial se
consolidava como centro dinâmico da economia foi se dando um
processo de diferenciação de interesses. Aqui Diniz discordará de forma
mais geral de B. Fausto, E. Carone, L. Martins e O. Velho que, renovando
a análise historiográfica e sociológica brasileira, demonstrarão a
continuidade entre os setores dominantes tradicionais e os industriais
emergentes, privilegiando, portanto, os aspectos da conservação no
nosso processo de modernização-conservadora. Diniz preferirá,
entretanto, "enfatizar o lado da modernização e a renovação, em
contraposição aos aspectos ligados à preservação e à conservação"
(ibid.: 50). Entendemos, contrariamente, que se deve superar este
movimento pendular, pois não se trata de enfatizar seja o pólo da
conservação, seja o da modernização, mas de perceber sua mútua inter-
relação. Muitas vezes, esclarece Ortiz (1988: 36), a busca por ultrapassar
o subdesenvolvimento "estimula uma dualidade da razão que privilegia o
pólo da modernização", o que nos leva a sermos acríticos diante da
modernidade e impede a compreensão do nosso real processo histórico.

2.3. A modernização droconiana

Outra face fundamental do processo de transformação do Brasil na
direção de uma sociedade "moderna" tem sido a tutela do Estado.
Fernandes (1981: 221), por exemplo, apontou para isto ao afirmar,
concordando com B. Moore Jr. que não existe um único modelo de
transformação capitalista, que é o caráter autocrático, de cima para baixo,
que toma a revolução burguesa no Brasil peculiar. Acentua Florestan que
o decisivo papel do Estado, possibilitando a unificação da burguesia no
plano político "antes da constituição da ordem social competitiva",
permitiu também que a nossa "modernização" ocorresse a partir da
transição sem rupturas do poder oligárquico para o poder burguês - "a
oligarquia não perdeu a base de poder que lograra antes, como e
enquanto aristocracia agrária; e encontrou condições ideais para enfrentar
a transição, modernizando-se". A partir da superação da nossa condição
colonial advinda com a crise do antigo sistema colonial, que aqui se
processa através da independência política e da instauração do Estado
nacional controlado pela aristocracia agrária, é que se possibilita a "era da
modernização do Brasil", a qual "não aparece como um fenômeno
maduro da evolução interna do mercado capitalista moderno" (ibid.:
204,7).



127

O Estado no Brasil não tem sido um espaço público, mas sim
patrimonialista, ocupado pelos "donos do poder" (Faoro). Uma das chaves
de leitura da nossa modernidade tupiniquim está em compreender que é
este Estado patrimonial-autoritário um dos principais agentes da
"modernização", gerando este processo ambivalente de modernização-
conservadora, pois aqui o Estado, de forma paradoxal, expressa tanto um
projeto de modernização quanto os interesses das elites políticas
tradicionais.

Este papel vital do Estado é confirmado por Suzigan (1986) que, em seu
meticuloso estudo sobre a "Indústria Brasileira", nos mostra a ajuda
governamental ao processo de industrialização - que, de praticamente
nula antes da Primeira Guerra Mundial, torna-se importante depois dela,
ainda que muito assistemática até os anos 30. A partir de então, as
políticas governamentais passam a ter um papel realmente importante,
tendo na década de 50 - para Tavares (1986: 101) - um caráter decisivo
na constituição da indústria pesada de bens de produção.

Entretanto, reconhecer o papel do Estado na condução do processo de
modernização-conservadora não significa considerá-lo mecanicamente
nem como um mero instrumento de dominação de classe nem, por outro
lado, como totalmente autônomo em relação à sociedade9. Eli Diniz
(1978), buscando uma análise integrada das relações entre Estado e
sociedade no Brasil 1 °, esclareceu que, se na condução da nossa
industrialização o Estado tem um papel preponderante, isto não o torna
determinante em absoluto pois não podemos descaracterizar a sociedade
civil como campo dotado de dinamismo próprio e nem encobrir sua mútua
interpenetração com o Estado.

Este processo de "modernização" a partir do Estado como a forma pela
qual os países periféricos ingressam na "modernidade" é apontado por
Berman (1986: 220) em sua descrição da aventura da modernidade, na
qual apresenta o turbilhão da vida moderna em que o destino de "tudo

9 Sobre a complexidade da mediação entre a economia e a política no debate
teórico sobre o Estado latino-americano ver Lisboa (1987).
10 "(...) as formas extremas de ver a burguesia como grupo subordinado ou,
inversamente, como setor autônomo estão associadas à visão dualista das
relações Estado-Sociedade preponderante no pensamento político brasileiro. (...)
Desta forma, o que propomos é uma visão integrada das relações Estado-
Sociedade, de tal forma que a política, não sendo concebida como decorrência
espontânea de transformações na base sócio-econômica, não seja
alternativamente entendida como expressão das opções de um estamento
burocrático" (Diniz, 1978:29,32).



128

que é sólido" é "desmanchar no ar". Berman adota a Rússia do século
XIX, mais especificamente São Petersburgo, como arquétipo da
modernização nos países do Terceiro Mundo, a qual consiste
fundamentalmente num processo de "modernização droconiana",
contrastando com o modernismo das nações mais ricas, que brota
"diretamente da modernização política e econômica". É fácil constatar
que aqui na América Latina - onde teríamos Brasília como paradigma - os
processos de modernização econômica não fizeram surgir
concomitantemente a modernidade política, conforme o modelo
democrático dos países desenvolvidos, como muitos esperavam (e
outros, com bastante otimismo, ainda esperam).

No seu histórico ensaio "A democracia como valor universal", Coutinho
(1980: 32) assinala que a modernização econômica-social brasileira foi
feita por uma "via prussiana"" (conceito que ele toma de Lenin e
Lukács), isto é, "através da conciliação entre frações das classes
dominantes, de medidas aplicadas de cima para baixo, com a
conservação de traços essenciais das relações de produção atrasadas (o
latifúndio) e com a reprodução (ampliada) da dependência ao capitalismo
internacional".

Coutinho (1988:106-115) também faz uso do análogo conceito
gramsciano de "revolução passiva" (ou "revolução restauração", ou ainda
"revolução pelo alto") e do conceito de inspiração gramsciana de "Estado
ampliado" para caracterizar o processo de modernização-conservadora
da sociedade brasileira e para propor a construção de uma estratégia
democrática de luta pelo socialismo no Brasil. Enfim, esclarece ele que
na transição brasileira para o capitalismo "o Estado desempenhou
freqüentemente o papel de principal protagonista" e que, "ao contrário do
que supunha a tradição marxista-lenista, o Brasil experimentou um
processo de modernização capitalista sem por isso ser obrigado a realizar
uma 'revolução democrático-burguesa' ou de 'libertação nacional'
segundo o modelo jacobino". Daí a constante prática do "transformismo",
de incorporar via cooptação, mas numa posição subordinada, as massas
populares.

Estas são também as conclusões de lanni (1984: 11,43), que afirma ser a
marca histórica da tutela do Estado sobre uma "débil" sociedade civil o
resultado da luta de classes, da "contra-revolução burguesa permanente",
que visa fazer frente às forças sociais dominadas que têm se manifestado
ao longo de toda nossa história. Assim, a forma "prussiana" da revolução

11 Aponta Coutinho que também usam deste conceito para analisar o Brasil
Chasin, Vianna, Nogueira e I. Ribeiro.



129

burguesa é uma manifestação do caráter autoritário, violento - visível de
forma brutal após 1964 - com que o Estado aqui reage para impedir que
as massas populares possam reduzir a exploração. Daí a aparência que o
Brasil tem de "território ocupado", das suas classes dirigentes como
"conquistadores estrangeiros" e do seu povo como "povo conquistado".

Ao criar a categoria de "anéis" 12 para caracterizar que no Brasil os
interesses organizam-se não através de "partidos de classes, sindicatos e
associações de grupos e classes", mas em "círculos múltiplos" que
cortam multifaceticamente a pirâmide social "ligando em vários
subsistemas de interesse e cumplicidade segmentos do governo, da
burocracia, das empresas, dos sindicatos etc.", Cardoso (1979: 99)
desvela de forma clara como Estado e sociedade se entrelaçam no nosso
país, onde se (con)fundem interesses públicos e privados13. Estes anéis -
os quais não se confundem com os lobbies, legítimos nas democracias -
são como "teias de cumplicidade pessoais" que servem ao clientelismo
político brasileiro, sendo através dos mesmos que as antigas oligarquias
regionais são readaptadas para "participar" da administração "racional".
Isto enviesa o planejamento no Brasil, a forma moderna de gestão, o qual
não consegue ser um modo "racional-moderno" de alocação de recursos.

Nos filiamos à hipótese desenvolvida por Rouquié (1984) de que o Estado
na América Latina começou a modernizar-se a partir das exigências da
sua fração militar. Em nosso subcontinente, a formação das forças
armadas profissionais e centralizadas - que se inicia com a vinda de
missões militares estrangeiras ao final do século XIX e com a instituição
do serviço militar obrigatório no início do século XX (instaurado antes do
advento do sufrágio universal) - reflete-se sobre o próprio Estado,
reforçando o processo de modernização do mesmo, além de proporcionar
os recursos organizativos e morais para os militares interferirem na vida
política nacional. No Brasil é somente com a República que ocorre a
"profissionalização" e a militarização das Forças Armadas (conforme
Heloísa Fernandes, 1974; Walnice Gaivão, 1984), sintomatizado a partir
de 1916 com a obrigatoriedade do serviço militar e com a vinda da
missão militar francesa em 1919. Aqui, onde se desconhece guerras
externas desde o término da do Paraguai em 1870, os militares, já
modernizados, passam a ter três objetivos básicos: "centralizar o poder
colocando um ponto final à sua dispersão geográfica (...), defender a
soberania e, finalmente, integrar os diferentes componentes étnicos,

12 Dreyfuss (1981:73), inspirado em Cardoso, fala em "anéis burocrático-
empresariais".

13 Isto também é captado por L. Martins (1978) quando afirma que nosso
problema não é o da estatizaçâo da economia, mas o da privatização do Estado.



130

sociais e regionais emprestando-lhes o sentimento de membros de uma
mesma comunidade" (Rouquié, 1984: 122). O tenentismo dos anos 20 -
emergindo, de acordo com Weffort (1980:114), com a crise do Estado
oligárquico e com a ascensão de novos setores sociais (classes médias)
ainda não incorporados pela economia agro-exportadora - é a primeira
grande expressão do agudo sentido que os militares têm de construir um
projeto nacional. No contexto da luta pela modernização das estruturas
políticas, os tenentes defendem - segundo Camargo (1984:71) - "a
centralização política e a racionalidade das decisões do Estado, contra o
dientelismo provinciano das oligarquias". Não é por mero acaso que
1922, quando "inicia-se o cicio político-militar" (ibid.), é também o ano da
realização da Semana da Arte Moderna e da fundação do Partido
Comunista do Brasil. Nos anos 20, enfim, prenunciam-se as mudanças
que virão após 1930.

Em "A moderna tradição brasileira", Renato Ortiz (1988), analisando o
movimento modernista dos anos 20 no Brasil, argumenta que o conceito
de modernidade no início do século XX estaria "fora do lugar", pois "o
Modernismo ocorre no Brasil sem modernização". Para ele, uma marca
da nossa condição histórica é a anterioridade, a defasagem entre níveis
que no marco clássico do capitalismo ocorreram concomitantemente
(ibid.: 17-32). Isto teria sido captado tanto pelos sociólogos quanto pelos
críticos literários - estes últimos afirmando que o "Modernismo da década
de 20 'antecipa' mudanças que irão se concretizar somente nos anos
posteriores". Cândido (1984: 27), por exemplo, aponta exatamente que os
anos 20 difundiram "fermentos de transformação" que, após 1930, se
tomam até certo ponto "normais". Conclui Ortiz que o pensamento na
periferia tende a reificar o moderno à medida que este se apresenta como
um desejo de superar o subdesenvolvimento, como um projeto a ser
construído nacionalmente, mas em descompasso com a situação dura da
realidade. Assim, diferenciados do modernismo europeu, ingressamos na
modernidade acriticamente - sintoma disto é o fato de que no Brasil "os
críticos da modernidade sempre foram os intelectuais tradicionais" - e
sem rupturas - pois quando o moderno finalmente se implanta ele já
possui aqui uma longa tradição (Ortiz, 1988: 36, 208-210).

O Brasil ingressa definitivamente na sua "modernidade" entre as décadas
de 1930 e 1950, quando o processo de urbanização e industrialização se
acelera e hegemoniza. As transformações deste período no plano
econômico são apontadas por Suzigam (1986), que nos esclarece que até
a Primeira Guerra Mundial o desenvolvimento industrial brasileiro era
induzido pela expansão do setor exportador (basicamente o café), sendo
que após ela esta relação foi gradualmente reduzida. A transição de uma
economia agrícola de exportação para uma economia industrial no Brasil
iniciou-se após o choque da Primeira Guerra, particularmente nos anos 20



131

e especialmente na década de 30 quando, com a grande depressão e a
conseqüente crise do setor exportador, ocorre um ponto de inflexão ao
ser rompida a ligação entre a expansão do setor exportador e o
crescimento industrial, o qual passa a ser determinado principalmente
pelo mercado interno. Esta transição só seria completada em fins dos
anos 50, quando a industrialização passa a abranger a produção interna
de insumos básicos e de bens de capital.

Marcos deste ingresso na sociedade moderna de consumo de massas
são: a criação da universidade brasileira com a fundação da Universidade
de São Paulo, em 1934, e o aparecimento dos cursos superiores de
Filosofia, Ciências Sociais, História, Letras e Economia; a construção, nos
anos 30, do edifício do então Ministério da Educação e Saúde, projetado
por L. Costa e O. Niemeyer na gestão de G. Capanema, cujas paredes
abrigam murais de C. Portinari (1903-1962); bem como, culminando as
transformações desse período, a construção de Brasília, em fins dos anos
50, símbolo da "modernidade" brasileira. Os mais diversos campos da
cultura brasileira tiveram um desenvolvimento excepcional nos anos 30 e
40 - de acordo com Cândido (1984: 30) - quando os meios de difusão
cultural como o rádio e a indústria do livro (realça-se aqui o papel de
Chateaubriand, 1891-1968, e Lobato, 1882-1948) passam a ter importante
atuação; na vida artística e literária destacam-se Villa Lobos (1887-1959),
Graciliano Ramos (1892-1953), Alceu A. Lima (1893-1983), Di Cavalcanti
(1897-1976), sendo que a música popular, o samba e a marcha passam a
ter expressão nacional, evidenciando nomes como Noel Rosa (1910-
1937), Ismael Silva (1905-1974), Lamartine Babo (1904-1963) e muitos
outros. É nestes decênios que se assiste à "consolidação e difusão da
poética modernista", com a produção madura de Manuel Bandeira (1886-
1968) e Mário de Andrade (1893-1945). Depois de 1930, ocorre a
"interpenetração literária em todo o Brasil, possibilitando ao leitor viver
simultaneamente a Bahia de Jorge Amado, a Paraíba ou o Recife de José
Lins do Rego, a Aracaju de Amando Fontes, a Amazônia de Ab9uar
Bastos, a Belo Horizonte de Ciro dos Anjos, a Porto Alegre de Eric,o
Veríssimo ou Dionélio Machado". Este fenômeno coincide com o
processo apontado pelos economistas Singer (1973) e Oliveira (1980) de
unificação do mercado nacional entre os anos 30 e 50, até então
fragmentado regionalmente, condicionado externamente e com barreiras
alfandegárias interestaduais que vigoraram até 1937. Com os códigos de
minas e de águas de 1934, seguidos posteriormente da legislação
trabalhista, o Brasil se ordena institucionalmente, abrindo espaços para a
"modernização" social, apesar de estar com um sindicalismo em processo
de tutelação pelo Estado. Após os anos 40 é que Ortiz situará a
emergência da indústria cultural no Brasil, destacando o papel do rádio,
do cinema e da televisão, aqui introduzida em 1950.



132

2.4. A procura da nossa identidade

Na inquietação dos anos 20, especialmente após os fermentos
renovadores lançados pela Semana de Arte Moderna, a inteligência
brasileira, segundo Cruz Costa (1967: 399), passa a procurar
"compreender e interpretar melhor a alma do povo"; a "redescobrir o
Brasil", afirma Mota (1980: 27). Isto se visualiza, por exemplo, nas obras
matrizes de Paulo Prado (1869-1943), Gilberto Freire (1900-1987) e
Sérgio Buarque de Holanda (1902-1982).

Em "Retrato do Brasil" (1928), Prado, participante do movimento
modernista de 1922, constrói um "quadro impressionista" do Brasil,
caracterizando negativamente este "reino da mestiçagem", produto da
"ebulição formidável do cadinho" em que se amalgamam todas as raças -
"O Brasil, de fato, não progride; vive e cresce, como cresce e vive uma
criança doente no lento desenvolvimento de um corpo mal organizado".
Diferentemente dos Estados Unidos que, com um rígido puritanismo
religioso e forte instinto de trabalho e colaboração coletiva proveniente
dos seus colonos ingleses, segregou o elemento africano, "aqui a luxúria
e o desleixo social aproximaram e reuniram as raças". Somos uma
sociedade amorfa que, quando da independência, ainda não tinha se
formado como nação, sendo "simples aglomerado de moléculas
humanas", produto das paixões desenfreadas, da busca da aventura e da
ganância por riquezas fáceis (Prado, 1944: 113-175).

Os instintos da ambição do ouro e da sensualidade livre que dominaram
toda a "psicologia da descoberta" nunca foram geradores de alegria, nos
legando, para Prado, um povo triste, melancólico, resultado da desilusão
do ouro e da fadiga - "na luta entre esses apetites - sem outro ideal, nem
religioso, nem estético, sem nenhuma preocupação política, intelectual ou
artística - criava-se uma raça triste. A melancolia dos abusos venéreos e
a melancolia dos que vivem na idéia fixa do enriquecimento - no absorto
sem finalidade dessas paixões insaciáveis - são vincos fundos na nossa
psique racial" (ibid.: 106).

Desmarcara Paulo a "tradição de mandonismo", a "cumplicidade dos
apaniguamentos eleitorais", o "consórcio das funções administrativas com
os interesses mercantis", o bacharelismo de uma cultura intelectual que
"não existe, ou finge existir", o vício nacional da imitação - "imitação quer
dizer importação. Nesta terra, em quase tudo dá, importamos tudo; das
modas de Paris - idéias e vestidos - ao cabo de vassoura e ao palito"
(ibid.; 180-181).

No seu "Retrato do Brasil", Paulo revela-se um paladino da modernidade,
combatendo o "mal romântico" que, como uma doença, tomou conta



133

deste "organismo precocemente depauperado" após a independência e
que está nos afastando da "revolução moderna" que transforma o mundo,
nos colocando "à margem dos grandes caminhos mundiais da navegação
e da aviação" (ibid.: 135,188).

Sérgio B. de Holanda, também participante de 1922, inicia seu clássico
livro "Raízes do Brasil" (1936) sublinhando as raízes luso, ibérica, donde
se origina "a forma atual de nossa cultura". Desta matriz fundamental,
que na sua origem é também mestiça - pois a península ibérica é "um dos
territórios-ponte pelos quais a Europa se comunica com os outros
mundos" - recebemos a herança de uma "cultura da personalidade" em
que os vínculos interpessoais são os mais decisivos, o que leva à
constituição de uma estrutura social "frouxa" e à repulsa de "toda moral
fundada no culto ao trabalho", traços que foram acentuados pelo
latifúndio escravista. Daí o espírito de aventura, de enriquecimento sem
muito sacrifício, predatório com que o português veio para cá - "o que o
português vinha buscar era, sem dúvida, a riqueza, mas riqueza que
custa ousadia, não riqueza que custa trabalho (...) efetuado, de resto, com
as mãos e os pés dos negros" (Holanda, 1963: 4-42).

Nesta civilização de raízes rurais que os portugueses aqui implantaram e
que predominou sobre o urbano até a abolição, mas cujos reflexos
observamos ainda, prevaleceu a família patriarcal - de acordo com Sérgio
- a qual fornece nosso estilo político arcaico, resultado da mera ampliação
do círculo familiar - "a família colonial fornecia a idéia mais normal do
poder, da respeitabilidade, da obediência e da coesão entre os homens. O
resultado era predominarem, em toda vida social, sentimentos próprios à
comunidade doméstica, naturalmente particularista e antipolítica, uma
invasão do público pelo privado, do Estado pela família". Neste ambiente
avesso a "qualquer ordenação impessoal da existência" imperava o
caudilhismo, a oligarquia - "que é o prolongamento do personalismo no
espaço e no tempo" - e as práticas patrimonialísticas. Sérgio usa aqui da
distinção weberiana entre patrimonialismo e burocracia: "para o
funcionário 'patrimonial', a própria gestão política apresenta-se como
assunto de seu interesse particular; as funções, os empregos e os
benefícios que deles aufere, relacionam-se a direitos pessoais do
funcionário e não a interesses objetivos, como sucede no verdadeiro
Estado burocrático (...). A escolha dos homens que irão exercer funções
públicas faz-se de acordo com a confiança pessoal que mereçam os
candidatos, e muito menos de acordo com as suas capacidades próprias.
Falta a tudo a ordenação impessoal que caracteriza a vida no Estado
burocrático". Aqui as constituições são "feitas para não serem cumpridas,
as leis existentes para serem violadas, tudo em proveito de indivíduos e
oligarquias" - qualquer semelhança com o Brasil atual não é mera
coincidência!



134

A síntese deste passado colonial-agrário é o "homem cordial", que se
relaciona "com o coração", este "traço definido do caráter brasileiro" que
se expressa pela sua "lhaneza no trato", na "hospitalidade" e na
"generosidade" (ibid.: 69-212) - não se tratando do "homem bondoso",
esclarece Sérgio em sua polêmica com Cassiano Ricardo (que afirma ser
a "bondade natural do brasileiro" a nossa contribuição ao mundo, que o
brasileiro é o "conciliador plástico entre todos os conflitos sociais,
ideológicos, étnicos, econômicos") (Ricardo, 1963: 203).

Esta cordialidade, porém, não é virtude "definitiva", devendo ser superada
com a "progressiva urbanização" - "o homem cordial se acha fadado
provavelmente a desaparecer, onde ainda não desapareceu de todo. E às
vezes receio sinceramente que já tenha gasto muita cera com esse pobre
defunto" (ibid.:213). Revela aqui Sérgio o seu tom modernista quando
afirma que transitamos lentamente para um sistema urbano "cujo sentido
parece ser o do aniquilamento das raízes ibéricas de nossa cultura".
Vislumbra ele um processo revolucionário que, iniciando-se com a
abolição de 1888, liquidará com os "fundamentos personalistas e
aristocráticos" da nossa vida social, levando à "dissolução lenta, posto
que irrevogável, das sobrevivências arcaicas" (Holanda, 1963: 164, 175).

Gilberto Freire, na avaliação de Ortiz (1985), representa o ápice da
corrente interpretadora do Brasil como "país cadinho" que começa a se
forjar no final do século XIX na obra de Sílvio Romero (1851-1914), Nina
Rodrigues (1862-1906) e Euclides da Cunha (1866-1909), precursores das
ciências sociais do Brasil, fundando uma interpretação do Brasil que
sublinha o mestiço como definidor da nossa identidade e responsável
pelo nosso atraso social. Com Freire e sua magna obra "Casa grande &
Senzala" (1933) - em que disseca a formação da nossa híbrida sociedade
patriarcal-agrária-escravocrata e monocultora -, o Brasil ganha uma
"carteira de identidade" (Ortiz, 1985: 42), pois a mestiçagem passa a ser
vista positivamente - "a miscigenação que largamente se praticou aqui
corrigiu a distância social que doutro modo se teria conservado enorme
entre a casa-grande e a mata tropical; entre a casa-grande e a senzala. O
que a monocultura latifundiária e escravocrata realizou no sentido de
aristocratização, estremando a sociedade brasileira em senhores e
escravos (...) foi em grande parte contrariado pelos efeitos sociais da
miscigenação. A índia e a negra-mina a princípio, depois a mulata, a
cabrocha, a quadradona, a oitavona, tomando-se caseiras, concubinas e
até esposas legítimas dos senhores brancos, agiram poderosamente no
sentido de democratização social no Brasil" - sendo o brasileiro definido
como um homem sincrético, fruto do cruzamento de três raças - "todo o
brasileiro, mesmo o alvo, de cabelo louro, traz na alma, quando não na
alma e no corpo - há muita gente de jenipapo ou mancha mongólica pelo



135

Brasil - a sombra, ou pelo menos a pinta, do indígena ou do negro"
(Freire, 1963: 7-8, 331, grifo nosso).

Influenciado pela antropologia culturalista norte-americana de Boas, o
mestre de Apipucos realiza, segundo a análise de Cândido (1978: xii),
"uma ponte entre o naturalismo dos velhos intérpretes da nossa
sociedade" - como Gonçalves Dias (1823-1864), Sílvio Romero, E. da
Cunha e Oliveira Viana (1885-1951) - "e os pontos de vista mais
especificamente sociológicos que se imporiam a partir de 1940".

Confirmamos aqui a avaliação de muitos críticos de Freire - Ortiz, Mota
(1980) e Bastos (1986) - de que ele é o grande difusor da ideologia da
mestiçagem, do mito das três raças que se fundem harmonicamente -
"híbrida desde o início, a sociedade brasileira é de todas da América a
que se constituiu mais harmoniosamente quanto às relações de raça:
dentro de um ambiente de quase reciprocidade cultural que resultou no
máximo aproveitamento dos valores e experiências dos povos atrasados
pelo adiantado"; a miscigenação é fruto da "escassez de mulheres
brancas [que] criou zonas de confraternização entre vencedores e
vencidos, entre senhores e escravos" - contribuindo para escamotear o
conflito social, pois a mistura de raças permite a convivência pacífica dos
opostos - "considerada de modo geral, a formação brasileira tem sido (...)
um processo de equilíbrio de antagonismos (...) predominando sobre
todos os antagonismos, o mais geral e o mais profundo: o senhor e o
escravo. É verdade que agindo sempre, entre tantos antagonismos
contundentes, amortecendo-lhes o choque ou harmonizando-os,
condições de confraternização e de mobilidade social peculiares ao
Brasil: a miscigenação" (Freire, 1963: 151, 7, 116, grifo nosso).

Nestas três obras matrizes constatamos, para além dos antagonismos de
perspectivas, a afirmação de alguns traços básicos da sociedade
brasileira, tais como o da nossa herança cultural lusitana, da mestiçagem
do nosso povo, do edetismo nas idéias. Se a procura da nossa identidade
leva-nos a resgatar a influência dos componentes culturais, isto não
significa que concordemos com as teses fatalistas que pressupõe
deterministicamente a herança cultural com o responsável pelo nosso
"atraso". Porém, se queremos também romper com os economicismos
vulgares, é necessário perceber que o material e o simbólico estão
imbricados um no outro, que a produção do "pão" é inseparável da
produção da "palavra" (de significados). Buscamos a formulação de uma
teoria que reconheça a complexidade e o mistério da organização social,
que compreenda que o fenômeno cultural - de acordo com a análise de
Canclini (1983: 39-78) - faz parte das estruturas básicas da sociedade,
possibilitando "entender a própria estrutura econômica, da qual os
fenômenos simbólicos são parte". Para Canclini, a América Latina é uma

A mnriorniduric fe ininine eim



136

sociedade fragmentada, o que possibilita a reprodução da dominação
burguesa: "em países multiétnicos a construção da hegemonia, além de
basear-se na divisão em classes, assenta-se no manejo da fragmentação
cultural e na produção de outras divisões: entre o econômico e o
simbólico, entre a produção, a circulação e o consumo e entre os
indivíduos e seu marco comunitário imediato". Entretanto, a fragmentação
das sociedades periféricas e a "sobrevivência de elementos arcaicos"
impõe uma maior transparência da interdependência entre o material e o
simbólico pois nelas "as relações econômicas não se circunscrevem aos
espaços previamente fixados para ela - o mercado, os intercâmbios - nem
as atividades culturais estão fechadas em instituições especializadas",
nelas "o econômico e o simbólico se mesclam em cada relação social, e
se disseminam em toda a vida da comunidade".

De resto, a influência desta herança cultural é também constatada por
muitos, alguns dos quais examinaremos a seguir.

Em sua ampla síntese sobre a "História das idéias no Brasil" constata
Cruz Costa (1967: 22-23, 413-419) que os nossos traços de pragmatismo
e tolerância - que permitem o convívio entre opostos - são provenientes
da herança hibérica (desta "zona de transição entre dois continentes",
escreve G. Freire, apud Costa) onde coabitaram cristãos, judeus e
árabes. Costa afirma também que nos afastamos do espírito moderno
(até o advento do positivismo em nossas terras à partir da segunda
metade do século XIX) porque na nossa matriz ibérica ocorreu, após o
século XVII (coincidindo com a decadência econômica portuguesa), o
predomínio do pensamento católico (o jesuítico, para ser exato) que,
reagindo à reforma protestante, faz a cultura filosófica portuguesa
adormecer "no comentário teológico", fechando Portugal "à renovação
científica que se processava na Renascença". É daí que herdamos a
"retórica, o gramaticismo, a erudição livresca". Daí que a marca
dominante do nosso pensamento filosófico é o ecletismo, "a longa e
variada importação de idéias e de doutrinas, aparentemente
contraditórias" 14. Esta antropofagia de a tudo querer incorporar, cujo
símbolo exemplar é Macunaíma - que "trata de fartar-se de todas as

14 Esta nossa característica das "idéias fora do lugar" é objeto do também
clássico ensaio de Roberto Schwarz (1981), no qual ele a explica historicamente
por um latifúndio escravista produto da expansão do capital comercial europeu,
pela dependência econômico-intelectual do Brasil e pela relações de
cumplicidade-parasitária cuja expressão principal está no "favor" como a grande
mediação que permite a reprodução de amplas camadas da população. Para
uma réplica da tese de Schwarz ver Maria Franco, "As idéias estão no lugar"
(1976). Também Roberto Gomes (1980) apresenta, de forma irônica, o caráter
ornamental da cultura brasileira.



137

comezainas, de todas as frutas. Fala de indumentária, mas veste-se
pouco (...) canta todas as canções e dança todas as músicas. É o herdeiro
ladino mas ignorante de todas as culturas, de todos os instintos" (A.
Muricy, apud Costa) - deriva da condição colonial que por longo tempo
fomos submetidos, tendo uma correspondência, no plano econômico, nos
contrastes da coexistência do "mundo primitivo do sertão, a economia
medieval nas cidades do interior e a civilização moderna nas cidades".

A nossa "evolução sócio-cultural" se processou - na perspectiva de Darcy
Ribeiro (1985: 149) - por uma "modernização-reflexo", pela "via da
atualização histórica" em relação aos componentes metropolitanos
dominantes, o que acarreta uma permanente "defasagem cultural".
Apesar de discordar das teses do culturalismo antropológico, reconhece
Darcy que alguns aspectos desta defasagem provêm do próprio atraso
cultural português, o qual, "não tendo conseguido estruturar-se como uma
formação capitalista madura, nem se integrar na civilização industrial, foi
caindo em situação de dependência com respeito à Inglaterra e
afundando na pobreza até configurar-se ... como uma área neocolonial".
Conseqüência do obscurantismo português foi a proibição de aqui se criar
um sistema popular de ensino e, menos ainda, um ensino superior
(enquanto que a Espanha manteve cerca de duas dezenas de
universidades em suas colônias), o que contribuiu para perpetuar nossa
"estrutura social arcaica".

Esta influência lusitana é também confirmada por Zea (1976), o qual
esclarece ainda que, ao contrário dos hispano-americanos que tratam de
romper definitivamente com o passado colonial quando da sua
emancipação política, nós brasileiros acabamos mantendo alguma forma
de relação com a herança portuguesa, conseguindo conciliar dois mundos
que pareciam opostos, o passado colonial e o presente nacional.

Para Antônio Cândido (1985: 119) a "ambigüidade fundamental" da nossa
cultura é proveniente do fato de que somos "um povo 'latino', de herança
cultural européia, mas etnicamente mestiço, situado no trópico,
influenciado por culturas primitivas, ameríndias e africanas". Daí termos
até a República Velha uma "cultura de fachada, feita para ser vista pelos
estrangeiros", que tinha "seu propagandista no Barão do Rio Branco, o
seu modelo no estilo de Rui Barbosa e a sua instituição simbólica na
Academia Brasileira de Letras" (ibid.: 29).

Esta característica ornamental da nossa cultura, este ecletismo - ou seja,
a conciliação "no plano das idéias" - são decorrentes, para Coutinho
(1980: 67-74), da "via prussiana", do fortalecimento no Estado em
detrimento do "medium próprio da vida cultural: a sociedade civil"; do
intimismo de uma vida intelectual que se desenvolve "à sombra do



138

poder". Analisando a relação entre a cultura brasileira e a cultura
universal esclarece Coutinho que, pelo fato dos pressupostos da nossa
formação econômico-social estarem situados no exterior, a penetração da
cultura européia não encontrou aqui obstáculos prévios durante a época
colonial. Assim, citando A. Cândido, afirma que "imitar, para nós, foi
integrar, foi nos incorporarmos à cultura ocidental, da qual a nossa era um
débil ramo em crescimento. Foi igualmente manifestar a tendência
constante de nossa cultura, que sempre tomou os valores europeus como
meta e modelo". Nossa história cultural é a história da assimilação -
mecânica ou crítica - da,cultura universal. Porém, se no início do nosso
processo cultural as idéias estavam "fora do lugar", com o
aprofundamento da industrialização "as idéias importadas vão cada vez
mais 'entrando em seu lugar' ".

2.5. A polêmica marca da conciliação.

"Façamos a revolução antes que o povo a faça".
(Antônio Carlos)

Na busca por explicar quem somos para poder compreender as
contradições do Brasil atual, retoma-se contemporaneamente a polêmica
das primeiras décadas deste século quanto ao "caráter" do povo
brasileiro, suigindo diferentes interpretações quanto à origem e o
significado da nossa "índole de conciliação".

Em "Conciliação e reforma no Brasil" (1965) José Honório Rodrigues
(1913-1987) constata que, embora não seja verdadeiro que nossa história
é incruenta, predominou ao longo da mesma, particularmente a partir de
meados do século XIX, a política de conciliação exercida
personalisticamente por uma minoria. Para José Honório, a conciliação é
fruto do passado colonial, período onde se alternavam práticas de
conciliação e inconciliação, episódios cruentos e incruentos. É deste
período, quando pelo "terrorismo-amansamento" os brancos europeus se
relacionam com os índios, que surge um "povo capado e sangrado"
(expressão de Capitalismo de Abreu, 1853-1927). A conciliação é produto
também, aponta Rodrigues, da mestiçagem que abrandou nossas
relações sociais, abatendo resistências e rebeldias (ibid.: 30-118).

A conciliação tem sido tanto uma forma de transação - tendo como
objetivo principal o "aplainar as divergências dos grupos dominantes", e
não, como poderia parecer, conceder benefícios ao povo - quanto um
eficiente instrumento utilizado pelas nossas elites para adiar as reformas
e sufocar as aspirações. Tem sido nossa tradição "querer as reformas,
mas não promovê-las", ou concedê-las no mínimo de modo a evitar uma
revolução. Mas também tem sido nossa tradição, completa José Honório,



139

articular de forma ambivalente conciliação com inconciliação, o que se
vislumbra na permanente repressão aos movimentos populares,
especialmente os rurais - "não havia conciliação com os revoltados do
meio rural, onde se concentrava a grande maioria da população
brasileira, nem reforma" (ibid.).

A conciliação cultural advém, segundo Michel Debrun (1983: 14), de uma
mistura-compromisso entre valores heterogêneos ligados à herança
européia-indígena-africana. Apesar da dominação do elemento europeu
sobre os outros, freqüentemente temos uma "simbiose entre valores de
diferentes origens", o que transforma os padrões metropolitanos em
"valores ideais", prodamados mas não efetivamente encarnados. Além
desta dimensão, temos também a "conciliação" política - entre aspas
porque para Debrun ela não corresponde a um acordo entre atores de
peso equilibrado, mas sim pressupõe o extremo hiato econômico-cultural-
político que separa, desde os primórdios, as elites das camadas
subaltemas - arquétipo predominante da história política brasileira e que
se desenvolve para regular a relação entre atores desiguais de modo a
permitir, através da cooptação, a manutenção da dominação-exploração
dos mais fortes sobre os mais fracos.

Isto significa que a luta de classes no Brasil é - na avaliação de Debrun -
profundamente atenuada, pois os setores dominantes têm a capacidade
de "bloquear os conflitos no nascedouro", permitindo a reprodução da
extrema divisão de classes sem rupturas maiores. Isto não quer significar,
é claro, que não existam classes pois "o caráter limitado da luta das
classes no Brasil não constitui a expressão de uma bondade congênita do
homem brasileiro, da sua recusa das soluções violentas etc...". Debrun
critica assim tanto as teses marxistas clássicas em suas ortodoxas
interpretações da luta de classes brasileira, quanto as teses culturalistas e
seus estereótipos sobre a "índole da nossa gente", o "caráter mineiro"...
(ibid.: 144-145, 51).

Debrun apresenta ainda, de forma muito lúcida, os cinco arquétipos
político-ideológicos que têm existido ao longo da história brasileira, dos
quais têm se alternado como hegemônicos o arquétipo da conciliação -
aqui são expressões tanto o populismo quanto o coronelismo - e o do
autoritarismo desmobilizador - que surge quando o anterior não é mais
suficiente para conter as contradições, tendo predominado no Estado
Novo e no regime militar pós-64. Além destes, temos o arquétipo do
liberalismo (que dominou o espaço político verbal de meados do século
XIX à República Velha), o do autoritarismo mobilizador (expresso tanto no
fascismo-integralismo quanto nas esquerdas e pelo ISEB, ensaiando-se
entre 1961 e 1964) e o messiânico (é a forma como os mais dominados

A rrtne4,.....i.-1,1. 4..



140

reagem quando, não tendo mais nenhum espaço político, pulam para o
espaço místico).

Porém entendemos que Debrun é realista demais, quase que árido, pois
não aponta para nenhuma esperança-utopia, não se situando numa
perspectiva que proponha a luta por construir uma sociedade que rompa
com estes padrões históricos, e nem percebe (possivelmente por estar
demasiadamente restrito à academia) que se constitui uma nova prática
política, alternativa, de cunho socialista-democrático e que oscila também
entre os arquétipos do messianismo e do autoritarismo mobilizador, a
qual tem se expressado nas CEB's, no novo sindicalismo e nos
movimentos sociais em geral. Enfim, o extremo realismo de Debrun
toma-o prisioneiro das nossas tradições, lhe proporcionando uma aguda -
e pessimista - sensibilidade, impedindo-o de ver a política como o espaço
do indeterminado enquanto ato de liberdade.

Também Weffort critica duramente o falso e ardiloso realismo político que
nos coloca diante do aparente beco sem saída da prática conservadora-
autoritária que existe na política brasileira. Para Weffort (1984: 30), o
verdadeiro realismo político "consiste em ver os acontecimentos como
'cose a fare'. Isso significa que não apenas se pode, como dizia o poeta,
seguir o mesmo caminho de uma maneira nova, como também se pode,
no jeito novo de andar, inventar caminhos novos". Critica Weffort as
"tendências inelutáveis da história", a nossa tradição de ambigüidade
cínica 15, a cultura do golpe da qual somos herdeiros, o tratamento que é
dado à lei e à democracia em nosso país. Ele não aceita o
desvirtuamento da democracia e do direito presente na ambigüidade
entre democracia e autoritarismo (pois a democracia é vista apenas como
um instrumento para se atingir o poder despótico), presente no cinismo
tanto do distanciamento entre o que as intenções proclamam e o que as
práticas realizam, quanto no uso da lei como pretexto para o arbítrio do
poder - demonstra Weffort que aqui o direito é apenas um conjunto de
fórmulas acintosas preparadas para justificar o uso ilegítimo da força
(vide as leis que regulam o "direito de greve", por exemplo).

Na sua hoje clássica análise do "Populismo na política brasileira", Weffort
(1980: 62-111) demonstra que o mesmo é "algo mais complicado que a

15 Para Weffort (1984:33), o forte da nossa tradição política "é a ambigüidade"
que permite ser autoritário e democrata "ao mesmo tempo", que permite definir o
rumo do Brasil das últimas décadas como o da "democratização por via
autoritária". A concepção autoritária da democracia está presente no cinismo dos
provérbios do linguajar político brasileiro: "voto não enche barriga"; "em política
vale a versão, não o fato"; "lei, ora a lei"; "para os amigos tudo, para os
adversários a ler".



141

mera manipulação", sendo um fenômeno complexo que ressalta a
"complexidade das condições históricas em que se forma". Examina ele
também o desacordo entre uma cultura de fachada e as práticas efetivas
da nossa existência cotidiana, a coexistência da ideologia liberal com um
comportamento oligárquico-tradicional. Esta ambigüidade paradoxal é
constitutiva do nosso modo de ser porque se enraíza nos nossos padrões
históricos que, diferenciados dos clássicos padrões europeus e fundados
na grande propriedade de terra, formaram nosso Estado-Nação nos
quadros de subordinação à expansão mundial capitalista, no "âmbito da
crise do sistema colonial e no contexto da emergência de um novo
sistema de dominação internacional".

Ao analisar as relações sociais do Brasil contemporâneo, Roberto da
Matta (1985: 65-90) constata os padrões de ambigüidade e sincretismo
como definidores da nossa identidade. Para da Matta, retomando
algumas pistas propiciadas por Holanda, somos uma sociedade
relacional, desigual e heterogênea, onde o valor fundamental "é
relacionar, misturar, juntar, confundir, conciliar". Entre nós, esclarece ele,
é a relação que transforma o indivíduo em pessoa, enquanto nos países
desenvolvidos é a lei - "enquanto nos Estados Unidos a idéia de
comunidade está fundada na igualdade e na homogeneidade de todos os
seus membros, aqui concebidos como cidadãos, (...) no Brasil, por
contraste, a comunidade é necessariamente heterogênea, complementar
e hierarquizada. Sua unidade básica não está baseada em indivíduos (ou
cidadãos), mas em relações e pessoas, famílias e grupos de parentes e
amigos". Aqui, numa sociedade onde as relações são um elemento
estrutural central, o favor é básico, estabelecendo "um meio de relacionar
pessoas sem extinguir ou ameaçar sua descontinuidade social, mas, ao
contrário, reforçando-a".

As sociedades relacionais, esclarece da Matta, diferenciadas das
sociedades que passaram pela revolução individualista e instituíram um
único código de conduta fundado na Cidadania, possuem três códigos de
comportamento operando de forma simultânea e complementar: o código
da casa (que expressa o lado tradicional da nossa sociedade, fundado na
família, na amizade e no compadrio); o código da rua (que representa o
pólo moderno, fundado no mercado, no formalismo jurídico de leis
universais e na burocracia); e o código sobrenatural ("que focaliza a idéia
de renúncia do mundo com suas dores e ilusões e, assim fazendo, tenta
sintetizar os outros dois"). Assim, o fato de ter muitos espaços e muitas
temporalidades que convivem simultaneamente é o que singulariza a
sociedade brasileira. Para da Matta trata-se de superar as polarizações
rígidas com as quais as concepções dualistas interpretavam o Brasil,
percebendo que, no nosso caso, "mais importante do que os elementos
em oposição, é a sua conexão, a sua relação, os elos que conjugam os



142

seus elementos": "para mim, é básico estudar aquele '&' que liga a casa-
grande com a senzala". E estas mediações são bastante complexas: não
se trata de subordinar um pólo ao outro, nem de vê-los em oposição
antagônica onde o predomínio de um automaticamente exclui o outro
pólo, mas de percebê-los embebidos mutuamente, de perceber que entre
o preto e o branco "nós temos um conjunto infinito e variado de categorias
intermediárias em que o mulato representa uma cristalização perfeita",
que damos um "jeitinho" entre o sim e o não, que a nossa comida básica
é o "feijão-com-arroz". Na política esta lógica relacional se manifesta
como negociação e conciliação, na economia como uma curiosa
combinação de uma forte estatização com uma também vigorosa
iniciativa privada, enquanto que sua manifestação religiosa aparece "com
a intrigante mistura de catolicismo com religiões afro-populares" (ibid.: 41,
20-21, 120).

Também para Néstor Canclini (1988:82), um dos principais conhecedores
das culturas populares da América Latina, reside na "transação" uma
característica central dos povos latino-americanos, a qual está presente
no freqüente apoio das classes subalternas aos seus opressores, na
combinação de práticas científicas e tradicionais (ir ao médico e ao
curandeiro). De modo geral, estas transações possuem tal assimetria que
levam sobretudo à "aceitação e à 'solução' dos problemas no interior dos
limites estabelecidos pelas classes dominantes". Em muitos casos,
entretanto, elas significam "reacomodações para preservar a identidade.
Em outros, ainda, como único recurso para manter espaços de
desenvolvimento social ou político independentes".

Canclini procura demonstrar que, no caso da cultura popular, a questão
chave reside no modo com que ela interage com a cultura dominante, e
não na perspectiva maniqueísta que afirma a relação bipolar entre ambas
tão a gosto das "teorias dos elevadores" que acreditam nas classes
sociais como "grupos compactos que só sobem ou descem" e que não se
relacionam interpessoalmente. Então não se trata de saber se as culturas
populares são uma alternativa ou se são "sobrevivências pré-capitalistas
em processo de extinção, incapazes de atuar como agentes
transformadores", mas sim de estudar "os processos de continuidade e
descontinuidade, de alianças e conflitos, entre o 'tradicional' e o
`modernd" (ibid.: 70-79)16.

16 Ao estudar o artesanato Tarasco existente no Estado mexicano de Michoacán,
demonstra Canclini (1983:71-72) que o mesmo é e não é um produto pré-
capitalista, possuindo uma dupla inscrição, histórica (processo que vem das
sociedades pré-colombianas) e estrutural (lógica atual do capitalismo dependente)
que irá originar o seu "aspecto híbrido", pois respondem tanto a uma lógica étnica
quanto a uma lógica mercantil. Assim, "em sociedades tão complexas como as que



143

Já para Marilena Chauí (1986: 54-135), discordando tanto de da Matta
quanto de Canclini, este caráter ambíguo da cultura popular - mescla de
"Conformismo e resistência" à cultura dominante, é proveniente da luta
de classes da sociedade brasileira, a qual não está presente apenas nos
momentos de confronto direto entre as classes mas se insere no cotidiano
onde a violência é camuflada, invisível sob o patemalismo-clientelismo,
sob as relações de favor e tutela que muitos consideram "naturais" e
exaltam como "qualidades" do "caráter nacional". Para ela, o
autoritarismo em nossa sociedade é "a regra e expressão das relações
sociais", forçando "os indivíduos aos sistemas de favor e tutela". Isto leva
à indistinção entre o público e o privado, cuja expressão "sacrossanta" é o
"jeitinho", "burla e transgressão permanentes que transformam em
'inventividade' o jogo autoritário do favor, da patronagem e da clientela,
reforçando o círculo de ferro de arbítrio-transgressão-arbítrio".

Nesta mesma perspectiva, lanni, que também constata a "ambigüidade
da sociedade brasileira" (lanni, 1972: 224), nos mostra que faz parte da
ideologia das classes dominantes a tese da "fragilidade" da sociedade
civil brasileira, "incapaz" de resolver por si mesma suas crises. Isto está
afirmado numa historiografia que, fazendo a "crônica dos vencedores",
privilegia a "tradição brasileira de conciliação", mas faz "pouca, ou
nenhuma, referência às classes e forças políticas subordinadas",
considerando como "precárias, débeis, incapazes" as diversas expressões
reais do nosso povo, esquecendo a outra tradição das lutas pelas
liberdades presente na Confederação do Equador, na Cabanagem,
Sabinada, Balaiada, na Revolução Farroupilha, no Abolicionismo, em
Canudos, Contestado, nas greves de operários nas fábricas, na greve dos
300 mil em São Paulo, nas lutas das Ligas Camponesas ... (lanni, 1984:
13-40). Entendemos que não se trata de contrapor uma tradição à outra,
mas sim de perceber esta simbiose, esta presença simultânea de
elementos aparentemente antagônicos em nossa história-cultura que
permitem o amálgama paradoxal da sociedade brasileira.

CONCLUSÃO: POR UM NOVO MARCO TEÓRICO NA ANÁLISE DA
SOCIEDADE BRASILEIRA

se situam no interior do capitalismo periférico e que possuem um forte componente
indígena, os processos sócio-culturais são o resultado do conflto entre várias forças
que possuem origem diversa. Uma delas é a persistência de formas de organização
comunitária da economia e da cultura, ou sobras da que existiu anteriormente, cuja
interação com o sistema dominante é muito mais complexa do que supõem os que
falam unicamente da penetração e da destruição das culturas autóctones".



144

Se queremos entender a "nossa identidade" tanto para explicar porque
uma sociedade altamente desigual como a brasileira não explodiu até
hoje, quanto para encontrar pistas para caminhos alternativos para os
impasses contemporâneos, não podemos ficar presos aos parâmetros
disciplinares desta ou daquela ciência em particular, nem restritos aos
limites do cartesianismo mutilador do projeto científico moderno. Os
atuais paradigmas teóricos unidimensionais, que tanto não captam a
complexidade de uma sociedade altamente ambígua e contraditória,
quanto a simplificam reducionisticamente (ora apegando-se a um
culturalismo ingênuo, ora a um economicismo-politicismo míope),
impedem a percepção desta permanente cumplicidade entre o dominador
e o dominado que absorve nossas enormes tensões sociais.

É preciso compreender que estes padrões de ambigüidade cultural
(herança cultural híbrida, mestiçagem, ecletismo), política (conciliação,
cumplicidade) e econômica (coexistência de modernos setores mercantis
com "atrasados" setores não mercantis) estão amarrados entre si, sendo
coerentes com a nossa contraditória formação através de um processo de
modernização-conservadora. É este sincretismo original, matriz de nossa
sociedade, que acomoda e reproduz as absurdas contradições
aparentemente incompatíveis, impedindo a ruptura revolucionária de um
tecido social altamente explosivo.

É preciso perceber esta complexidade que caracteriza as sociedades
latino-americanas, que são multi-étnicas, híbridas, onde a tradição e a
modernidade coexistem, redefinindo-se, reproduzindo-se mutuamente
mas de forma diferenciada, onde o "primitivo" está subordinado ao
mercantil. Desde as primeiras interpretações teóricas sobre a nossa
realidade, observa-se a presença persistente de considerações duais que
reconhecem (apesar do dualismo) a heterogeneidade estrutural 17 deste
subcontinente: casa grande & senzala; arcaico x moderno; país legal x
país real; subdesenvolvido x desenvolvido; pré-capitalismo x capitalismo;
rural x industrial. Aqui o processo de expansão do mercado e de
incorporação e difusão do "progresso técnico", contrariando as
expectativas, não tem generalizado para toda a população as relações
mercantis, homogeneizando a sociedade (assim como nos países
"desenvolvidos"), mas sim aprofundado as diferenças entre os incluídos e
os excluídos no mundo moderno, sem ocorrer desintegrações18.

17 Para um balanço deste antigo conceito cepalino, que já procurava dar conta
da complexidade das sociedades periféricas, ver Pinto (1979).
18 Tavares e Serra (1979: 237) afirmam que no Brasil e na América Latina "a
extensão do setor moderno agrava, paradoxalmente, a heterogeneidade pelo lado
da marginalização. Neste sentido, a incorporação e expulsão passam a ser duas



145

Já em "Dependência e Desenvolvimento na América Latina", Fernando H.
Cardoso e Enzo Faletto (1981: 139) vislumbravam a "situação de
ambigüidade" típica dos países periféricos, proveniente da dinâmica
social "mais complexa" dos mesmos, onde internamente as forças
políticas buscam "ganhar certa autonomia", mas ficam limitadas pelas
vinculações econômicas externas. É esta situação que evidencia "as
limitações da utilização dos esquemas teóricos relativos ao
desenvolvimento econômico e à formação da sociedade capitalista dos
países hoje desenvolvidos para a compreensão da situação dos países
latino-americanos", exigindo a elaboração de novos conceitos que
permitam compreender nossa realidade - forja-se aqui o difundido
conceito de "dependência". Nessa mesma perspectiva, Cardoso (1975:
100), no seminário sobre "dasses sociais e crise política na América
Latina" (Oaxaca, México, 1973), criticava uma concepção antidialética
onde as classes sociais não são pensadas no seu movimento, nas suas
contradições, mas consideradas estaticamente. Para este "marxismo
estático", "pedra é pedra, água é água e não existe sequer o refrão: água
mole em pedra dura, tanto bate até que fura".

Esta ambigüidade dificulta a compreensão da nossa realidade caso
mantenhamos os esquemas eurocêntricos de análise social que mitificam
o caminho para o "progresso". Adota-se freqüentemente um paradigma
de desenvolvimento que desvaloriza as demais expressões sociais, pois
suas próprias categorias são inadequadas para a caracterização de nossa
complexa sociedade: ser "moderno" é bom, "arcaico", mau; pré-capitalista
é conservador, mas capitalista é dinâmico 19. De modo geral, apesar de
todas as divergências entre as diversas correntes do pensamento
brasileiro e dos amplos debates quanto ao dualismo, à situação de
dependência e ao modo de produção pertinente à nossa realidade, todas
estas correntes se situam sobre o mesmo pano de fundo civilizatório,
comungando da ideologia desenvolvimentista de que o Brasil deve se
modernizar, defendendo o caminho da industrialização como o único
válido para este país. Tal visão mecanicista impede de se compreender a
importância da existência da diversidade dos modos de vida, levando a
interpretar o fato da heterogeneidade cultural de uma sociedade como
mero obstáculo ao desenvolvimento. Assim, um país com uma economia
dual ou com "populações vivendo em áreas não incluídas no mercado, é,
por definição, subdesenvolvido ou mesmo atrasado" (Ramos, 1981: 185).
A conseqüência desta avaliação é a implementação de uma "política de

tendências simultâneas e contradkárias do processo de expansão e
modernização, que assume então um caráter desigual e combinado".
19 Para uma crítica ao etnocentrismo ocidental das categorias "arcaico" e
"economia de subsistência", ver Ciastes (1978).



146

desenvolvimento" que leva à concentração da população em grandes
núcleos urbanos bem como a "diluição da identidade cultural dos
cidadãos e a destruição da competência artesanal que os capacitava a
garantir, autonomamente, a própria e significativa sobrevivência".

Porém, apesar de reconhecermos as características específicas de nossa
sociedade e que a mesma possui uma dinâmica sócio-política-
econômica-cultural própria20, com o que rompemos com as teses
dedutivistas que postulam um determinismo exógeno e a transposição
dos modelos clássicos europeus, não podemos reduzir a sociedade
brasileira (e a latino-americana) à sua singularidade e realizar apenas
uma análise interna da mesma, separando-a da expansão civilizatória
ocidental moderna, afirmando que aqui existe algo essencialmente
original. Temos de pensar, como indica Cardoso (1975: 104), a
estruturação social da América Latina como algo distinto, embora
relacionado com as sociedades metropolitanas, que a relação entre as
forças externas e internas é um "todo complexo" (Cardoso; Faletto, 1985:
22). Não há como não reconhecer que o nosso horizonte civilizatório é o
da moderna sociedade industrial. É a modernidade (entendida como
"tempo eixo" em torno do qual, ainda que deformadamente, estamos nos
moldando), sob a forma da sociedade industrial burguesa, que é
hegemônica em nossas terras, porém redefinida como modernidade
tupiniquim - Celso Furtado (1984: 22) falará em "modernização
dependente", enquanto que Darcy Ribeiro (1985:115) em "modernização
reflexa" - que aqui se implanta, transfigurada como modernização-
conservadora sob as marcas da dependência e da heterogeneidade
estrutural.

Infelizmente estamos numa corrida imitativa, buscando alcançar e
reproduzir o molde desenvolvimentista dos países do Primeiro Mundo,
com os nossos modelos explicativos presos a uma visão modemizante
mutiladora da vida. Não há razão para o projeto de emparelhamento com
centros irradiadores da civilização ocidental tanto porque o nosso
processo de "modernização" difere profundamente do primeiro mundo,
quanto porque este projeto civilizatório está sendo colocado em cheque
por uma grave crise. Não se trata de afirmar que devemos ou não realizar
a revolução burguesa no Brasil, de modernizá-lo ou não, mas de
compreender a forma particular como a civilização moderna impacta e é
recriada aqui nos trópicos, o que exige uma re-elaboração das categorias
teóricas. A teoria da dependência, que logrou captar melhor a
complexidade da dinâmica social latino-americana superando o dualismo

20 Isto é afirmado, por exemplo, por F. Oliveira (1981: 27) e R. Schwarz (1987:
110).



147

que opunha o arcaico ao moderno, o exogenismo e o reducionismo
economicista, por não fazer uma crítica epistemológica dos conceitos
utilizados, não elaborou um projeto político que vislumbrasse o potencial
emancipador dos setores "arcaicos", nem percebeu claramente a
gravidade da crise civilizatória em que estamos inseridos, permanecendo
num marco modemizante-unidimensional (desenvolvimento =
industrialização). A crítica epistemológica é fundamental, tanto devido a
que os conceitos construídos em outras terras evocam teleologicamente
um futuro inevitável e, conseqüentemente, uma anterioridade que deve
ser superada, quanto para perceber a carga de racionalidade instrumental
que possuem nossos referenciais teóricos.

BIBLIOGRAFIA

BASTOS, Elide R. (1986). "Gilberto Freire e a questão nacional". In:
MORAES, Reginaldo; ANTUNES, Ricardo; FERRANTE, Vera (org.).
Inteligência Brasileira. São Paulo: Marco Zero.

BERMAN, Marshall (1986). Tudo que é sólido desmancha no ar. São
Paulo: Companhia das Letras.

BOSI, Alfredo (1980). "Um testemunho do presente". In: MOTA, Carlos.
Ideologia da cultura brasileira. São Paulo: Ática, 4. ed.

	 (1983). "Cultura brasileira". In: MENDES, D. (coord.). Filosofia da
educação brasileira. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira.

	  (1987). "Plural, mas não caótico". In: BOSI, A. (org.). Cultura
brasileira: temas e situações. São Paulo: Ática.

CALDERA, Alejandro (1985). Filosofia e crise. Pela filosofia latino-
americana. Petrópolis: Vozes.

CAMARGO, Aspásia; GÓES, Walder de (1984). O drama da sucessão e
a crise do regime. Rio de Janeiro: Nova Fronteira.

CANCLINI, Néstor (1983). As culturas populares no capitalismo. São
Paulo: Brasiliense.

	  (1988). "Gramsci e as culturas populares na América Latina". In:
COUTINHO, C.; NOGUEIRA, M. (org.). Gramsci e a América Latina.
Rio de Janeiro: Paz e Terra.



148

CÂNDIDO, Antônio (1978). "O significado de raízes do Brasil". In:
HOLANDA, Sérgio. Raízes do Brasil. Rio de Janeiro: José Olympio,
12. ed.

(1984). "A revolução de 1930 e a cultura". In: Novos Estudos
CEBRAP, 2 (4), abril.

(1985). Literatura e sociedade. São Paulo: Nacional, 7. ed.

CARDOSO, Fernando, H. (1975). Autoritarismo e democratização. Rio
de Janeiro: Paz e Terra, 3. ed.

(1979). O modelo político Brasileiro. São Paulo: Difel, 4. ed.

(1980). As idéias e seu lugar. Petrópolis: Vozes.

CARDOSO, Fernando H.; FALETTO, Enzo (1981). Dependência e
desenvolvimento na América Latina. Rio de Janeiro: Zahar, 6. ed.

(1985). "Repensando Dependência e Desenvolvimento na América
Latina". In: SORJ, B.; FONT, M. (org.). Economia e movimentos
sociais na América Latina. São Paulo: Brasiliense.

CASAS, Bartolomé de Las (1984). Brevíssima relação da destruição
das índias. Porto Alegre: L&PM.

CHAUí, Marilena (1986). Conformismo e resistência. São Paulo:
Brasiliense.

CLASTRES, Pierre (1978). A sociedade contra o Estado. Rio de
Janeiro: Zahar.

COMBLIN, Joseph (1977). "Movimentos e ideologias na América Latina".
In: Fé cristã e transformação social na América Latina. Petrópolis:
Vozes.

COSTA, Cruz (1967). Contribuição à história das idéias no Brasil. Rio
de Janeiro: Civilização Brasileira.

COUTINHO, Carlos N. (1980). A democracia como valor universal. São
Paulo: Ciências Humanas.



149

(1988). "As categorias de Gramsci e a realidade brasileira". In:
Coutinho, C.; NOGUEIRA, M. (org.). Gramsci e a América Latina. Rio
de Janeiro: Paz e Terra.

CUEVA, Augustin (1983). O desenvolvimento do capitalismo na
América Latina. São Paulo: Global.

DEBRUN, Michel (1983). A conciliação e outras estratégias. São
Paulo: Brasiliense.

DECCA, Edgar de (1981). 1939 - O silêncio dos vencidos. São Paulo:
Brasiliense.

DINIZ, Eli (1978). Empresário, Estado e capitalismo no Brasil: 1930-
1945. Rio de Janeiro: Paz e Terra.

	  (1985). "A transição no Brasil: uma reavaliação da dinâmica da
abertura". Dados, 28 (3).

	  (1987). "O pensamento autoritário dos anos 30". Ciência Hoje, 5
(29), março.

DREIFUSS, René, A. (1981). 1964: A conquista do Estado. Petrópolis:
Vozes.

DUSSEL, Enrique (1977). "História da fé cristã e transformação social na
América Latina". In: Fé cristã e transformação social na América
Latina. Petrópolis: Vozes.

(1982). Filosofia da Libertação. São Paulo: Loyola.

	 (1986). Ética comunitária. Petrópolis: Vozes.

FAUSTO, Bons (1970). Revolução de 1930: historiografia e história.
São Paulo: Brasiliense.

FERNANDES, Florestan (1981). A revolução burguesa no Brasil. Rio
de Janeiro: Zahar, 3. ed.

(1986). Nova República? Rio de Janeiro: Jorge Zahar.

FERNANDES, Heloísa (1974). Política e segurança. São Paulo: Alfa-
Omega.



150

FRANCO, Maria Sylvia C. (1976). "As idéias estão no lugar". In:
Cadernos de debate 1 - história do Brasil. São Paulo: Brasiliense.

FREIRE, Gilberto (1963). Casa grande & senzala. Brasília: Universidade
de Brasília, 13. ed.

FURTADO, Celso (1979). Formação econômica do Brasil. São Paulo:
Nacional, 16. ed.

(1984). Cultura e desenvolvimento em época de crise. Rio de
Janeiro: Paz e Terra.

GALVÃO, Walnice (1984). "Euclides, elite modemizadora e
enquadramento". In: Euclides da Cunha. São Paulo: Ática.

GOMES, Roberto (1980). Crítica da razão tupiniquim. São Paulo:
Cortei.

GULDBERG, Horacio C. (1983). Filosofia de la liberación latino-
americana. México: Fondo de Cultura Económica.

HOLANDA, Sérgio (1963). Raizes do Brasil. Rio de Janeiro:
Universidade de Brasília, 4. ed.

IANNI, Octávio (1972). Raças e classes sociais no Brasil. Rio de
Janeiro: Civilização Brasileira, 2. ed.

(1984). O ciclo da revolução burguesa. Petrópolis: Vozes.

KUJAWSKI, Gilberto de M. (1988). A crise do século XX. São Paulo:
Ática.

LAPA, José Roberto (org.) (1980). Modos de produção e realidade
brasileira. Petrópolis: Vozes.

LISBOA, Armando de M. (1987). "A mediação entre a economia e a
política na produção teórica sobre o Estado contemporâneo latino-
americano: um balanço". In: Textos de Economia, 2.

LUTZENBERGER, José (1977). Manifesto ecológico brasileiro. Porto
Alegre: Lançamento.

MARTINS, José de S. (1986). A reforma agrária e os limites da
democracia na "Nova República". São Paulo: Hucitec.



151

MARTINS, Luciano (1978). "Estatização da economia ou privatização do
Estado?". In: Ensaios de Opinião, 2 (7).

MATTA, Roberto da (1985). A casa e a rua. São Paulo: Brasiliense.

(1986). O que faz o brasil Brasil? Rio de Janeiro: Rocco.

MELLO, João Manuel C. (1982). O capitalismo Tardio. São Paulo:
Brasiliense.

MOORE Jr., Barrington (1983). As origens sociais da ditadura e da
democracia. São Paulo: Martins Fontes.

MOTA, Carlos G. (1980). Ideologia da cultura brasileira. São Paulo:
Ática, 4. ed.

	  (1986). "As ciências sociais na América Latina - proposta de
periodização (1945-1983)". In: MORAES, R.; ANTUNES, R.;
FERRANTE, V. (org.). Inteligência Brasileira. São Paulo: Marco
Zero.

NOVAIS, Fernando (1983). Portugal e Brasil na crise do antigo
sistema colonial. São Paulo: Hucitec.

OLIVEIRA, Eliézer R. (org.) (1987). Militares: pensamento e ação
política. Campinas: Papirus.

OLIVEIRA, Francisco (1980). A economia da dependência imperfeita.
Rio de Janeiro: Graal, 3. ed.

	  (1981). A economia brasileira: crítica à razão dualista.
Petrópolis: Vozes.

OLIVEIRA, Pedro R. (1985). Religião e dominação de classe.
Petrópolis, Vozes.

ORTIZ, Renato (1985). Cultura brasileira e identidade nacional. São
Paulo: Brasiliense.

(1988). A moderna tradição. São Paulo: Brasiliense.



152

PÁDUA, José A. (1987). "Natureza e projeto nacional: as origens da
ecologia política". In: PÁDUA, J. (org.). Ecologia e política no Brasil.
Rio de Janeiro: Espaço e Tempo - IUPERJ.

PAIVA,	 Vanilda	 (1980).	 Paulo	 Freire	 e	 nacionalismo-
desenvolvimentista. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira.

PEREIRA, Luiz Carlos B. (1982). "Seis interpretações sobre o Brasil". In:
Dados, 25 (3).

PINTO, Aníbal (1979). "Heterogeneidade estrutural 	 e modelo de
desenvolvimento recente". In: SERRA, J. (coord.). América Latina:
ensaios de interpretação econômica. Rio de Janeiro: Paz e Terra.

PRADO Jr., Caio (1985). História econômica do Brasil. São Paulo:
Brasiliense, 32. ed.

PRADO, Paulo (1944). Retrato do Brasil. São Paulo: Brasiliense, 5. ed.

RAMOS, Alberto G. (1981). A nova ciência das organizações. Rio de
Janeiro: Fundação Getúlio Vargas.

RIBEIRO, Darcy (1985). Os brasileiros: 1. Teoria do Brasil. Petrópolis:
Vozes, 8. ed.

RICARDO, Cassiano (1963). "Variações sobre o homem cordial". In:
HOLANDA, S. Raízes do Brasil. Rio de Janeiro: Universidade de
Brasília, 4. ed.

RODRIGUES, José Horário (1965). Conciliação e reforma no Brasil.
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira.

ROUQUIÉ, Alain (1984). O Estado militar na América Latina. São
Paulo: Alfa-Omega.

SADER, Eder (1982). A militarização do Estado na América Latina.
São Paulo: Polis.

SCHWARZ, Roberto (1981). Ao vencedor as batatas. São Paulo: Duas
Cidades, 2. ed.

(1987). "Nacional por subtração". In: Tradição, contradição. Rio
de Janeiro: Jorge Zahar.



153

SILVA, Sérgio (1981). Expansão cafeeira e origens da indústria no
Brasil. São Paulo: Alfa-Omega.

SINGER, Paul (1973). Economia política da urbanização. São Paulo:
Brasiliense.

SODRÉ, Nelson W. (1962). Formação histórica do Brasil. São Paulo:
Brasiliense.

SUZIGAN, Wilson (1986). Indústria brasileira. Origem e
desenvolvimento. São Paulo: Brasiliense.

TAVARES, Maria da C. (1986). Acumulação de capital e
industrialização no Brasil. Campinas: UNICAMP, 2. ed.

TAVARES, Maria da C.; SERRA, José (1979). "Além da estagnação. Uma
discussão sobre o estilo de desenvolvimento recente do Brasil". In:
SERRA, J. (coord.). América Latina: ensaios de interpretação
econômica. Rio de Janeiro: Paz e Terra.

WEFFORT, Francisco (1980). O populismo na política brasileira. Rio
de Janeiro: Paz e Terra, 2. ed.

(1984). Por que democracia? São Paulo: Brasiliense.

ZEA, Leopoldo (1976). El pensamiento latinoamericano. Barcelona:
Ariel.

	  (1984). "Desarrollo de la creación cultural latinoamericana". In:
CASANOVA, P. (coord.). Cultura y creación intelectual en América
Latina. México: Siglo XXI.


	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22
	Page 23
	Page 24
	Page 25
	Page 26
	Page 27
	Page 28
	Page 29
	Page 30
	Page 31
	Page 32
	Page 33
	Page 34
	Page 35
	Page 36
	Page 37

