
 
 
                                                                                                                                    

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN     1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292 

 

 
Artigo  

Original 

 

 

 

 

REBOBINAR A CATÁSTROFE: SOBRE HERANÇAS E 

FERRAMENTAS  
Rewinding the Catastrophe: On Legacies and Tools 
Rebobinando la Catástrofe: Sobre Legados y Herramientas 

 

 
Juliano Lima Schualtz 

         Doutorando em História 
                Universidade Federal do Rio Grande do Sul 

     Instituto de Filosofia e Ciências Humana 
                            Departamento de História 
                               Porto Alegre–RS, Brasil  

juschualtz@gmail.com 
                                                                                                        https://orcid.org/0000-0002-2627-5446 

 
 

 

 

 

 

 

 

AZOULAY, Ariella Aïsha. História potencial: desaprender o 
imperialismo. Traduzido por Célia Euvaldo. São Paulo: Ubu 
Editora, 2024. 272 pp. 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
PALAVRAS-CHAVE: História potencial. Heranças. Ferramentas. 
 
KEYWORDS: Potential History. Legacies. Tools. 
 
PALABRAS CLAVE: Historia potencial. Herencias. Herramientas. 
 
 

 

 

 

mailto:juschualtz@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2627-5446


 

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292        2 
  

 

I 

 

 

História potencial é o primeiro livro da autora, curadora de arte e teórica da fotografia 

Ariella Aïsha Azoulay traduzido no Brasil. Inicialmente, é preciso fazer uma ressalva em 

relação à edição traduzida e à edição original, publicada em 2019 pela editora britânica 

Verso. Na versão original, há sete capítulos; para a versão brasileira, foram traduzidos três 

deles, que correspondem, respectivamente, aos capítulos 1, 4 e 7. Não entrarei em 

especulações acerca da escolha editorial de manter os capítulos “mais teóricos” em 

detrimento dos “mais analíticos”, pois, na própria nota da edição, está indicado que se trata 

de uma tradução do plano conceitual do trabalho de Azoulay. Este exercício de resenha 

contemplará apenas os capítulos traduzidos. 

“Este livro foi escrito como parte de minha recusa em ser ‘israelense’, a pensar como 

israelense, a me identificar como israelense, a ser reconhecida como israelense” (Azoulay, 

2024, p. 11). Na introdução, é assumida uma escrita “desidentificada”: filha de pai argelino 

e mãe palestina, foi tornada israelense. Essa recusa em ser israelense “não exclui a 

potencialidade de ser uma judia palestina, ou mesmo uma judia argelina” (Azoulay, 2024, 

p. 11), tampouco abandona “as implicações herdadas dessa posição de agressora, a partir 

das quais e contra as quais este livro foi escrito” (Azoulay, 2024, p. 11). É manifesta uma 

preocupação cosmológica: o que está em jogo com a Faixa de Gaza, assim como esteve 

em jogo na modernidade e em sua estrutura preliminar (a escravidão), ou em sua suposta 

desestrutura via progresso técnico (o Holocausto), é a obliteração de mundos da vida e de 

formas de vida. Azoulay está empenhada em não se render à herança imperial a partir da 

linguagem neoliberal das universidades estadunidenses. Assim, o livro expressa a busca 

por um vocabulário onto-epistêmico que não justifique a violência, a pilhagem e a 

neutralidade.  

 

 II  

 

Desaprender o imperialismo dá título ao primeiro capítulo, uma contrapedagogia de 

leitura do texto moderno que no enredo recebe um primado técnico: o obturador. Esse 

primado técnico funciona como “sinédoque” (Azoulay, 2024, p. 19). Na câmera fotográfica, 

o obturador controla a luz e o intervalo de tempo, recortando a “parte” do “todo”, e reduzindo 



 

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292        3 
  

a segunda à primeira. Essa figura de linguagem serve como força integrativa e reducionista 

da maquinaria imperial formada pelo roubo de artefatos, tráfico de pessoas e construção 

de museus, criando zonas de visibilidade: “O obturador da câmera não é uma metáfora 

para a operação do poder imperial, mas é uma materialização posterior de uma tecnologia 

imperial” (Azoulay, 2024, p. 23).  

Azoulay desloca a origem da fotografia para 1492, marco da lógica imperial de 

visualidade e captura. A fotografia, como argumentam François Arago e Walter Benjamin, 

seria menos uma expressão artística e mais uma tecnologia de reprodução. Assim, as 

práticas de produção e apropriação de imagens que possibilitaram o advento da fotografia 

têm sua raiz no imperialismo: “quando a fotografia surgiu, ela não interrompeu esse 

processo de pilhagem que tornou os outros e seus mundos disponíveis para alguns, mas, 

ao contrário, acelerou-o” (Azoulay, 2024, p. 21). 

Essas notas indicam como a autora compreende o imperialismo. Trata-se de uma 

maquinaria política que integra, mas também separa artefatos, documentos e pessoas, isto 

é, capaz de organizar e governar o mundo (o campo fenomenológico). Maquinaria 

epistemológica, o imperialismo possui uma história de contínuo progressismo a caminho do 

novo, o novo foi justamente aquilo que animou a epopeia da invasão da América, o novo é 

um corte na diferença, a integração do outro no mesmo. Essa capacidade do imperialismo 

de organizar, tornou-se institucionalizada. Por fim, maquinaria ontológica, não há 

imperialismo sem investimentos atrozes contra a condição humana, o seu poder está na 

destituição ontológica de seres humanos, lançando-os no plano reificado de “objetos” 

privados de direitos. 

Em nenhum momento do capítulo, mesmo diante da força do imperialismo, que 

constitui uma ontologia política, ele é total. Sua historicidade inclui também as histórias 

(antecipadas ou antepassadas) que resistem ao seu domínio. Em diversos momentos, a 

leitora se depara com um texto  presencialista. A decisão da autora de adotar o nome de 

sua avó, Aïsha, nome que seu pai havia ocultado para se passar por francês e branco e 

apagar sua arabidade, revela um gesto político e memorial. Ao reivindicar esse nome, é 

inevitável estabelecer um paralelo com a leitura que Berber Bevernage (2020) faz da 

questão do luto em Jacques Derrida: em parte, o que resta a Ariella dos seus antepassados 

mortos, o que persiste no luto contra o esquecimento, é precisamente a preservação e a 

reivindicação de um nome. 

Produzir vínculos com os antepassados judeus argelinos é uma questão de ordem 

coletiva — e constitui o ponto crucial do primeiro capítulo. Nessas páginas, o texto transita 



 

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292        4 
  

da constituição do imperialismo como ontologia política para a reflexão sobre sua herança 

irrevogável. O nome “impróprio” surge como um meio de coletivizar a desaprendizagem do 

imperialismo — um gesto que se materializa na figura de Aïsha. Esse esforço da autora 

remete à colocação de Denise Ferreira da Silva, que afirma: “Quanto tempo ainda será 

necessário para finalmente reconhecerem que as condições sob as quais reescrevem sua 

própria história não são propriamente suas” (Ferreira, 2022, p. 436). 

Entre as heranças do imperialismo, ou entre suas condições estruturantes, está o 

conceito de “novo”. Talvez a crítica mais incisiva da autora às disciplinas acadêmicas resida 

justamente na forma como, guiadas pela sanha do novo, esse subproduto da pós-vida do 

imperialismo, opera como forma de interdição e não de abertura. O conceito de novo é 

inseparável do conceito moderno de progresso e soberania; temos a velha metáfora da 

flecha do tempo. Mas ao contrário dessa metáfora, que é irreversível, a história potencial 

crê na reversão.  

Nas cenas críticas que Ariella mobiliza, está o problema das reparações diante de 

passados atrozes. Em muitos casos, o vocabulário utilizado nessas discussões é de cunho 

progressista, com expressões como “ir adiante” ou “planejar o futuro”, que inscrevem um 

progressismo temporal onde o futuro é o campo da promessa, e o passado do infortúnio. 

Contudo, esse vocabulário deixa incólume os problemas capitais da ontologia imperialista, 

que desde seu começo operou temporalmente de forma semelhante: investindo no futuro 

e destituindo/espoliando o passado. Essa crítica é estendida a museus e instituições 

arquivísticas, dado “que as instituições imperiais precedem seus usuários” (Azoulay, 2024, 

p. 67). 

 Entre as questões também está a “tecnologia do arquivo”, numa inspiração 

derridiana, contendo uma violência instauradora que compõe a taxidermia imperial. A 

constituição dos arquivos modernos não é dissociada da semântica da diferenciação, 

distinção, catalogação e preservação. Essa semântica coloca um imperativo de 

neutralidade: “O novo se entrelaça com o neutro, aquele que não é ‘nem um nem outro’ e 

por isso é reconhecido como sua própria fonte de autoridade” (Azoulay, 2022, p. 70). 

“A história potencial é uma forma de estar com outros, vivos e mortos, através do 

tempo; contra a separação entre passado e presente, entre pessoas colonizadas e seus 

mundos e posses, entre história política” (Azoulay, 2024, p. 71). É preciso repensar a 

partilha do sensível promovida pelo imperialismo e a pretensa neutralidade conceitual 

sobreposta nos arquivos. O passado arquivado é sintoma dessa neutralidade; o passado 

da história potencial existe enquanto um “desarquivo” ou “contra-arquivo”. Esse ato é um 



 

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292        5 
  

desengajamento da “temporalidade imperial” (Azoulay, 2024, p. 73), que funciona 

teleologicamente e reduz o futuro exclusivamente às figuras do progresso e do novo.  

“O comando do tempo, do espaço e da diferença consolida a condição imperial, em 

que o desastre causado pelo regime político é a própria forma do regime político” (Azoulay, 

2024, p. 82). Contra o compartimento promovido pelo imperialismo, por meio da gestão das 

terras, do governo do tempo, do controle da língua, da criação de direitos supostamente 

universais e de entidades pretensamente descorporizadas, é preciso defender o 

compartilhamento do mundo comum. Ao final do capítulo, minha impressão de leitura sobre 

a dimensão cosmológica se confirma, dado que as origens da cidadania moderna fazem 

parte do “empreendimento imperial da pilhagem dos mundos de outros” (Azoulay, 2024, p. 

85). 

Contudo, Azoulay não descrê do papel dos direitos; são eles que possibilitam a 

produção de um mundo compartilhado. Contrariamente ao discurso dos Direitos Humanos, 

que “são abstraídos de séculos de injustiça imperial” (Azoulay, 2024, p. 86), ela propõe 

outras práticas de produção de mundo, como as de refugiados e ex-escravizados. O que 

Azoulay parece salientar é o papel desses relatos e práticas como repertórios políticos na 

reformulação de direitos e efetivação da justiça. Esse gesto de compartilhar e re-partilhar, 

assume “a promessa de dizer não ao progresso” (Azoulay, 2024, p. 88, grifo da autora). 

Retomando: se parte do vocabulário das reparações assume o futuro como o tempo 

da promessa, Azoulay propõe o tempo “da reversão, da rebobinagem, da reparação” 

(Azoulay 2024, p. 88). Rebobinar é um processo de lidar com as heranças imperiais — tanto 

por parte das vítimas quanto dos agressores (descendentes), tornados concidadãos. Jogar 

contra o imperialismo com suas próprias peças e regras é o caminho que Ariella 

compreende, mas do qual se desvia, por se tratar do caminho da anulação de mundos. A 

questão que a leitora retém e à qual recua consiste em como lidar com as condições 

herdadas sem sucumbir às suas regras e ao seu vocabulário onto-epistêmico. Essa 

discussão onto-epistêmica antecede a reformulação das possibilidades de construir 

mundos.1  

 

 
1 Parte dessas discussões me faz recordar o livro mais recente do antropólogo granadino David 
Scott, Irreparable Evil: An Essay in Moral and Reparatory History. Especialmente quando Scott 
busca definir o processo intergeracional da escravidão como uma atividade de devastação de 
mundos-da-vida e formas de vida. Trata-se de uma obliteração constante na modernidade, que 
também produziu um “vazio conceitual” ou uma “perda de conceitos”, conceitos que davam 
sentido às formas de vida e aos mundos-da-vida obliterados. 



 

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292        6 
  

  III 

 

História potencial: Sem as ferramentas do senhor, sem ferramenta nenhuma: o 

segundo capítulo recita o célebre texto de Audre Lorde e apresenta uma aula sofisticada 

sobre questões do campo historiográfico. Faz parte da própria constituição da disciplina 

histórica sua origem imperial, responsável por arquitetar o imaginário dos Estados-nação. 

Seu empenho em mutilar o passado do presente e projetar o futuro como uma prática 

pretensamente neutra e distanciada; seu fetiche por tornar o homem a sobre-representação 

mais acabada da modernidade. A matriz disciplinar da história é aquilo que a história 

potencial deseja “pulverizar” (Azoulay, 2024, p. 93). Essa afirmação clama por reinserção: 

se historicizar é, em si, um gesto imperial, é preciso reinserir no campo fenomenológico e 

na gramática as potencialidades reprimidas, tornando-as presentes. Potencialidades 

anteriores ao processo imperial, o ato de rebobinar consiste em presentificar essa 

anterioridade, esse “pré” ou esse “além” do obturador. É nesse gesto que o “anterior” se 

encontra com o “antepassado”: não há história potencial sem o compartilhamento entre 

concidadãos. 

“O 1492 da Argélia é 1830, para a Palestina é 1948 e para Honduras é 1524” 

(Azoulay, 2024, p. 100). Nesse trecho, percebe-se que o imperialismo, como ontologia 

política, diz mais respeito ao presente do que ao passado. Mas como se eclode com o 

imperialismo quando “A operação das ferramentas imperiais é irredutível a epistemologias; 

as ferramentas criam ontologias, sobre cuja base as epistemologias são construídas” 

(Azoulay, 2024, p. 107)? O segundo capítulo ensaia uma resposta para essas indagações. 

Em diálogo com Lorde, Ariella segue uma ontologia política não imperial que tem o presente 

como cena. Mas não se trata do pêndulo benjaminiano, de escrever uma história do ponto 

de vista dos oprimidos ou dos "outros" da história. A aposta do texto está em encarar o 

imperialismo “em seus ossos” (Azoulay, 2024, p. 110). E é justamente nas discussões sobre 

reparações que os ossos imperiais saem do subterrâneo, quando grupos mobilizados e as 

lutas sociais têm a oportunidade de disputar o tempo e compartilhar o mundo. 

Em vários tópicos, a autora aprofunda questões do capítulo anterior, a começar pelo 

imperialismo como produtor do campo fenomenológico da economia de circulação de 

sentidos, que se manifesta no jogo da casa-grande e das ferramentas do senhor. Podemos 

nos inspirar em Ludwig Wittgenstein e tomar essa cena como um dos jogos de linguagem 

centrais do imperialismo. A questão pragmática das ferramentas está no “como” e “quando” 

utilizá-las. A casa-grande organizou o oikos colonial. Entre a casa-grande e a plantation, 



 

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292        7 
  

existiam outros espaços produzidos pelos escravizados, como os quilombos, onde práticas 

foram criadas e outras formas de vida e modos de habitar foram inseridas no mundo. 

Práticas que ficaram de fora da pilhagem imperial, lutando contra a semântica do progresso. 

A discussão sobre as ferramentas circunscreve um elemento que já está 

posicionado, nesta altura do livro: a relação entre história e política. É essa relação que 

Ariella prioriza ao discutir, entre outras questões, alguns textos de Hannah Arendt, como 

Origens do totalitarismo e Eichmann em Jerusalém. A presença de Arendt no texto oferece 

uma ideia de tradição como um mundo compartilhado; portanto, as ferramentas para 

desmontar a casa-grande precisam estar amparadas em outras tradições não imperiais. O 

potencial dessas tradições reside na criação de vocabulários ontoepistêmicos, capazes de 

posicionar seus próprios jogos de linguagem — como ocorreu na Revolução Haitiana ou no 

clássico relato de W. E. B. Du Bois sobre a greve geral, no livro Black Reconstruction, que 

Ariella lê por meio de fotografias de época, interpretando a imagem como uma forma de 

desfigurar a ontologia imperial que enquadrou e figurou aquelas pessoas. 

É necessário “desestatizar” a escrita da história, arrancando-a da ontologia imperial 

que funciona em retrospecto, para uma escrita intervencionista e colaborativa (em 

concidadania). Ariella discute dois historiadores afro-caribenhos para aprofundar esse 

movimento: Michel Rolph-Trouillot e C.L.R. James. Não se trata de buscar histórias 

silenciadas ou alternativas, “mas de livrar o passado de sua ‘condição de passado’” 

(Azoulay, 2024, p. 174), de desalienar o passado do tempo histórico, de pensar a prática 

de modo interativo. Mas a autora não alivia a crítica para o dueto antilhano, o regime 

arquivístico utilizado pelos historiadores faz parte da biblioteca imperial, incorrendo no risco 

entre análise e fetiche, pois o impensável de Trouillot é o potencial de Ariella. Todo esse 

conjunto de elementos retorna para a questão das ferramentas, que figura a discussão 

sobre conceitos que formaram o tecido social da modernidade, propondo outros conceitos 

como desastre causado pelo regime e corpo político diferencial. A autora encontra na 

fotografia uma forma de contar o impossível e produzir um arquivo alternativo à tese 

derridiana mediada pela tríade “o lugar, a lei e os guardiões” (Azoulay, 2024, p. 200). 

 

IV 

 

Reparo, reparações, retorno: A condição da mundanidade encerra os capítulos 

traduzidos. Ariella reconhece que a escravização de africanos e a atual condição dos 

palestinos como refugiados são diferentes, contudo, ambas são elaboradas pela ruptura 



 

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292        8 
  

instaurada pela ideia do novo por meio da lógica do obturador. Entretanto, sua atenção se 

concentra sobretudo no passado da escravidão, que se torna um ponto-limite para as 

discussões sobre possíveis “imagens de justiça” (FORST, 2018). O pretérito da escravidão, 

entendido aqui — em minha leitura — como uma questão cosmológica, está implicado em 

quem pôde e quem pode participar do mundo, cujos espectros acossam o presente.  

Para a autora, é justamente na discussão sobre as possibilidades de reparação que 

as agências de reversão ganham destaque. Outra questão filiada à espectralidade desse 

passado consiste na discussão sobre as heranças como consequência da violência racial 

(Azoulay, 2024). O caminho óbvio na elaboração dessa herança consiste em: 1. Vítimas se 

reconhecerem com os ancestrais; e 2. Descendentes de agressores denegam a herança, 

mas aceitam os privilégios. São estruturas comuns herdadas (Azoulay, 2024), irredutíveis 

umas às outras. A questão que sintetiza essa conversa é: “Acima de tudo, quando poderão 

aqueles quase sem mundo se sentir em casa?” (Azoulay, 2014, p. 213). O tema das 

reparações pode impor uma interdição ao progressismo político herdeiro da ontologia 

imperial, fornecendo uma cisão que possibilita rebobinar o tempo, retornar. 

Ariella está ciente de que parte das discussões sobre reparações surgiu no contexto 

das reivindicações dos Direitos Humanos, quando o vocabulário liberal passou a ditar os 

“jogos de linguagem” da situação, desradicalizando demandas como a liberdade radical ou 

a emancipação social. Contudo, seu investimento é outro: consiste em retomar a discussão 

sobre reparações para retornar, e não para “continuar”, recuperando a possibilidade de um 

mundo compartilhado e não, necessariamente, uma perspectiva paliativa e monetária sobre 

as atrocidades históricas que devem ficar arquivadas para que o futuro aconteça. 

Amparando-se em Saidiya Hartman, falar de reparação é articular a luta por liberdade. Para 

surpresa da leitora, para discutir esse conjunto de questões, a autora se volta para o ato 

político mais radical da historiografia, qual seja: escrever a história em concidadania contra 

suas heranças. 

É preciso saber desaprender os tentáculos imperiais do letramento arquivístico. O 

arquivo é um ativo da violência imperial, a violência já está inscrita nas vítimas antes mesmo 

da abertura dos arquivos por pesquisadores/a: o arquivo preserva essa violência instituinte 

produzida pela cadeia documental. Ariella mobiliza um conjunto de imagens da escravidão 

estadunidense para elaborar essa desaprendizagem, é preciso rachar as imagens para 

reposicionar o arquivo. Rachar consiste em pensar aquelas pessoas representadas no 

arquivo como pessoas que tiveram uma vida antes da chancela do arquivo e seus guardiões 

institucionais, um desarquivamento do passado mediante a reposição política da 



 

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292        9 
  

imaginação histórica amparada nas lutas por reparação. Fornecer para as imagens dos 

arquivos um planejamento de fuga. Um planejamento que precisa abandonar ou desativar 

três elos do imperialismo: “tempo, espaço e corpo político” (Azoulay, 2024, p. 230), 

compondo uma forma de história alternativa à história do imperialismo (que precisa ser 

desativada).  

Quando Ariella posiciona as narrativas de reparação como agências reivindicativas 

de reversão da história, é nítido que, assim como o luto, o trabalho da reparação é 

incessante — um trabalho sobre o impagável. Mas essa conotação melancólica não é um 

convite à anestesia; ela está na base da própria potência das lutas por reparação. Existe 

um princípio de ingovernabilidade nessas reivindicações. A lógica do governo funciona 

progressivamente, por exemplo, na anistia — o perdão institucionalizado — que favorece 

os agressores. O passado-presente das lutas por reparações mundanas é o tempo 

ingovernável. Além disso, textos e manifestos por reparações também devem ser 

encarados e lidos como um tipo de “gênero histórico” (Azoulay, 2024, p. 242), que atua 

contra a tecnologia da história e sua reprodução da violência. Narrativas de reparação 

fornecem um imperativo do cuidado e do mundo compartilhado. 

São relatos e lutas que resistem à reificação da tecnologia da história: “As 

reivindicações de reparações não são uma contra-história, mas são contra a história” 

(Azoulay, 2024, p. 243, grifo da autora). Para Ariella, caminhar contra a história é insistir na 

fuga do tempo histórico, como insistem os palestinos, que despossuídos da sua terral natal, 

lutam pelo retorno e se mantém firmes frente à contínua reificação da condição humana. 

Só há condição humana porque somos capazes de herdar e também é preciso saber 

abdicar das heranças, Azoulay aposta na participação material e existencial das pessoas 

num mundo compartilhado. Mas os descendentes de agressores precisam compreender 

seus direitos e “estender a mão aqueles que mantiveram essa opção aberta para eles: os 

descendentes das vítimas” (Azoulay, 2024, p. 246). 

Irrevogavelmente, essa discussão leva a autora e a leitora a se confrontarem com 

um conceito trágico por excelência: o perdão. No entanto, o perdão, tal como é mobilizado 

aqui, não corresponde a um acordo de paz, tampouco ao esquecimento; trata-se, antes, de 

um ato relacional capaz de reimaginar a própria esfera política. Mais do que isso, o trabalho 

do perdão se debruça exatamente sobre aquilo que é imperdoável. Como afirma Azoulay, 

“é somente tornando os crimes para sempre imperdoáveis que o mundo voltará a ser 

habitável” (Azoulay, 2024, p. 248). O perdão, portanto, não pertence à ordem do amor, da 

benevolência ou da amizade. Ele se constitui como uma outra forma — radical e trágica — 



 

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292        10 
  

de habitar a pluralidade, de sustentar a vida em comum num mundo devastado pelo 

desastre do regime imperial, onde os vínculos herdados foram liados pela violência.  

Nesse sentido, o imperdoável, entendido não como um obstáculo, mas como 

suplemento do perdão, opera uma fissura nas lógicas (re)conciliatórias do progressismo 

imperial. Ele recusa a temporalidade do esquecimento, da anistia e da reparação calculável, 

para abrir um campo ético em que a tarefa de viver juntos não depende da negação dos 

danos. Pelo contrário, ela exige o reconhecimento de que as atrocidades do passado são, 

sim, imperdoáveis, e que seus crimes são irreparáveis. Contudo, essa ética não está a 

serviço de uma memória ressentida. Trata-se de uma ética do cuidado, da responsabilidade 

e do mundo compartilhado, em que o imperdoável se transforma, paradoxalmente, na 

condição de possibilidade para uma política que não mais reproduza as violências do 

regime.  

“Exigir reparações é manter os obturadores abertos” (Azoulay 2024, p. 260). 

Recuperar a matriz técnica da formulação da autora é um bom passo para o fechamento 

deste exercício de resenha. Azoulay escreve tanto sobre um “letramento arquivístico” 

quanto sobre um “letramento do imperdoável”, é intervindo nos (fazendo greve contra seu 

regime) arquivos que se torna possível mensurar, minimamente, o trabalho do perdão. Se 

o arquivo é composto por uma “arché”, muitas das vidas arquivadas têm sua “origem” na 

devastação. O arquivo da escravidão é o guardião e sintoma dessa devastação; as pessoas 

representadas são destituídas de qualquer ontologia social. Por fim, o arquivo, como 

guardião, é uma espécie de polícia imperial (apropriando-me do termo de Jacques 

Rancière), que congela as imagens, reduz as vidas e recorta os espaços registrados num 

tempo serial. Escrever a história com os obturadores abertos, por outro lado, é assumir um 

compromisso político de descongelamento, desfiguração e sabotagem da polícia 

arquivística, restituindo uma possibilidade mundana de viver no presente e se relacionar 

(tomar posição sobre) com o passado.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

REFERÊNCIAS 
 

AZOULAY, Ariella Aïsha. História potencial: desaprender o imperialismo. São Paulo: 
Ubu Editora, 2024. 
 



 

Em Tese, Florianópolis, v. 22, p. 01-11, 2025. Universidade Federal de Santa Catarina.  

1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1518-2924.2025.e108292        11 
  

BEVERNAGE, Berber. História, memória e violência de Estado: Tempo e justiça.   
Vitória, Editora Milfontes: 2020. 
 
FORST, Rainer. Justificação e crítica: Perspectivas de uma teoria crítica da política. São 
Paulo: Unesp, 2018. 
 
SCOTT, David. Irreparable Evil: An Essay in Moral and Reparatory History. New York: 
Columbia University Press, 2024. 
 
SILVA, Denise Ferreira da. Homo modernus - Para uma ideia global de raça. Rio de 
Janeiro. Editora Cobogó, 2022. 
 
RANCIÈRE, Jacques. O desentendimento: Política e Filosofia. São Paulo: Editora 34, 
1996. 
 
WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações filosóficas. São Paulo: Fósforo, 2022. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

  


