
Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 

 
 
                                                                                                                                    

 

 
 
 

 Artigo  
Original 

 

HUMANISMO MARXISTA1  
Marxist humanism 
 
 

György MÁRKUS 
Eötvös Loránd (ELTE) University of Budapest, Budapest, Hungria 

 
  A lista completa com informações dos autores está no final do artigo   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

RESUMO 
Texto publicado na revista Science & Society em 1966.  
Nota: O texto se trata de uma tradução cuja versão original não possui resumo. 
 
 

                                            
1 Tradução        realizada       por   Marcelo de Franceschi dos Santos      (e­mail: marcelo.franceschi@ufsm.br;    
orcid:  https://orcid.org/0000­0002­5572­1820)  mestre  em  jornalismo  pela  Universidade  Federal  de  Santa 
Catarina (UFSC). Publicação original em inglês: MÁRKUS, G. Marxist humanism. Science & Society, Vol. 30, 
No. 3. New York: Guilford Press, 1966. 

 

https://orcid.org/0000-0002-5572-1820


 

267 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

QUALQUER DISCUSSÃO do humanismo marxista pressupõe, em primeiro  lugar, 

uma resposta à pergunta: o sistema de pensamento de Marx constitui uma parte do que 

pode ser chamado de tradição Humanista? Em outras palavras, Marx, como pensador, era 

um humanista? Como um Marxista, seria fácil para mim dar uma resposta afirmativa a essa 

pergunta, mas  isso não seria  suficiente. Tem sido  frequentemente perguntado e muitas 

vezes respondido negativamente por críticos muito eruditos de Marx. 

Existem duas maneiras gerais de negar que o marxismo é humanista. A primeira, 

mais frequentemente feita por pensadores religiosos ou filósofos idealistas, sustenta que, 

ao compreender a história de uma maneira determinística, Marx retratou o homem como 

um mero produto, uma simples função de seu ambiente social. Além disso, eles continuam, 

ao acentuar na evolução humana o papel decisivo das condições econômicas, Marx reduziu 

o homem a fatores estritamente materiais, degradou todos os valores espirituais a um mero 

epifenômeno não essencial da vida material. Cientistas sociais liberais, por outro lado, têm 

mais ou menos  frequentemente afirmado que a  teoria de Marx, em contraste com seus 

objetivos, tenta construir uma compreensão científica da sociedade humana e da história, 

mas é essencialmente uma curiosa imagem ateísta­religiosa dela. Eles veem a visão dele 

como predeterminada pela noção de uma meta final para o processo histórico, pela noção 

de salvação terrena, uma Utopia que a história  tem que  realizar. Quaisquer que tenham 

sido os motivos éticos ­ talvez nobres ­ que estão por trás desse entendimento da história, 

não  é  apenas  cientificamente  insustentável  por  causa  de  seu  caráter  teológico,  mas 

também é eticamente indesejável porque sacrifica o homem real, o indivíduo humano, em 

nome de e por causa de uma visão utópica da humanidade unificada. 

Vou tentar mostrar no presente artigo ­ dando uma imagem muito esquemática de 

alguns aspectos relacionados da teoria de Marx ­ que as objeções são baseadas em mal­

entendidos  inaceitáveis  de  Marx.  Isso  permanece  um  fato  mesmo  que  eu  tenha  que 

concordar  totalmente  que  interpretações,  que  fazem  essas  objeções  compreensíveis, 

fossem aceitas no passado (e talvez no presente também) por homens que consideravam 

a si mesmos marxistas. 

Para qualquer filosofia humanística, as questões "O que é o homem, qual é o seu 

lugar no universo e em seu ambiente imediato?" estão entre as mais importantes. Não é 

um problema puramente teórico ou especulativo; uma resposta a ela carrega implicações 

práticas imediatas. Ao responder à pergunta "O que é o homem?", nós estamos em todo 

caso respondendo em parte às perguntas, o que ele pode fazer de si mesmo, o que pode 

fazer com sua vida em geral: ele é ou não é capaz de mudar suas condições de existência? 



 

268 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

O  caminho  de  Marx  em  direção  a  uma  antropologia  filosófica  foi  por  meio  desse  lado 

"prático" do problema. Historicamente, a filosofia dele (no sentido de seu desenvolvimento 

filosófico) parte de um reconhecimento de um fato social empírico e de uma exigência, uma 

demanda, de agir para efetuar sua alteração. Este  fato é a crescente,  larga contradição 

entre riqueza e pobreza, entendida antes de tudo no sentido da contradição entre a riqueza 

crescente  da  nação  ­  o  domínio  crescente  das  forças  da  natureza  pela  sociedade 

considerada como um  todo  ­  e a  crescente dependência e pobreza dos  indivíduos cujo 

trabalho  cria  toda  essa  riqueza.  Pobreza  não  apenas  no  sentido  físico­material,  mas 

também  no  sentido  da  unilateralidade  de  interesses,  necessidades  e  habilidades.  A 

pergunta inicial de Marx foi a seguinte: qual o lugar desse fenômeno na história humana? 

É puramente acidental, transicional, quais são as suas raízes, que mecanismos sociais o 

produzem? Mas essas questões sobre história estão imediatamente conectadas para Marx 

com a questão sobre o homem em geral. E essa conexão entre o histórico e o antropológico 

constitui uma das características mais distintas da filosofia de Marx. 

Era e parcialmente é costumeiro entender a tarefa da antropologia filosófica como a 

de descobrir e caracterizar aquelas propriedades histórica e socialmente constantes dos 

indivíduos humanos que necessariamente pertencem a todos os homens (e somente aos 

homens) em todas as épocas da história. Marx não nega que possa haver tais propriedades 

humanas. O que ele nega é o pressuposto de que estes podem ser considerados os mais 

essenciais para a compreensão da vida humana real. Isso porque, para ele, o próprio fato 

de  a  raça  humana,  a  humanidade,  ter  história  é  sua  característica  mais  importante. 

Desconsiderar  isso, abstrair disso, significa abstrair da característica mais essencial que 

demarca os seres humanos de todos os outros fenômenos naturais. Em certo sentido, todos 

os  tipos  de  objetos  naturais  (em  qualquer  caso,  todas  as  entidades  vivas  e  orgânicas) 

podem ser  chamados de históricos,  sendo, em suas  formas  recentes, produtos de uma 

longa  cadeia  de  eventos  naturais,  produtos  da  evolução  orgânica.  Mas  seu 

desenvolvimento,  sua  historicidade  é  resultado  das  mudanças  externas,  das  condições 

ambientais  que  ocorreram  geralmente  de  forma  bastante  independente  de  sua  própria 

atividade e foram acidentais em relação a isso. Seres humanos para Marx são históricos 

não  apenas  no  sentido  de  que  as  necessidades,  habilidades,  formas  de  atividade  que 

caracterizam um  indivíduo humano contemporâneo,  foram produzidas durante um  longo 

curso  de  evolução  humana:  eles  são  genuinamente  históricos  no  sentido  de  que  essa 

evolução  humana  é  o  resultado da própria atividade  de  sucessivas  gerações  humanas. 

História não é algo que recai sobre a humanidade; a própria humanidade, como a totalidade 



 

269 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

dos  indivíduos  humanos  em  interação,  forma,  em  sua  atividade,  seu  próprio  curso  de 

desenvolvimento  e  por  ela  determina  os  contornos,  ou  melhor,  as  alternativas,  as 

possibilidades  de  desenvolvimento  das  gerações  seguintes.  Para  Marx,  história  é  o 

processo no qual o homem, por sua própria atividade e trabalho, muda sua própria natureza 

e  as  condições  de  sua  vida,  e  a  existência  dessa  atividade  auto­formadora,  auto­

modeladora constitui a característica mais essencial da raça humana. Ser um ser humano, 

ser um indivíduo humano não significa, para Marx, estar equipado pela natureza ou pela 

graça  divina  com  algum  conjunto  de  propriedades  fixas  ou  mesmo  potenciais;  significa 

participar ativamente neste processo histórico da evolução humana, adquirindo ativamente 

algumas das capacidades humanas anteriormente produzidas, formas de atividade. 

Para  Marx,  portanto,  a  antropologia  filosófica  não  pode  ser  abstraída  da  história 

humana.  Se  a  característica  mais  essencial  do  homem  é  sua  historicidade,  então  a 

caracterização da essência do homem tem que ser uma caracterização da história ­ história 

entendida, no entanto, não como uma multidão de formas diversas e desconexas, mas vista 

em sua continuidade, em sua unidade. Ao caracterizar o homem como um universal, livre 

e natural ser, entidade, Marx está caracterizando, como veremos, o que ele considerou ser 

a tendência unificadora geral da história humana passada, presente e pressuposta futura. 

Compreender o homem como um criador de si mesmo dá a Marx um lugar particular 

na história da antropologia  filosófica.  Isso demarca nitidamente suas visões da  tradição 

religiosa que vê o homem essencialmente como criado. Mas isso o distingue também dos 

representantes daquela filosofia materialista que ele continuou e buscou transcender. Esta 

tradição filosófica naturalista­materialista do passado sublinhou, antes de tudo, o fato de 

que  o  homem  é  uma  parte  da  natureza,  sujeito  às  leis  causais  dela.  Tal  abordagem 

sublinhou  a  similaridade,  a  semelhança  essencial  entre  o  homem  e  outros  fenômenos 

naturais.  Marx  aceitou  as  premissas  dessa  filosofia  em  certo  sentido,  mas  ele  estava 

interessado em primeiro  lugar na questão do que constitui o especificamente humano e 

como isso ­ o fato de uma atividade auto­formadora, auto­modeladora ­ pode ser explicado 

com base da pressuposição de um naturalismo filosófico ou materialismo. 

A aceitação desse ponto de vista naturalista significava, entre outras coisas talvez 

mais importantes, que a autocriação humana não é para ser entendida como uma criação 

do nada. A história humana pressupõe uma longa cadeia de eventos causais, o curso da 

evolução  natural  em  que  um  organismo  desenvolveu,  tendo  as  mais  essenciais 

propriedades biológicas dos seres humanos. Isso constitui a natural – a dada – matéria­

prima da qual começa realmente o desenvolvimento humano especificamente. A questão 



 

270 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

é, no entanto, por que este particular biológico organismo, espécie, que parece diferir de 

outras espécies de animais superiores mais qualitativamente do que quantitativamente em 

sua constituição biológica, mostra características tão notavelmente diferentes em todas as 

suas  realizações,  toda  a  sua  vida,  e,  antes  de  tudo,  toda  a  propriedade  de 

autoaperfeiçoamento. 

A  resposta  de  Marx  a  esta  pergunta  pode  ser  chamada  hoje  de  marcantemente 

behaviorista:  a  base  para  essa  diferença  tem  que  ser  encontrada  no  caráter  geral  do 

comportamento ativo que caracteriza os animais, por um lado, e o homem, por outro. Tanto 

os  animais  como  o  homem  satisfazem  suas  necessidades  por  meio  de  sua  própria 

atividade.  Mas  a  atividade  do  animal  é  essencialmente  determinada  pela  constituição 

biológica de seu organismo e é restrita a um número limitado de objetos naturais em seu 

ambiente que têm as propriedades físicas, químicas, etc., para atender às necessidades 

biologicamente  dadas  da  espécie.  A  atividade  genérica  humana,  por  outro  lado,  é  o 

trabalho,  labor. Trabalho é caracterizado por Marx – afirmando isso esquematicamente  ­ 

como uma atividade intencional para introduzir mudanças duradouras em seu objeto com 

a ajuda de outro, objetos (ferramentas) feitos pelo homem para assegurar a satisfação de 

alguma necessidade humana. A antropologia filosófica de Marx tenta mostrar 

(1)  como,  nas  condições  de  antropogênese,  esse  tipo  de  atividade  poderia  se 

desenvolver a partir da atividade de um animal altamente desenvolvido, 

(2)  como  a  própria  presença  deste  tipo  de  atividade  mudou  essencialmente  não 

apenas o ambiente, a natureza circundante, mas continuamente mudou e está mudando a 

natureza do próprio homem. Eu vou considerar apenas o segundo problema. 

Por causa de seu caráter de trabalho, a atividade humana tem uma continuamente 

crescente, larga esfera de aplicação ­ o reino de objetos que se tornam seus objetos não é 

rigidamente predeterminado pelas propriedades biológicas dos organismos humanos. Um 

objeto que em sua forma natural é  inadequado para a satisfação das necessidades dos 

indivíduos humanos pode ser assim usado se alterado de uma maneira definida; e o que é 

mais  importante, objetos que são absolutamente  inúteis para qualquer  tipo de consumo 

individual podem ser úteis como ferramentas, etc., na atividade humana. Então, o escopo 

da relação ativa do homem com seu meio ambiente é mutável, ampliado, potencialmente 

ilimitado e, por meio da relação desse homem com o mundo circundante, torna­se cada vez 

mais complexo e multifacetado. 

A partir do processo de trabalho, objetos que não são consumidos imediatamente 

surgem constantemente e se  tornam partes mais ou menos duradouras do ambiente do 



 

271 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

homem. Então, o ambiente natural na continuidade histórica das produções humanas cede 

seu lugar a um ambiente cultural feito pelo homem. Os objetos que circundam o homem 

moderno  são  objetivações  das  necessidades  e  habilidades  humanas,  produzidas  pela 

atividade das gerações anteriores. Caracterizando­os como objetivações humanas, Marx 

não  apenas  aponta  que  são  artefatos,  ele  aponta  uma  diferença  muito  essencial  entre 

objetos naturais e artefatos. Artefatos ­ nas configurações sociais reais da vida humana ­ 

são objetos que têm um uso normal (um copo: para beber), um uso que não é fisiológica e 

biologicamente dado ao organismo humano, e que o indivíduo humano em crescimento tem 

que  aprender,  tem  que  adquirir.  Nesse  sentido,  todo  objeto  humano  incorpora  tipos 

definidos  de  atividades  e  necessidades  (por  exemplo,  sabão),  elaboradas  por  gerações 

prévias,  e  assim  o  trabalho  do  homem,  os  resultados  de  seu  "aprendizado"  social  não 

desapareceram  ­  ao  contrário  do  resultado  da  aprendizagem  adaptada  de  animais 

individuais. Isso ­ junto com a objetificação do pensamento em linguagem ­ torna possível 

o caráter contínuo da história, explica o fato de que as novas gerações podem continuar o 

trabalho das anteriores. 

Mas as mudanças nas condições ambientais significam para Marx não apenas um 

acúmulo de objetos culturais, de produtos, mas uma acumulação de habilidades humanas 

e  uma  acumulação,  antes  de  tudo,  de  novas  necessidades  humanas.  Produção  não  é 

entendida por Marx como uma atividade direcionada para a satisfação de constantes, bio­

fisiologicamente necessidades determinadas. As necessidades que realmente impulsionam 

a atividade produtiva são, elas mesmas, produtos do desenvolvimento histórico. Com isso, 

Marx quis dizer não apenas que as assim chamadas necessidades biológicas (por exemplo, 

fome) mudam seu caráter no curso da história, que seus objetos e modos de satisfação são 

histórica­socialmente modificados (o que é comida para uma configuração social pode ser 

inaceitável  em  outra),  mas  antes  de  tudo  ele  intencionou  o  fato  de  que,  no  curso  da 

produção, necessidades essencialmente novas, novos estímulos para a atividade humana 

futura  estão  constantemente  emergindo.  Em  parte,  essas  são  as  necessidades  sociais 

irredutíveis, especialmente a exigência interna do próprio processo produtivo: necessidades 

de  novas  ferramentas,  instrumentos,  máquinas.  Por  outro  lado,  no  curso  da  vida  social 

produtiva e primitiva, novos tipos de atividade humana brotam e, nessa base, necessidades 

e  impulsos  individuais  essencialmente  novos  se  desenvolvem.  Marx  está  simplesmente 

dizendo que respeita a curiosidade científica como um impulso humano genuíno que pode 

assumir várias formas não­políticas, mas ele sustentaria que essa curiosidade é um produto 

histórico conectado com o desenvolvimento das Ciências como formas independentes de 



 

272 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

atividade humana, e que a própria Ciência tem sua origem em um estágio ou nível definido 

de atividade produtiva. 

Vista  como uma unidade de produção de objetos e produção de necessidades e 

habilidades, a produção material é para Marx, em princípio, um processo infinito. As ideias 

dele podem ser colocadas desse modo: o homem trabalhou historicamente (e até os últimos 

tempos) primeiramente para assegurar sua subsistência física. Mas a produção pode ser 

desenvolvida a um nível em que a subsistência de todos seja assegurada apenas de uma 

maneira que desenvolva novas necessidades, novos interesses, novos estímulos para um 

maior aumento da produtividade. Nesse sentido, Marx fala sobre a atividade produtiva como 

uma meta em si mesma – isso significando não a produção de riqueza como uma totalidade 

de  objetos  de  consumo,  mas  sim  a  produção  de  homens  multifacetados,  versáteis, 

abastados  em  suas  necessidades,  interesses  e  habilidades.  E,  dessa  maneira,  a 

caracterização do homem como um ser trabalhador, produtivo já o caracteriza como um ser 

universal. A universalidade do homem neste campo significa que existe um constantemente 

alargado e potencialmente ilimitado domínio de objetos naturais que se tornam objetos das 

necessidades e da criatividade humanas; então isso significa, geralmente, a extensibilidade 

do mundo da natureza, do qual o homem depende e a qual ele transforma. 

Mas a caracterização do homem como um ser produtivo está ligada para Marx a uma 

ideia  adicional.  Trabalho  humano  é  sempre,  como  uma  questão  de  fato,  uma  atividade 

social; em seus estágios primitivos iniciais, é uma atividade necessariamente realizada por 

um grupo, um coletivo, e, se o nível mais alto de produtividade torna possível a atividade 

produtiva individual e não imediatamente regulada socialmente, é apenas porque homens 

que não trabalham juntos chegaram a trabalhar uns para os outros; isso só é possível como 

resultado da crescente divisão do trabalho. Porém não apenas na produção, mas em todas 

as  suas  manifestações  de  vida,  o  homem  é  um  ser  social.  Isso  significa  duas  coisas 

intimamente relacionadas para Marx: 1) O homem é um ser social no sentido de que apenas 

na comunicação com outros homens, no contato social real, a vida humana é possível no 

todo; 2) Cada indivíduo ­ em suas mais solitárias atividades também ­ é um ser social no 

sentido de que suas formas de comportamento, suas habilidades, necessidades,  ideias, 

etc., sua própria individualidade, é formada, é em certo sentido “determinada” pelos 

produtos,  objetivações,  de  atividades  das  gerações  anteriores  e  contemporâneas 

adquiridas no contato social ativo com elas e com seu ambiente humanizado. Indivíduos 

modificam esse ambiente, eles ainda desenvolvem ativamente não apenas as condições 

externas  da  vida  deles,  mas  o  que  Marx  chama  de  forças  essenciais  do  homem  ­  a 



 

273 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

totalidade das necessidades, valores e habilidades humanas; mas cada geração continua 

essa  atividade  nas  condições  herdadas  pela  anterior,  condições  que  estabelecem, 

determinam, as possibilidades gerais e, parcialmente, a direção geral das atividades da 

geração  atual.  Os  homens  fazem  sua  própria  história,  mas  o  fazem  sob  circunstâncias 

geralmente dadas e transmitidas do passado. 

Um momento antes foi comentado que o indivíduo era “determinado” pelas 

condições  sociais.  Esta  é  uma  muito  comum  mas  infeliz  maneira  de  expressar  o 

pensamento de Marx. Marx nunca pressupôs que as normas sociais históricas, formas de 

comportamento,  necessidades,  interesses,  etc.,  necessariamente  tem  que  ser  impostas 

sobre o  indivíduo, que então se  torna um portador passivo dessa  impressão alheia. Ele 

reconheceu  como  um  fato  histórico  que  isso  é  em  um  grau  crescente  e  sua  maior 

preocupação era como nós podemos mudar esse fato. Geralmente, entretanto, ele via as 

condições sociais dadas como uma matéria­prima que de uma maneira geral determina o 

que pode ser realizado pelo indivíduo. A individualidade é formada não na maneira passiva 

de  receber  impressões  sem  possibilidade  de  qualquer  escolha  e  deliberação,  mas  no 

próprio processo de atividade de um  indivíduo, que, participando ativamente do contato 

social  e  da  comunicação,  estabelecendo  relações  ativas  em  seu  meio  social,  por  meio 

desse processo “adquire”, interioriza, diferentes normas sociais, modos de crer, habilidades 

e  ideias, e, ao mesmo  tempo, em algum grau, as modifica. Quer o  indivíduo se modele 

dentro da gama de possibilidades oferecidas pelo nível dado de desenvolvimento histórico 

humano,  ou  quer  ele  seja  modelado  por  forças  incontroláveis  por  ele,  depende  se  ele 

conduz  suas  atividades  livre  e  conscientemente,  se  ele  tem  uma  possibilidade  real  de 

escolha  entre  aqueles  diferentes  tipos  de  comportamento,  regras  e  valores  que  são 

historicamente  essenciais  em  um  determinado  período  de  desenvolvimento  humano. 

Inquestionavelmente,  tudo  isso  nunca  pode  ser  totalmente  uma  questão  de  escolha 

consciente,  pela  própria  razão  de  que  uma  parte  importante  disso  decai  no  tempo  da 

infância. Por outro  lado, Marx sustentou que  também nunca pode haver o caso em que 

absolutamente nenhuma gama de liberdade consciente existe, que sempre ­ em maior ou 

menor grau ­ o homem se forma a partir da matéria­prima histórica­socialmente dada por 

meio  de  sua  própria  atividade  que  pode  se  tornar  o  objeto  de  sua  escolha  consciente. 

Assim, os seres humanos não são absolutamente manipulados e sempre carregam uma 

responsabilidade moral. 

Como o homem parece se tratar de um ser produtivo universal, o homem também é 

universal em sua natureza social. Com  isso, Marx quer dizer que o desenvolvimento da 



 

274 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

produtividade humana está necessariamente conectado com o aumento e o alargamento 

da  esfera  das  reais  interações  humanas.  No  decorrer  da  história,  o  homem  passou  de 

membro de um pequeno grupo, uma tribo, para membro de uma nação; finalmente, ele se 

tornou um membro  real da comunidade da humanidade.  Isso aconteceu  ­ e a noção de 

Weltgeschichte2 adquiriu um sentido concreto pela primeira vez ­ quando se tornou um fato 

que eventos em uma parte do mundo podem  influenciar o destino e a  vida da geração 

contemporânea em outras partes remotas da terra. O significado disso reside para Marx no 

fato de que, quando as interconexões sociais universais são estabelecidas, torna­se ­ em 

qualquer  caso  no  abstrato  ­  uma  possibilidade  para  o  indivíduo  adquirir  os  valores, 

habilidades e ideias produzidos não apenas pelo curso do história de sua comunidade local 

ou  nacional,  mas  aquelas  produzidas  por  todas  as  comunidades  humanas.  E,  nesse 

sentido,  a  universalidade  humana  está  intimamente  relacionada  ao  processo  de 

individualização da humanidade. Porque a própria noção de indivíduo humano é para Marx 

uma noção histórica, ser um indivíduo não significa simplesmente ser uma particular, nunca 

recorrente  entidade,  no  sentido  de  que  não  existem  duas  folhas  absolutamente 

semelhantes.  Ser  um  indivíduo  significa  ter  um  grau  de  autonomia  em  relação  à  sua 

comunidade imediata, uma possibilidade de decidir, aceitar ou rejeitar seus valores, normas 

e  formas  de  comportamento;  e  assim  a  individualidade  emerge  somente  no  curso  da 

história, que destrói aquelas pequenas comunidades estreitas e limitadas que prevalecem 

nos primeiros estágios do desenvolvimento humano. 

E, desse modo, a universalidade do homem está intimamente ligada à sua liberdade. 

Liberdade  humana,  neste  sentido  antropológico,  significa  para  Marx  a  capacidade  do 

homem de tornar seu próprio comportamento e propriedades em objeto de sua consciência 

e  atividade  e,  por  meio  disso,  mudar,  transcender  a  si  mesmo,  transgredir  todas  as 

fronteiras impostas sobre ele pela natureza ou por um determinado conjunto de condições 

socialmente  produzidas.  Nesse  sentido,  a  história  é  a  própria  realização  da  liberdade 

porque revela o processo contínuo e interminável de autorrealização do homem, em que 

ele cria suas próprias possibilidades novas e ainda não realizadas. 

Mas ­ e esta  ideia é talvez a mais decisiva em todo o sistema de pensamento de 

Marx ­ a história é o processo de universalização e crescente liberdade do homem apenas 

se  tomarmos  o  longo  ponto  de  vista  do  desenvolvimento  contínuo  das  comunidades 

humanas, sociedades, e não a visão de sucessivas gerações de indivíduos humanos. No 

                                            
2 Nota do Tradutor: expressão usada por Hegel normalmente traduzida como “História Universal”. 



 

275 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

primeiro  sentido,  retrata  para  nós  um  contínuo  alargamento  e  crescimento  das 

necessidades e capacidades humanas, da esfera de  interação social, de conhecimento, 

etc., desenvolvido pela sociedade como um todo. Mas é um fato muito importante sobre a 

história  humana  que  esse  processo  não  coincidiu  com  o  processo  de  desenvolvimento 

histórico  de  indivíduos  mais  humanos  que  são  universais  e  multifacetados  em  suas 

necessidades, habilidades, conhecimentos, etc., e crescentemente livres. Isso não significa 

que o progresso social envolva retrocesso para os indivíduos. Significa apenas que há uma 

lacuna  constantemente  larga  entre  o  desenvolvimento  social  como  tal,  entre  as 

possibilidades que ele dá de maneira abstrata ao indivíduo, e a habilidade real do indivíduo 

de adquirir essas possibilidades por meio de sua atividade livre e consciente e de incorporá­

las  harmoniosamente  em  sua  vida.  A  universalidade  da  humanidade  não  significa  a 

existência  de  multifacetados,  abrangentes  indivíduos  ­  ela  é  realizada  pela  complexa 

interconexão social de unilaterais, “abstratos” indivíduos. 

Quais  são  os  mecanismos  sociais  que  produzem  essa  crescente  discrepância  e 

contradição entre o desenvolvimento social e o individual? A resposta de Marx a isso está 

contida  na  teoria  da  alienação  dele.  Alienação  foi  definida  diferentemente  por  Marx 

dependendo dos aspectos que ele estava analisando imediatamente, mas de uma maneira 

mais geral ele a entendeu como aquele mecanismo social que transforma os produtos da 

atividade  humana  coletiva,  as  criações  do  próprio  trabalho  social  do  homem  (quer  eles 

sejam  produtos  materiais,  ou  formas  de  organizações  sociais  desenvolvidas,  tais  como 

Estados, ou resultados de atividades espirituais, como moralidade ou religião) em forças 

independentes que governam a vida de cada e todo indivíduo, em forças sobre as quais 

indivíduos não têm controle e as quais eles não entendem, as quais agem pelas costas e 

os destroem e empobrecem física e moralmente. Alienação expressa o fato de o homem 

não ter controle sobre os resultados de suas próprias atividades sociais. 

Esse  fenômeno  histórico  surge  junto  com  o  lento  desenvolvimento  inicial  da 

individualidade humana, mas somente na era moderna adquire um caráter total, no sentido 

de permear todas as esferas da vida social humana. Ele se manifesta na vida econômica, 

no  reino  da  produção  material,  no  fato  de  que  a  relação  entre  o  trabalho  vivo  e  suas 

condições objetivadas, elas próprios produtos do trabalho anterior, inverteu­se: não é mais 

o trabalhador que aplica e controla as condições materiais de seu trabalho; ele é aplicado 

a elas e controlado por elas, ele se torna um mero apêndice de uma máquina que o domina. 

No reino da organização social, alienação se manifesta, em primeiro lugar, no fato de que 

o Estado, o poder público, a fim de regular os problemas e interesses comuns da sociedade, 



 

276 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

torna­se um vasto aparato burocrático, independente e incontrolável do público, e direciona 

suas atividades contra os  interesses vitais da maioria de seus cidadãos. No campo das 

relações humanas imediatas, mesmo as relações mais pessoais entre homens se tornam 

cada vez mais funcionais, reduzidas a relações entre representantes de funções anônimas 

em que os indivíduos atuam apenas no papel de elementos intercambiáveis. No campo da 

cultura, não só vários tipos de “falsa consciência”, vários tipos de ideologias se 

desenvolvem,  mas  tais  formas  essenciais  de  desenvolvimento  cultural  humano  como  a 

própria moralidade se transformam em um conjunto de regras rígidas, um tipo de autoridade 

imposta que não pode ser submetida à avaliação e discussão crítica individual. Em toda a 

vida social, a alienação se expressa no fato de que todas as esferas da atividade social 

desenvolvem  suas  próprias  normas  e  requerimentos  mutuamente  contraditórios  para  o 

indivíduo,  tanto que ele não pode mais unificar  suas várias atividades em uma unidade 

pessoal harmoniosa e significativa. Elas se tornam para ele papéis alheios que ele tem que 

adotar em várias circunstâncias, e sua personalidade se desintegra. 

Mas  quais  são  as  causas  dessa  alienação?  Esta  é  uma  condição  necessária 

ontologicamente dada da existência humana ou é uma consequência irrevogável do próprio 

fato do desenvolvimento técnico superior ou do fato do caráter mais complicado e complexo 

das relações sociais? Marx localiza as raízes disso em outro lugar. Como ele explica o fato 

de que os produtos da atividade social humana se tornam forças alheias e incontroláveis 

sobre  os  indivíduos  que  os  produziram?  É,  diz  ele,  uma  consequência  do  caráter 

descontrolado,  espontâneo,  não  voluntário  das  formas  de  organização  social  dessa 

atividade. Alienação é a consequência do fato de que as formas de cooperação humana, 

existentes de facto em diferentes reinos da vida social e da produção social, não são ­ e 

por  um  longo  período  da  história  não  poderiam  ser  ­  assuntos  de  controle  humano 

consciente por parte dos indivíduos participantes, mas são estabelecidos por mecanismos 

sociais anônimos. Entre esses mecanismos, Marx acentuou especialmente os seguintes 

três. O primeiro, e talvez o mais importante, é o que ele chama de divisão inata do trabalho. 

Divisão do trabalho em geral é um pré­requisito necessário de qualquer forma de produção 

social  mais  ou  menos  desenvolvida.  Falando  sobre  essa  divisão  inata,  Marx  aponta, 

entretanto,  duas  características  importantes de  suas  recentes  formas  históricas  que  ele 

considera mutáveis: 1) é obrigatória: indivíduos são distribuídos entre diferentes ramos de 

produção  independentemente  de  seus  interesses,  habilidades,  etc.,  na  base  de 

determinantes sociais impessoais e essencialmente incontroláveis ­ nascimento, riqueza, 

origens familiares, etc., 2) pressupõe uma divisão nítida entre trabalho manual e intelectual; 



 

277 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

ela  desconecta,  separa  os  dois  momentos  de  trabalho  internamente  conectados  ­  o 

momento  de  definição  de  objetivos  e  o  momento  de  sua  realização.  Isso  requer  uma 

especialização crescente de algumas habilidades definidas ao custo de degradar outras, e 

transforma a vasta maioria dos tipos de trabalho em labuta, tédio e tormento que só podem 

ser suportados para garantir a subsistência física. 

Esse inato, obrigatório tipo de divisão do trabalho necessariamente aliena o homem 

de  seu  próprio  trabalho,  de  sua  própria  atividade  produtiva.  Nas  sociedades  que  são 

dominadas  por  isso,  o  trabalho  perde  seu  caráter  de  atividade  auto­formadora  e 

autodesenvolvedora  em  relação  ao  próprio  indivíduo  produtor.  Isso  não  causa  um 

desenvolvimento multifacetado e livre de suas habilidades, mas as degrada, torna­se para 

o  indivíduo  um  fim  alheio  imposto  sobre  sua  atividade,  da  qual  ele  foge  quando  pode. 

Porém,  por  meio  da  complementação  e  troca  recíproca  dessas  atividades  produtivas 

unilaterais,  da visão da sociedade como um  todo, o  trabalho  retém seu caráter  criativo, 

permanecendo o ato de produção de novas necessidades e habilidades humanas. 

O segundo mecanismo social analisado por Marx a esse respeito é o da propriedade 

privada. Isso alheia o produto do produtor e o resultado do seu próprio trabalho, tornando­

o  em  um  objeto  pertencente  a  outro  indivíduo,  de  modo  que  o  priva  das  condições 

necessárias de sua vida e produtividade e o faz dependente do proprietário. 

E,  finalmente, Marx  fala do caráter alienante da  relação de mercado, e da  forma 

mercadoria dos produtos do trabalho, especialmente o dinheiro. Por meio disso, as relações 

dos  indivíduos  adquirem o  caráter de  relações  entre as  coisas. Tudo  isso  envolve  uma 

escala de massa de uniformização  e  padronização  do  indivíduo, a  comercialização  dos 

mais pessoais sentimentos e valores humanos. 

O que apresentei aqui é apenas o contorno simples da teoria da alienação de Marx. 

Talvez eu deva acrescentar que Marx sempre entendeu a alienação como uma tendência 

e  não  como  um  fato  totalmente  consumado,  e  sempre  apontou  forças  ou  mecanismos 

sociais trabalhando contra a realização completa disso. O que é, no entanto, muito mais 

importante é o  fato de que Marx não considerou a  tendência a um maior crescimento e 

fortalecimento  da  alienação  necessária  para  o  desenvolvimento  histórico  futuro.  Ele 

pressupôs que a própria evolução das formas de alienação produz as condições subjetivas 

e objetivas para radicalmente mudar ou liquidar os mecanismos e relações sociais acima 

mencionados.  De  acordo  com  isso,  serão  criadas  condições  sociais  nas  quais  o 

desenvolvimento da humanidade rumo a uma liberdade e universalidade crescentes seja 

acompanhado  pelo  desenvolvimento  de  indivíduos  cada  vez  mais  multifacetados, 



 

278 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

abastados e livres, quando a liberdade de cada indivíduo se torna a condição da liberdade 

de  todos.  Isso  significa  a  liquidação  da  alienação,  ou  seja,  a  criação  da  sociedade 

comunista.  Essa  previsão  de  Marx  foi  baseada  em  uma  análise  do  desenvolvimento 

econômico e sociológico das sociedades capitalistas que existiram durante sua vida ­ uma 

questão que não posso, dentro dos estreitos  limites deste artigo, analisar, muito menos 

avaliar. 

Quero fazer uma observação conclusiva sobre sua teoria do comunismo, relativa a 

uma das características mais frequentemente mal interpretadas de sua teoria: quando Marx 

fala sobre a  "necessidade histórica" do comunismo, ele não entende  isso no sentido da 

inevitabilidade do comunismo. O que ele quer dizer com isso  talvez possa ser expresso 

como  segue:  um  a  longo  prazo  e  ininterrupto  (em  um  sentido  radical)  desenvolvimento 

adicional  da  produtividade  humana  e  da  cultura  humana  será  possível  somente  se  as 

condições  sociais  das  sociedades  industriais  contemporâneas  forem  radicalmente 

mudadas  na  direção  da  abolição  da  propriedade  privada,  da  organização  da  produção 

material de uma forma socialmente controlada e planejada, e, com base em tudo isso, da 

modificação de todo o caráter da divisão do trabalho. Se  isso  iria acontecer ou não, era 

para  ele  uma  questão  de  prática  e  luta  social,  e  não  de  especulação.  No  campo  das 

Ciências Sociais, segundo ele, a previsão sempre tem o caráter de apontar alternativas, e 

as próprias previsões, os reconhecimentos de possibilidades, podem se tornar fatores de 

sua realização. Falando de maneira geral sobre o desenvolvimento de formações sociais 

superiores, Marx apontou que a crise interna de um sistema social pode dar origem a um 

sistema social superior, mas também pode passar para uma estagnação e decadência de 

longo prazo, e pode terminar com a profunda destruição regressiva de toda a civilização. 

Quais  são  as “outras” alternativas para nossa cultura e civilização, Marx nunca tentou 

especificar. Ele não era um observador desenviesado da história, mas um  revolucionário 

interessado na possibilidade de sua transformação humanística. 

 

Universidade de Budapeste 

Budapeste, Hungria 

 

 

 

 



 

279 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 266­279, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e82223 
   

NOTAS  
 

TÍTULO DA OBRA 
HUMANISMO MARXISTA 

 
György Márkus 
Eötvös Loránd (ELTE) University of Budapest, Budapest, Hungria 
 
 
LICENÇA DE USO – uso exclusivo da revista 
Os autores cedem à Em Tese os direitos exclusivos de primeira publicação, com o trabalho simultaneamente licenciado 
sob a Licença Creative Commons Attribution 4.0 Internacional (CC BY). Estra licença permite que terceiros  remixem, 
adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. 
Os autores têm autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão 
do trabalho publicada neste periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, 
ou como capítulo de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
PUBLISHER – uso exclusivo da revista 
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós­Graduação em Sociologia Política. Publicado no Portal de 
Periódicos  UFSC.  As  ideias expressadas  neste artigo  são  de  responsabilidade  de seus  autores,  não  representando, 
necessariamente, a opinião dos editores ou da universidade. 
 
HISTÓRICO  
Recebido em 14 de junho de 2021 
Aprovado em 19 de agosto de 2021 
 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

