
Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 

 
 
                                                                                                                                    

  

 
 

 Artigo  
Original 

 

MULHERES RACIALIZADAS NO SUL DA BAHIA: 
MAPEANDO COLONIALIDADES DE GÊNERO, 

RAÇA/ETNIA E SEXUALIDADE1 
Racialized women in southern Bahia: mapping colonialities of gender, race/ethnicity and sexuality 

 
Ana Claudia Lemos PACHECO 

Doutora em Ciências Sociais 
Professora Titular de Sociologia na Universidade do Estado da Bahia, Salvador, Bahia.  

Professora Permanente do Mestrado acadêmico de Relações Étnicas e Contemporaneidade da Universidade Estadual 
do Sudoeste da Bahia, Campus Jequié, Bahia. 

ana_pachecau@hotmail.com. 
 

Manoelle Lopes FONTES 
Mestra em Relações Étnicas e Contemporaneidade 

Universidade Estadual do Sudoeste da  Bahia, Campus Jequié, Brasil. 
manufonts19@gmail.com.  

  https://orcid.org/0000­0001­8378­9067   
  

  A lista completa com informações dos autores está no final do artigo   
 
 
 
 

RESUMO 
Neste artigo, propomos discutir como a produção de narrativas colonizadoras estruturadas por dispositivos de gênero, 
raça e sexualidade expressaram­se sobre corp@s colonizadas de mulheres sul baianas, localizando a discussão a partir 
do contexto histórico e social do município de Canavieiras­Bahia. Nosso argumento é que as narrativas de apagamento, 
de opressão e de negatividade  implementadas pelo colonialismo, no sul da Bahia,  foram orquestradas sobre corp@s 
racializadas e sexualizadas de mulheres negras e indígenas, pois tomamos como referência o modo como estas foram 
destituídas de suas vontades e subjetividades, assim como animalizadas. Tentamos compreender como tais elaborações 
vêm sendo produzidas e contestadas através de uma abordagem teórica e metodológica, cuja ferramenta analítica da 
interseccionalidade  nos  ajuda  a  pensar  o  entrecruzamento  dos  eixos  dos  sistemas  de  dominação  e  de  seus 
enfrentamentos cotidianos, por parte de negras e indígenas. 
Palavras­Chave: Mulheres Racializadas; Colonialidades; Canavieiras­Bahia; Sul da Bahia. 

ABSTRACT 
In this article, we propose to discuss how the production of colonizing narratives structured by devices of gender, race and 
sexuality were expressed on colonized bodies of southern Bahia women, locating the discussion from the historical and 
social context of the municipality of Canavieiras­Bahia. Our argument is that the narratives of erasure, oppression, and 
negativity implemented by colonialismo, in southern Bahia, were orchestrated on racialized and sexualized bodies of black 
and indigenous women, because we take as reference how they were deprived of their wills and subjectivities, as well as 
animalized. We try to understand how such elaborations have been produced and contested through a theoretical and 
methodological approach, whose analytical tool of intersectionality helps us to think about the intersection of the axes of 
the systems of domination and their daily confrontations by black and indigenous women. 
Keywords:: Racialized Women; Colonialities; Canavieiras­Ba; Southern Bahia. 
 
 

                                            
1 Esse artigo compõe um recorte da pesquisa a nível de mestrado acadêmico, financiada pela Fundação de 
Amparo à Pesquisa do Estado da Bahia – FAPESB, que teve como título: “Mulheres Negras, Trajetórias em 
Encruzilhadas”: Religiosidades, Corpos e Sexualidades em Canavieiras­Bahia. 

 

https://orcid.org/0000-0001-8378-9067


 

68 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

1 “AO SUL DE SEUS CORP@S”: MULHERES RACIALIZADAS NO SUL DA BAHIA 
 

Neste  artigo,  propomos  discutir  como  a  produção  de  narrativas  colonizadoras 

estruturadas por dispositivos de gênero, raça e sexualidade expressaram­se sobre corp@s 

colonizadas de mulheres sul baianas. Para discutir sobre essa temática, destacamos como 

narrativas históricas e oficializadas sobre o município de Canavieiras­Ba2,  localizado no 

interior  do  sul  da  Bahia,  presente  em  relatos  de  obras  memorialistas  e  em  fontes 

historiográficas,  salvo  algumas  exceções,  pouco  ou  quase  nada  fazem  referência  à 

importância das heranças africanas e  indígenas na constituição étnica do  território e da 

população, a respeito de suas diferentes etnicidades.  

Quando muito, as referências a esses grupos são feitas superficialmente, com base 

na narrativa sobre a diversidade desses povos como resultante da miscigenação étnica, ou 

então, na emergência sobre violência, como bem demonstrou Frantz Fanon (2007), em seu 

livro “Os Condenados da Terra”. As imagens e representações construídas sobre o “outro 

colonizado” fazem parte das afirmações de hostilidade que teriam dificultado a ocupação 

de  colonos  durante  algumas  décadas  e,  consequentemente,  atrapalhado  o 

desenvolvimento  inicial  do  território,  no  que  tange  as  compreensões:  civilização  versus 

selvageria; colonização=coisificação (CÉSAIRE, 2020).  

Deste  modo,  compreendemos  que  olhar  para  o  território  de  Canavieiras­Ba  na 

atualidade,  nos  faz  reinterpretar  um  passado  recente  de  brutalidades  e  apagamentos 

históricos  nos  quais  as/os  sujeitas/os  negras/os  e  indígenas  vivenciaram  através  de 

seus/suas  corp@s,  pois  ainda  nos  deparamos  com  limitadas  narrativas  positivas  sobre 

estes povos, especialmente sobre as mulheres, no que pesam as associações ao passado 

histórico deste município. A presença desses grupos no desenvolvimento populacional e 

econômico da região do sul da Bahia, ainda em que pesem as análises que invisibilizam a 

importância  existencial  de  tais  populações  locais,  carece  de  pesquisas,  especialmente 

sobre Canavieiras­Ba, para que desfaçam com o imaginário acadêmico ainda eurocentrado 

e baseado em pressupostos deterministas que não se atentam para as relações étnicas e 

para a interseccionalidade das relações de gênero/raça/classe e outras. 

Nesse  sentido,  através  deste  artigo  buscamos  discutir  como  a  colonialidade 

articulada  na  produção  de  narrativas  colonizadoras  (LUGONES,  2014;  CURIEL,  2014) 

                                            
2 Este município fica localizado na planície costeira da Região Sul do Estado da Bahia e contém atualmente 
uma  população  estimada  em  30.906  habitantes,  distribuídos  entre  espaços  urbanos  e  rurais.  Fonte: 
https://cidades.ibge.gov.br/brasil/ba/canavieiras/panorama. Acessado em 09/02/21 

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/ba/canavieiras/panorama


 

69 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

expressaram­se na vida de mulheres racializadas, no sul da Bahia. Pois elencou­se como 

ponto  importante  analisar  os  processos  históricos  sobre  Canavieiras­Ba, articulado  com 

dados presentes na historiografia sobre o sul da Bahia, para entender melhor o grau de 

complexidade das engenharias que arquitetaram não só as dificuldades de subsistência 

relacionadas  às  experiências  de  mulheres  racializadas,  a  partir  do  dado  da  ocupação 

colonial  deste  território,  mas  sobretudo,  o  processo  de  subjetivação  presentes  nas 

narrativas  embranquecidas  que  pesam  sobre  estas.  Sustentamos  que,  especialmente 

sobre  as  mulheres  negras  e  indígenas,  as  narrativas  negativas  e  colonizadoras  se 

construíram na naturalização do olhar da ciência androcêntrica e eurocentrada em relação 

ao sul dos seus corp@s, associadas, geralmente, ao trabalho, à reprodução e ao corp@ – 

hipersexualizado, visto como mercadoria e suprimento das taras sexuais do homem branco.  

Lugones  (2014),  apontou  a  colonialidade  do  gênero  como  um  processo  de 

desumanização  das  corp@s  mediante  as  articulações  de  raça/classe/etnia/sexualidade, 

que pesam principalmente sobre as mulheres racializadas, suprimidas em grande parte das 

abordagens sobre gênero construídas a partir do  lugar de privilégio branco e ocidental3. 

Nesse sentido, a perspectiva desta autora, salienta que a colonialidade do gênero, como 

colonialidade do poder e do ser atuou, e ainda atua, sobre a via de manter a reprodução da 

subalternidade  de  corp@s  dos  sujeitos  e  das  sujeitas  afetadas  pela 

modernidade/colonialidade4. Esta abordagem contribuiu para a legitimação dos processos 

epistêmicos violentos sustentados sobre os modos de ver/compreender os não brancos e 

não cristãos fora do mundo europeu. 

Diferentes  estudos  apontaram  que  o  apagamento  da  história  de  negras(os)  e 

indígenas  e  seus  descendentes  no  sul  da  Bahia,  além  da  importância  destes  para  o 

desenvolvimento  econômico  da  região,  foi  um  projeto  engendrado  também  pela  elite 

cacaueira branca e coronelista, composta em sua maioria por homens brancos e influentes 

                                            
3 Lugones (2014) partiu da noção de colonialidade do poder, em sua articulação com a racialização e com a 
exploração no desenvolvimento do capitalismo moderno, desenvolvido por Quijano (2005), no que tange as 
concepções a respeito da raça em sua utilização para diferenciar e hierarquizar grupos humanos que teve 
como marco  a modernidade  e  os  processos  de  exploração  colonial  e  expansão mercantilista,  ao  mesmo 
tempo em que complexificou de forma crítica a perspectiva deste autor que relacionou a noção colonial de 
gênero apenas relativo ao acesso sexual do colonizador às corp@s das mulheres racializadas.   
4 A perspectiva de produção do conhecimento e de reivindicação política da decolonialidade considera que a 
colonialidade é uma lógica global de desumanização, capaz de atuar até mesmo na ausência de colônias 
formais.  Nesse  sentido,  destaca­se  que  a  modernidade  é  colonial  desde  seu  nascedouro,  propondo  a 
mudança de concepção para “modernidade/colonialidade”, pois ambas estão imbricadas. Desse modo, o 
colonialismo moderno é entendido como modos específicos em que os  impérios ocidentais colonizaram a 
maior parte do mundo desde a “descoberta” (MALDONADO­TORRES, 2019).   

 



 

70 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

politicamente  que  acumularam  riquezas  nessas  terras.  Estes  homens,  detentores  de 

poderes políticos e econômicos, contribuíram para a produção de uma história de exclusão 

e do prevalecimento das narrativas de quem domina, através da espoliação e violação de 

corp@s dos povos subalternizados (MAHONY, 2001; CARRARA, 2007; DIAS, 2007).  

O  nosso  argumento  central  neste  artigo  é  que  as  narrativas  de  apagamento,  de 

opressão  e  de  negatividade  implementadas  pelo  colonialismo,  foram  orquestradas  e 

estabelecidas através de corp@s generificadas, racializadas e sexualizadas de mulheres 

negras e indígenas do sul da Bahia. Tentamos compreender como tais elaborações vêm 

sendo produzidas e contestadas através de uma abordagem teórica e metodológica, cuja 

ferramenta  analítica  da  interseccionalidade  nos  ajuda  a  pensar  o  entrecruzamento  dos 

eixos  dos  sistemas  de  dominação  e  de  seus  enfrentamentos  cotidianos  (CRENSHAW, 

2002; AUGUSTO, 2016; AKOTIRENE, 2019).  

Desse  modo,  gênero,  raça/etnia  e  sexualidade  também  estão  englobados  por 

padrões de civilidade impressos pelo colonialismo que se reverberam sobre as mulheres 

negras  e  indígenas  no  sul  da  Bahia.  O  pensamento  produzido  por  intelectuais  negras 

evidenciou que os imaginários coloniais estão pautados pela subjetivação de seus corp@s 

regulados pelos sistemas do racismo e do sexismo. Lélia Gonzalez (1984), foi a primeira 

intelectual  negra  brasileira  a  perceber  esse  fato  e  a  destacar  que  no  imaginário  social 

brasileiro e na produção intelectual hegemônica que a mulher negra tem sido vista por dois 

eixos: a trabalhadora de eito e a mucamba, que se atualizaram no período pós­escravista 

na figura da trabalhadora doméstica e na “mulata tipo exportação”. Estudos recentes têm 

denunciado à estigmatização contínua e a reprodução de “imagens de controle”  sobre  as 

corp@s,  as sexualidades e as afetividades dessas mulheres, ao associá­las a selvageria, 

aos  prazeres  demoníacos,  às  relações  afetivo­sexuais  instáveis  e  ao  servilismo  social 

(COLLINS, 2016, PACHECO, 2008; 2013; MOREIRA, 2018; CARDOSO, 2014).  

Nesse sentido,  também pretendemos através deste artigo, contestar os discursos 

hegemônicos  de  harmonização  das  relações  étnico­raciais  construídos  no  contexto  sul 

baiano,  através  de  outras­contra­narrativas,  produzidas  por  mulheres  negras  e/ou  por 

intelectuais negras/os e não negras/os da diáspora que se tornaram protagonistas, cujas 

histórias foram apagadas e ou minimizadas. Pois, ainda destacamos que as desigualdades 

interseccionais,  o  desamparo  social  e  a  desassistência  para  com  a  população  negra  e 

indígena na história do sul da Bahia teve e ainda têm como resultado a reatualização da 

condição  de  subalternidade  desses  povos,  assim  como,  de  suas  etnicidades,  culturas, 

religiosidades etc. 



 

71 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

 

2  VIOLÊNCIAS  INTERSECCIONAIS,  SEXUALIDADES  DISSIDENTES  E 
RESISTÊNCIAS DE MULHERES RACIALIZADAS NO SUL DA BAHIA 
 

O início da invasão colonial no território de Canavieiras­Ba está datado entre final do 

século XVII e início do XVIII, quando um grupo composto por colonos fugindo dos conflitos 

com  indígenas  da  etnia  Pataxó  desbravaram  ao  sul  da  sede  da  capitania  dos  Ilhéus  a 

procura de terras férteis para desmatar e cultivar, onde alcançaram o local a que nomearam 

como Puxim5, constituindo­se no primeiro povoamento composto por colonos, indígenas e 

africanos escravizados6. Com a ocupação e ampliação desse primeiro núcleo, em 1718, 

Puxim foi elevada à categoria de freguesia pertencente ainda à capitania dos Ilhéus, onde 

foi  erguida  uma  capela  em  devoção  a  imagem  de  um  santo,  encontrada  na  praia  por 

pescadores. A imagem era a de São Boaventura, um santo de origem italiana7, instituído 

padroeiro  do  povoado,  logo  nomeado  como  Freguesia  de  São  Boaventura  do  Puxim. 

Tempos  depois,  ainda  os  conflitos  constantes  com  indígenas  Pataxó,  pela  disputa  do 

território, fez com que esta primeira ocupação migrasse para a ilha mais ao sul, onde havia 

lavouras  canavieiras,  sendo  transferida  também  a  capela  de  São  Boaventura  (COSTA, 

2014).  

De  acordo  com  Nascimento  (2013  apud  FILHO,  1997)8,  as  características  deste 

primeiro povoamento na então  freguesia deu­se entorno de 500 pessoas: 80 brancos e 

todos  os demais mestiços,  curibocas  (descendentes de  indígenas  e  brancos) e  negros. 

Essa informação não nos apresenta especificamente as distinções dos grupos étnicos9 que 

constituíram  esse  povoamento,  mas  nos  leva  a  acreditar  que  a  primeira  ocupação  do 

                                            
5 Acreditamos que a palavra “Puxim” descende da palavra “poxi/puxi” do dialeto de origem Tupi, tendo como 

significado:  nojento,  torpe,  feio  e  ruim  (CARVALHO,  1987).  Puxim  do  sul  atualmente  é  uma  vila  rural  do 
município de Canavieiras­Ba localizada às margens da rodovia que a interliga à Ilhéus.  
6 Optaremos pela utilização do termo “escravizada/o” ao invés do termo “escrava/o”, pois compreendemos 

que  este  último  é  construído  a  partir  de  uma  identidade  naturalizada  pelas  violências  impostos  pelo 
colonialismo, enquanto o termo “escravizada/a” se refere a um processo político  de  desumanização 
(KILOMBA, 2019). 
7 Sobre o que tem sido proposto por pesquisadores, a imagem do santo pode ter feito parte de alguma nau 
italiana ou portuguesa que veio a naufragar, desembocando nas imediações da costa marítima do território 
de Puxim (RIBEIRO e MACÊDO, 2012). 
8 DURVAL, Filho. Canavieiras sua história. Canavieiras, 1997. 
9  De  acordo  com  Barth  (2011),  os  grupos  étnicos  são  formas  de  organização  social  fundamentadas  em 
critérios de identificação formulados pelos sujeitos/as através de características organizativas, dadas a partir 
da dinâmica e do contato entre os diferentes. Essas composições simbolizam formas distintas dos sujeitos 
lidarem com o mundo e com o outro, baseadas em categorias de atribuição e identificação acionadas pelos 
atores sociais, através de termos identitários que podem estar ligados também à origem e ao ambiente. 



 

72 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

território de Puxim tenha se dado a partir de uma população constituída inicialmente de uma 

minoria de colonos portugueses e descendentes brasileiros que introduziram a cultura de 

especiarias como a cana­de­açúcar, piaçava, coco, arroz e mandioca. E a outra maioria de 

indígenas  aldeados,  africanos  e  descendentes  escravizados  que  foram  utilizados  como 

mão­de­obra no desenvolvimento da freguesia, já que esta era a configuração da capitania 

de São Jorge dos Ilhéus no início do século XVIII (CARRARA e DIAS, 2007).  

No bojo do processo de desenvolvimento da região sul baiana, alguns pesquisadores 

destacaram  que  a  historiografia  a  respeito  dos  séculos  XVI  e  XVIII  utilizaram  como 

justificativa  o  fato  de  que  a  resistência  indígena  foi  uma  das  principais  causas  dos 

insucessos relacionadas aos primeiros séculos de ocupação colonial (CARRARA, 2007), 

em que as narrativas sustentavam o fato de que a sede da capitania/comarca dos Ilhéus 

seria um território atravessado por conflitos constantes com indígenas das etnias Pataxó, 

Aimoré, Tupinambá e Botocudo10 que resistiram à  incorporação das  terras e da mão de 

obra,  além  de  ter  sido  uma  região  muito  assolada  pela  ocorrência  de  doenças 

epidemiológicas, transportadas pelos navios portugueses.  

Estas  narrativas  sustentavam  a  ideia  de  salvação  imposta  pelo  cacau  e  pelo 

desenvolvimento  da  hegemonia  coronelista no  século  XIX,  na  tentativa  de  neutralizar  o 

processo  violento  de  colonização  e  de  invasão  de  terras  pertencentes  aos  territórios 

indígenas, estereotipando estes enquanto hostis, ao mesmo tempo em que a escravidão 

possibilitava o fluxo comercial e o abastecimento agrícola da região (DIAS, 2007). 

Por  conseguinte,  estudos  indicaram  que  o  apagamento  da  história  de  africanos, 

indígenas  e  seus  descendentes  no  sul  da  Bahia,  além  da  importância  destes  para  o 

desenvolvimento econômico,  foi um projeto engendrado pela elite cacaueira coronelista, 

composta em sua maioria por homens brancos e influentes politicamente que acumularam 

riquezas nessas terras (MAHONY, 2001)11. Esta elite, composta principalmente por homens 

brancos detentores de poderes políticos e econômicos, preocupou­se em produzir fontes 

                                            
10 Este discurso que se refere a hostilidade de  indígenas no sul da Bahia se baseava, principalmente, em 
referência  a  estas  etnias como “selvagens e saqueadores de propriedades”. Enquanto os Tupiniquim e 
Menhans eram considerados “dóceis” e de fácil incorporação para a mão de obra, ainda que por vezes 
insurgentes e resistentes aos processos violentos de catequização e civilização projetado pelos  jesuítas e 
colonos. Em termos de denominação essas diferentes etnias foram reduzidas em por meio de classificações 
estereotipadas (MOTT, 2010). 
11 De modo abrangente, este foi um projeto nacional engendrado no final do século XIX e início do XX, quando 
no  início  da  produção  científica  no  país  as  elites  dominantes,  majoritariamente  branca,  passaram  a  se 
preocupar em escrever uma história oficial sobre o país. Esse projeto teve como pilar as teorias do darwinismo 
social  e  do  evolucionismo  importadas  da  Europa,  utilizando  a  raça  entendida  como  fator  biologizante  da 
população (SCHWARCZ, 1993). 



 

73 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

históricas sobre o sul da Bahia tomando como referência suas práticas culturais e religiosas 

embranquecidas (SANTOS, 2015).  

Deste modo, o estímulo a migração estrangeira de europeus, através do monopólio 

de terra, teve como objetivo ampliar as lavouras e expandir o fluxo econômico da região, e 

já  no  século  XIX  a  Freguesia  de  São  Boaventura  de  Puxim  passou  a  contar  com  as 

iniciativas do governo imperial através da criação de núcleos militares para combater os 

ataques  indígenas,  tendo como resultado o aumento do fluxo das migrações em grande 

escala  a  partir  de  1816.  Com  o  monopólio  de  terras,  o  desenvolvimento  econômico  da 

região  foi  tangenciado pela mão de obra escravizada em meio às  relações conflituosas 

entre africanos, indígenas e seus descendentes com os fazendeiros.  

Em 1832 um decreto elevou a então freguesia à Vila Imperial de Canavieiras­Ba que 

vivenciava nesse período o crescimento comercial a partir da cultura de cana­de­açúcar, 

coqueiro, piaçava, mandioca, extração de madeira e da exploração de minério na mina de 

Salobro, descoberta por volta de 1877, e que levou ao seu crescimento demográfico. Como 

resultado do desenvolvimento econômico, o governo passou a utilizar a mão de obra de 

africanos  provenientes  de  navios  náufragos,  já  na  condição  de  ilegalidade,  conhecidos 

como “escravos da nação” que prestavam serviços ao Estado em prol do pagamento de 

dívidas  provenientes  dos  naufrágios,  cabendo  o  pagamento  por  meio  de  trabalhos 

manuais12 (NASCIMENTO, 2013; SANTOS, 2015).  

Nesse  contexto,  em  meio  a  lógica  do  desenvolvimento,  os  processos  violentos 

prevaleceram,  a  partir  da  exploração  violenta  de  fazendeiros  sobre  escravizados.  Nos 

escritos de Alcides Costa  (2014; 2016) – um dos nomes mais difundidos em  termos de 

obras memorialistas no que se refere a Canavieiras­Ba – estas relações estão descritas no 

limiar dos conflitos e dos atos de violência  física, no que se observa os conflitos étnico­

raciais, além do controle empreendido com relação às práticas culturais e religiosas dos/das 

escravizados/as.  Obras  memorialistas  como  a  deste  autor  pouco  empreenderam  no 

desenvolvimento  de  relatos  relacionados  aos  indígenas  e  africanos,  bem  como  o 

protagonismo destes em Canavieiras­Ba. Quanto a esta questão, na tese de Santos (2015), 

a  historiadora  alertou  a  respeito  da  limitação  de  conteúdos  presentes  em  obras 

memorialistas, no que pesam abordagens sobre o sul da Bahia, acentuando o fato de que 

                                            
12 Principalmente a partir de 1850, ano em que o tráfico negreiro foi extinto a partir da Lei Eusébio de Queiroz, 
desembocaram em Canavieiras africanos livres sobreviventes de navios náufragos e falantes do dialeto nagô 
entre 1850 e 1856 (NASCIMENTO, 2013). É possível que esses navios náufragos tenham tido como destino 
Ilhéus e vindo a desembocar na costa de Canavieiras, pois uma das artimanhas dos traficantes para driblar a 
fiscalização era afundar os navios para evitar qualquer evidência do tráfico humano. 



 

74 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

no início do século passado muitos nomes, como Alcides Costa, receberam patrocínio dos 

poderes  locais para escrever e publicar suas obras, a partir do que foi convencionado a 

falar em relação a região, principalmente dando destaque as referências do prevalecimento 

da elite cacaueira de origem estrangeira. Portanto, no que diz respeito a Canavieiras­Ba 

estas fontes carecem de releituras críticas que desfaçam com o imaginário eurocêntrico, 

baseado em pressupostos deterministas. 

Assim,  olhar  para  o  território  de  Canavieiras­Ba,  nos  faz  reinterpretar  o  passado 

recente de brutalidades e apagamentos históricos nos quais as/os sujeitas/os negras/os e 

indígenas  vivenciaram  através de  seus  corp@s, em  que  o  processo  de  inferiorização e 

demonização empreendido pela mentalidade católica­cristã os/as responsabilizavam pelas 

desordens morais e sexuais em uma sociedade que se pretendia civilizar.  

Um  relato  recolhido em Costa  (2014), nos permite  trazer para discussão o modo 

como os corp@s pretas/os e mestiças/os foram violentados sob o prisma da organização 

social escravagista. Ao recuperar trechos de sua própria memória de infância, Alcides Costa 

se refere a uma revolta dos escravizados contra o fazendeiro Lécoutre, um francês que se 

instalou  na  localidade  e  que  tinha  a  fama de “amansar” os escravizados rebeldes com 

chicotadas. 

 
Certo domingo em que os “negros” estavam no terreiro da fazenda, 
aguardando qualquer determinação do “sinhô”, um deles jogou­se ao solo em 
convulsões altos gemidos. Fez­se ao seu derredor um círculo e alguém grita, 
pedindo socorro. Lécoutre sem desconfiar da trama, corre ao local, debruça­
se sobre o “doente” para medicá­lo ... e recebe mortal pancada no pescoço, 
e sucessivamente outras que lhe tiraram a vida. Findava­se assim, os dias do 
famigerado “amansador de escravos” (COSTA, 2014, p. 23).  

 

O episódio narrado não foi um fato isolado, ainda na mesma obra o autor continua a 

recuperar fatos semelhantes que resultaram em mortes tanto de escravizados quanto de 

fazendeiros.  No  tocante  a  situação  da  mulher  negra  em  Canavieiras­Ba,  um  relato 

especialmente  sobre  um  episódio  referente  ao  século  XIX,  a  respeito  de  um  dono  de 

engenho no município, o coronel Vieira, um homem ao qual o autor se refere como “caçador 

de ninfas negras”, teria mandado “dar cabo” da vida de um dos seus filhos por se envolver 

com uma jovem negra de sua propriedade, a qual explorava através de abusos sexuais.  

No  processo  de  constituição  da  sociedade  brasileira,  o  imaginário  sexual 

compreendia que nas relações tecidas entre a casa grande e a senzala, a serva mucama 

(a nega ativa) ou a “ninfa negra” sexualizada no imaginário colonial, seria a responsável 



 

75 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

pela  iniciação  da  vida  sexual  dos  homens  brancos  de  dentro  da  casa  grande,  onde 

articularia serviços domésticos e sexuais (GONZALEZ, 1984). Assim, cabe destacar que 

essa narrativa, sobre o “caçador de ninfas”, sintetiza o imaginário construído a respeito do 

acesso  ao  corp@  da  mulher  negra  pelo  homem  branco  que  é  uma  das  heranças  da 

colonização.  

É possível evidenciar um pouco mais sobre essa dimensão no acesso às diferentes 

fontes históricas, como na literatura brasileira sobre o período escravagista. No romance 

histórico “Um Defeito de Cor” a personagem principal narra em primeira pessoa os dramas 

vivenciados  nos  anos  iniciais  do  século  XIX.  Recuperando  as  memórias  da  infância 

escravizada, Kehinde – ou Luísa Mahin – relata em detalhes a dor causada pela violência 

sexual cometida por um senhor de engenho na Ilha de Itaparica, que a teria comprado ainda 

criança  após  ter  sido  raptada  de  África.  Dentro  da  narrativa  da  personagem,  antes  de 

efetivar o estupro o seu algoz adverte a mocinha que dentro de seu engenho ele sempre 

fora o “dono da virgindade” de todas as escravizadas que comprara. Isto exposto, é possível 

perceber  que  foi  por  meio  deste  tipo  de  comportamento  violento  que  muitas  mulheres 

negras ainda crianças foram abusadas sexualmente por homens brancos (GONÇALVES, 

2006).   

Quando  resgatamos  na  história  de  Canavieiras­Ba  essas  situações  de  violência, 

percebemos  como  se  configuraram  também  a  inversão  de  valores  no  tratamento  em 

relação aos corp@s de mulheres brancas, se comparado com as dimensões de violências 

experienciadas  por  negras,  indígenas  e  mestiças,  recortadas  pelas  diferenças  étnico­

raciais.  As  corp@s  de  mulheres  brancas,  ainda  que  violadas  pelo  sistema  cis­hétero­

patriarcal e cristão, sempre esteve na zona do privilégio marcado pela branquitude, ainda 

que privado, naturalizado para a demanda da afetividade e  regulado para a  reprodução 

positiva da família. Os ideais de civilidade e de moralidade católica, transportados para as 

colônias ibéricas sobre a pureza de sangue, muito têm dito sobre a diferença de tratamento 

imposta  sobre  mulheres  brancas  e  não  brancas,  durante  os  processos  de  colonização, 

especialmente sobre seus corp@s e sexualidades.  

Cabe destacar que a  Igreja Católica não  tinha  interesse em  impedir a exploração 

sexual  das  mulheres  negras,  indígenas  e  mestiças  cometida  por  homens  brancos,  ao 

contrário, muitas das vezes esta instituição incorrerá na permissividade e legitimidade de 



 

76 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

tais abusos no sentido de promover, a todo custo, a concubinagem13 como forma de “aliviar” 

os  desejos  selvagens  dos  homens  brancos  abastados.  Enquanto  os  códigos  morais­

religiosos, reforçados ainda na Idade Média, associava a castidade feminina como princípio 

de honra e de ideal para pureza de sangue, no processo de constituição da colonização 

portuguesa no Brasil, foram sobre as corp@s de mulheres indígenas, negras e mestiças 

que as violações se impuseram (STOLKE, 2006).  

 
Ao exaltar a virtude sexual, a Igreja fomentou a discriminação de diferentes 
tipos  de  mulher  em  termos  sexuais:  de  um  lado,  mulheres  abusadas 
sexualmente por homens que, devido ao alto status social, não se casariam 
com elas (essas eram posicionadas em um status inferior e, mais do que isso, 
penalizadas  por  estarem,  assim,  vivendo  em  pecado  mortal);  de  outro, 
mulheres  virtuosas  (de  famílias  respeitáveis)  cuja  sexualidade  era 
severamente controlada por homens em nome da família e da pureza social 
(STOLCKE, 2006, p. 33­34).  

 

Em relação ao contexto do sul da Bahia, Santos (2019) afirma que a ideia de pecado 

no imaginário moral­cristão à época era expresso em normas de comportamento sexuais 

baseados  nas  hierarquias  de  gênero  que  recaiam  sobre  o  controle  da  sexualidade  das 

mulheres da região. Sobre estas atribuíam­se à responsabilidade e a ideia de culpa pelas 

violências  que  sofriam,  independentemente  de  suas  identidades  étnicas.  No  entanto,  a 

autora destacou que as maiores violências recaiam sobre as mulheres negras e mestiças 

escravizadas, que eram perseguidas e julgadas por desvios de condutas sexuais baseados 

no critério de moralidade cristã. Se tratando especialmente do Brasil  Imperial, a referida 

autora ainda destacou que a  ideia de  libertinagem sexual, produzida pela sociedade da 

época escamoteava as verdadeiras relações hierárquicas de abuso e violações praticadas 

pelos senhores brancos contra as mulheres escravizadas. O acometimento de doenças e 

as acusações de práticas de bruxaria eram fatos constantes na vida das mulheres negras, 

mestiças, como também das indígenas no sul da Bahia. 

A compreensão sobre o desvirtuamento dos valores morais e  religiosos católicos 

pode ser constatado nos processos inquisitórios instaurados pelo tribunal do Santo Ofício, 

em  que  esses  documentos  foram  lidos  como  crimes  de  feitiçaria,  blasfêmia,  sodomia, 

bigamias e heresias, associados à colonos, ameríndios, africanos e seus descendentes 

entre  os  séculos  XVI  e  XVIII,  ligados  também  ao  modo  como  os  diferentes  elementos 

                                            
13 O termo concubinagem, concu (coito ou cópula carnal) e binatus (com alguém), se refere a relações sexuais 
eventuais ou relações clandestinas, adultério e instáveis sem a incorrência de formalização da relação, em 
que um dos parceiros/as já possui um relacionamento formalizado.  



 

77 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

étnicos de africanos, indígenas e seus descendentes foram criminalizados, bem como as 

sexualidades  dissidentes  foram  demonizadas  em  suas  diferentes  práticas  e  arranjos 

(MOTT, 2010).  

No tocante a essas questões relacionadas às “feitiçarias”, o antropólogo Mott (2010), 

ainda retratou o caso da indígena Maria Lutércia, acusada pelo santo ofício por feitiçaria na 

Freguesia de Puxim. Em outros casos sobre diferentes  localidades sul baianas  também 

pesaram  denúncias  sobre  africanas  e  africanos  praticantes  de  bruxaria  e  feitiços,  que 

realizavam rituais de magias para diferentes objetivos: seja trabalhos “para as coisas do 

amor”, o preparo de banhos para livrar de maus olhados e pedir proteção, ou a elaboração 

de medicamentos para curar enfermidades.  

Em meio a realidade difícil que essas mulheres vivenciavam, é importante pensar a 

prática de feitiçaria como,  

 
[...] um fio invisível da compreensão do que infligia e marcava o cotidiano da 
mulher na colônia brasileira e os motivos da feitura desta estavam impressos 
nas  relações  diárias,  em  meio  às  suas  necessidades  de  sobrevivência 
(SANTOS, 2019, p. 85).  
 

Já nas primeiras décadas do século XX, as referências as “feitiçarias” denotaram um 

cenário conflituoso e de perseguição das práticas étnicas de origem africana, em que a 

utilização do termo “feiticeiro/a” em “jornais e nas denúncias estreitava­se com um vínculo 

já  consagrado  no  imaginário  social  entre  esta  prática  religiosa  e  ser  negro  e  pobre 

principalmente, o que dava legitimidade a uma descendência de ex­escravos” (SANTOS, 

2015,  p.  218).  Assim,  a  política  colonial  portuguesa  de  catequização  e  assimilação 

incrementada pelos mecanismos  ideológicos da  Igreja Católica,  rendeu dramas para os 

povos colonizados de diferentes denominações étnicas.  

Este  não  foi  um  cenário  exclusivo  no  processo  de  colonização  na  sociedade 

brasileira, perpetrando resquícios coloniais ao longo dos séculos, como bem demonstrou a 

pesquisa  de  Santana  (2018),  que  retratou  como  as  práticas  ancestrais  das  médicas­

sacerdotisas  (nyangas)  foram  deslegitimadas  e  perseguidas  com  a  instauração  da 

dominação portuguesa ao sul de Moçambique, em que a Igreja Católica esteve na frente 

de combate contra os tinyangas, julgando suas práticas também como bruxarias.  

Deste modo, ainda no que tange às práticas sexuais de mulheres, ainda no recorte 

sobre  a  Inquisição  em  Ilhéus,  Mott  (2010),  também  evidenciou  relatos  presentes  em 

denúncias registradas sobre práticas sexuais imoderadas e pecaminosas ainda nos fins do 



 

78 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

século XVI. Na época da primeira visitação do Santo Ofício, em 1591, segundo o referido 

antropólogo, três mulheres foram denunciadas pela prática de lesbianismo, um crime que 

à época era passivo de condenação à fogueira. Em um dos casos a envolvida era Quitéria 

Sequa — uma mulher incluída na alta sociedade ilheense da época e que era casada com 

um homem de nome Pedro Madeira — denunciada por ter “ajuntado seu vaso natural”14 

com o de uma mameluca15 de 8 anos de nome Guiomar, em diferentes ocasiões. Segundo 

o autor, este caso teria sido denunciado pela própria vítima 38 anos depois, pois teve medo 

de  ser  castigada  por  sodomia.  Outro  episódio  envolveu  a  senhora  de  nome  Catarina 

Quaresma, de 25 anos — também casada com homem e a única a que se teve notícias a 

ser processada nas  terras sul baianas  —  denunciada por Ana Cunha, por praticar atos 

sexuais  com  outra  mulher,  o  que  acabou  a  obrigando  a  pagar  multa  e  penitências 

espirituais.  

 Nestes  casos,  além  das  práticas  de  lesbianismo  presente  desde  o  início  da 

colonização no sul da Bahia, é possível perceber, em um destes, o uso irrestrito da corp@ 

de uma criança racializada, para além do usufruto dos prazeres heterossexuais de homens 

brancos, tendo servido também como ferramenta para práticas homossexuais por mulheres 

brancas,  em  sua  intimidade  encoberta.  Desse  modo,  é  possível  perceber  que  a 

heterossexualidade  nunca  foi  de  fato  uma  realidade  vivenciada  por  todos  os  grupos 

humanos,  ainda  que  fossem  adeptos  do  cristianismo  ou  estivesse  sobre  os  domínios 

violentos coloniais.  

No entanto, além desses casos, muitas outras denúncias envolveram mulheres de 

diferentes etnias e  localidades no sul Bahia, em que a moralidade católica era utilizada 

também como parâmetro de conduta sexual. 

 
Mas seja como for, de nomes e etnias variadas, Domingas, Joana e Luzia 
tantas outras identificadas por “negras escravas” foram inclusas nos delitos 
de feitiçaria, magia erótica, bruxaria e “calundus”, o que nos aproxima da 
reconstrução de um universo feminino específico e de uma cultura mestiça de 
resistência  cotidiana  à  escravidão  no  sul  da  Bahia.  Os  tratos  ilícitos,  as 
ligações consensuais entre homens e mulheres foram estigmatizadas, e as 
mulheres em situações assim passaram a ser chamadas de “solteiras de vida 
dissoluta”, de “contumazes pecadoras” e de “mal procedidas” (SANTOS, 
2019, p. 74­75).  

   

                                            
14 Órgão sexual feminino; vagina.  
15 Descendente da mistura de indígena com branco/a.  



 

79 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

Nesse  contexto,  a  vida  íntima  e  sexual  destas  mulheres  sofriam  processos  de 

constante vigilância e repressão, em que os prazeres sexuais eram seriamente associados 

a  desejos  imoderados  e  desregulados  cabendo  criminalização  por  parte  da  moralidade 

católica,  preocupada  em  resguardar  as  corp@s  e  virgindades  da  mulher  branca, 

aprisionada  sobre  limites  da  família  escravocrata.  Assim,  ainda  que  as  práticas  de 

concubinagem e as explorações sexuais cometidas sobre as mulheres racializadas fossem 

encobertas, estas não estavam livres de estigmatização, cabendo a carga da demonização 

sobre  seus  corp@s,  consideradas  fornicadoras  desenfreadas,  libidinosas  e  de  má 

procedência, mediante as interpretações tomadas pela misógina racista. Se as corp@s da 

mulher de modo geral era “diabolizado” pelas heranças de Eva, a da mulher racializada era 

interpretada como ferramentas públicas para o trabalho e para o desenfreio sexual da elite 

colonial, que acobertava principalmente a dupla moral dos homens brancos (DEL PRIORE, 

2011).  

Esses dados destacam as narrativas hegemônicas produzidas sobre o “lugar” das 

mulheres  negras  e  indígenas  no  Brasil  e  no  sul  da  Bahia,  que  particularmente  revelam 

barreiras em suas vivências sobre o campo da afetividade, do trabalho, das sexualidades 

e sobre suas subjetividades. A naturalização do racismo ,articulado com o sexismo e o mito 

do homem cordial brasileiro, fundamentado no mito de democracia racial, têm produzido 

historicamente  violências  simbólicas  sobre  estas,  especialmente  na  reatualização  de 

estereótipos  negativos,  atualizadas  no  cotidiano  nas  diferentes  dimensões  de  suas 

existências. 

Na  contramão  ao  processo  de  apagamento  que  estas  mulheres  sofreram,  suas 

histórias precisam ser recortadas também pelo protagonismo e por formas alternativas de 

driblar os processos de subordinação impostas pelas elites cacaueiras, no sul da Bahia. 

Pois,  ainda  que  negadas  em  sua  humanidade  diversas  destas  mulheres  estiveram 

ocupando ativamente o cenário público subvertendo a invisibilidade que lhes eram imposta: 

seja  mediante  a  resistência  étnica;  na  presença  em  quilombos;  na  manutenção  e 

transmissão  de  seus valores  transportados pela  diáspora  africana,  como  religiosidades, 

práticas  de  curas;  ou  até  mesmo  sobre  as  formas  dissidentes  de  vivenciarem  suas 

sexualidades (SANTOS, 2019).  

Santos (2017), abordou a presença de mulheres negras nas lutas empregadas em 

prol da liberdade de seus filhos e da sua comunidade, nas últimas décadas da escravidão. 

Demonstrou que os trâmites das compras de alforrias foram possibilitados pelas estratégias 

empreendidas por estas mulheres, em prol da garantia da liberdade de seus filhos, com a 



 

80 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

utilização dos títulos de soldada, em que a recorrência à justiça, também foi denunciada 

pela autoria destas, antes e após a abolição da escravatura. Tal fato foi evidenciado por 

Santos,  em  sua  pesquisa,  na  análise  da  história  de  vida  protagonizada  por  Belmira16, 

localizada em Canavieiras­Ba. Belmira era uma mulher que foi escravizada e trabalhadora 

rural. Através de muito trabalho, conseguiu arrecadar fundos para comprar sua alforria em 

1885, mas que ainda precisou recorrer à justiça para garantir o direito sobre seus dois filhos. 

Uma  mulher  negra,  com  pouco  estudo,  que  soube  reivindicar  seus  direitos  através  do 

espaço jurídico, em um contexto social em que sua humanidade era negada. 

Nesses diferentes contextos, essas pesquisas apontaram que o papel das mulheres 

negras e  indígenas foi essencial para a política de enfrentamento e de manutenção das 

tradições dos diferentes grupos étnicos. Em diferentes contextos históricos  e ainda que 

negadas em sua humanidade, essas mulheres estiveram ocupando ativamente a arena 

pública,  seja  liderando  os  processos  de  resistência  étnica,  através  da  construção  e 

manutenção de laços de fortalecimento étnico nas comunidades quilombolas no século XX, 

seja  a  partir  da  manutenção  e  transmissão  de  valores  civilizatórios  transportados  pela 

diáspora africana através das práticas religiosas e de suas várias manifestações culturais 

(rezas, práticas de curas, histórias, cânticos) herdadas e atualizadas pelos descendentes 

de  africanos  e  ameríndios,  também  já  observados  no  sudoeste  baiano  (SAMPAIO  e 

PACHECO, 2019).  

Essas  são  mulheres  cujo  protagonismo  têm  sido  apagado  pelas  narrativas 

hegemônicas  em  relação  ao  processo  de  resistência  frente  ao  sistema  colonial, 

escravagista e contra à cultura coronelista, racista e sexista no sul da Bahia. Suas histórias 

revelam as narrativas de dor e as alternativas de resistências encontradas para a garantia 

da  sobrevivência.  Tal  perspectiva  teórica,  institui  uma  nova  abordagem  analítica 

interpretativa ao valorizar os agenciamentos sociais de mulheres negras e indígenas, cujas 

histórias positivas não aparecem nas memórias oficializadas sobre Canavieiras­Ba. As “leis 

dos coronéis”, deixada como herança na mentalidade social  das  diferentes  cidades  sul 

baianas, reatualizaram as péssimas condições de subsistência da população pobre, em um 

ciclo em que prevaleceria a lei do “uns com tanto, outros com quase nada”. No entanto, na 

contramão ao processo de apagamento que estas mulheres sofreram, suas histórias podem 

                                            
16  A  história  de  Belmira  contada  por  Cristiane  B.  Santos,  faz  parte  da  iniciativa  voltada  para  o  trabalho 
decolonial sobre as mídias digitais através de um canal no Youtube, intitulado “História de Mulheres Negras 
para a Sala de Aula”, com base em dados sobre mulheres negras acessados em fontes históricas. Essas e 
outras  histórias  são  possíveis  de  serem  acessadas  através  do  link: 
https://www.youtube.com/channel/UCMJJIpL_RGulAw1rEQueaJA. 



 

81 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

ser recortadas pelo protagonismo e por formas alternativas de lutas e resistências frente à 

matriz de dominação (COLLINS, 2016).  

Apesar  das  desigualdades  históricas  que  acometeram  e  ainda  impactam  as 

populações negras no Brasil, e sobre as mulheres negras em particular, como nos alertou 

Lélia  Gonzalez  (2008),  fazendo­se  referência  aos  sistemas  de  dominação,  que  quando 

conjugados, produzem mais vulnerabilidades e violações em relação a nossa vida social, 

ao  trabalho e em  relação às nossas subjetividades, do que ao contrário, assinalamos a 

importância  de  escrever  uma  nova  história  de  não  submissão  e  de  protagonismo  de 

resistência aos processos de aniquilação de nossas corp@s e desejos. 

Outras pesquisas que procuraram analisar os impactos  do racismo e do sexismo no 

campo  da  afetividade  das  mulheres  negras,  demonstraram  que  a  produção  de 

subjetividades  está  ancorada  no  passado  colonial  em  que  o  processo  histórico  de 

segregação  racial  na  Bahia,  regulado  pelos  sistemas  de  opressão  racial  e  de  gênero 

influenciam nas escolhas afetivo­sexuais das mulheres negras, impregnadas no imaginário 

social e colonial da “branca pra casar, mulata pra f.... e preta para trabalhar”. Essa condição 

imposta  pela  colonialidade  sobre  gênero  e  raça  resultaram  para  criar  barreiras  sobre  o 

campo afetivo e sexual das mulheres negras cis heterossexuais, estudadas por Pacheco 

(2008),  no  século  XXI.    A  autora  demonstrou  que  o  preterimento  afetivo  das  mulheres 

negras  estudadas,  por  seu  parceiros  negros  e  não  negros,  faz  parte  de  uma  teia  de 

significados,  cujas  os  significantes  do  gênero,  da  raça  e  da  classe  são  resultantes  da 

intersecção de tais violências estruturais geradas pelo racismo, pelo patriarcalismo e pelas 

desigualdades de classe social (PACHECO, 2013). 

Esses dados destacam as narrativas hegemônicas produzidas sobre o “lugar” das 

mulheres negras e indígenas no Brasil e no sul da Bahia, particularmente revelam barreiras 

em suas vivências sobre o campo da afetividade, do trabalho, das sexualidades e sobre 

suas subjetividades. A naturalização do  racismo articulado,  com o sexismo e o mito do 

homem  cordial  brasileiro  fundamentado  no  mito  de  democracia  racial  têm  produzido 

historicamente  violências  simbólicas  sobre  estas,  especialmente  na  reatualização  de 

estereótipos  negativos,  atualizadas  no  cotidiano  nas  diferentes  dimensões  de  suas 

existências. 

 

 

 

 



 

82 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

3  CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

As  violações  de  corp@s  de  mulheres  negras  e  indígenas  sobre  a  égide  do 

colonialismo se insere sobre a intersecção dos marcadores de gênero, raça, etnia, classe 

e sexualidade, que  nos coloca sobre a necessidade de superação das “imagens de 

controle” produzidas sobre estas. O lugar dessas mulheres nos discursos oficiais da 

produção ocidental­colonial ainda subscreve o corp@ da mulher negra, mestiça e indígenas 

como útil à prestação de serviços manuais, reatualizado constantemente sob o estereótipo 

colonial  da  mucama,  que  se  traduzem  na  lógica  branca  patriarcal  atual,  expressa  na 

violência  perpetrada  contra  os  direitos  das  trabalhadoras  domésticas,  geralmente 

confinadas no ambiente familiar das casas dos patrões, cujas condições de trabalho são 

atravessadas por colonialidades de gênero­raça­ classe e sexualidade. 

Nosso  olhar  para  essa  questão,  nos  convida  ao  investimento  de  produção  de 

pesquisas que busque superar as narrativas coloniais que limitam a mobilidade social, as 

vivências afetivas, as subjetividades e outros domínios da vida social produzidos fora das 

elaborações discursivas da moralidade cristã sobre as corp@s. A percepção sobre essas 

questões,  tem surgido no contexto de análises e discussões da produção do  feminismo 

decolonial, cabendo reflexões sobre a produção do gênero que invistam em experiências 

metodológicas  que  se  atenham  ao  leque  de  opressões  que  as  mulheres  colonizadas 

vivenciam a partir do colonialismo, do racismo, do recorte étnico, do heterossexismo e da 

exploração capitalista (LUGONES, 2014). 

O cristianismo como instrumento da missão colonial foi utilizado no controle sobre 

os/as corp@s dos considerados não­humanos, através de relações binárias maniqueístas 

entre bem e mal  investidas  principalmente sobre a  sexualidade dos  povos  colonizados, 

recaiu principalmente sobre a sexualidade feminina, cujo estigma vem sendo reatualizado 

como corp@s perigosos, demoníacos: “a cor do pecado”. 

Nesse sentido, a necessidade de demarcar um lugar diferenciado de análise pesa 

sobre a importância de evidenciar também suas histórias de vida de modo positivo, em que 

a articulação interseccional de investigação e análise dê conta de não só denunciar, mas 

também demonstrar formas de enfrentamento coletivos, face aos sistemas de opressões 

que  ainda  invisibilizam  e  tentam  aniquilar,  de  diferentes  maneiras,  as  subjetividades 

impressas  em  corp@s  insurgentes.  Essas/esses  corp@s  que  escapam  do  padrão 

brancocêntrico, lidam com modos diversificados sobre o prazer e os desejos corporais. 

 



 

83 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

REFERÊNCIAS: 
 
AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade: feminismos plurais. São Paulo: Polén, 2019.  
 
AUGUSTO, Geri. Transnacionalismo negro: a encruzilhada de amefrican@s. Revista da 
FAEEBA – Educação e Contemporaneidade, v. 25, n. 45, p. 25­38, 2016. 
BATH, Fredrik. Os grupos étnicos e suas fronteiras. In: POUTIGNAT, Phillippe; STREIFF­
FENART, Jocelyne. Teorias da etnicidade: seguido dos grupos étnicos e suas fronteiras 
de Fredrik Bath. 2. ed. São Paulo: Ed. Unesp, 2011.  
 
Belmira de Canavieiras em 1885: Lei, Direitos e Maternidade. Apresentado por Cristiane 
Batista Santos. [S.I.: s. n.], 2020. 1 vídeo (13:10 minutos). Publicado pelo canal Mulheres 
Negras  para  sala  aula  .  Disponível  em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=hL7wNNDr9XQ>. Acesso em: 2 de julho de 2020. 
 
CARDOSO, Cláudia Pons. Amefricanizando o feminismo: o pensamento de Lélia Gonzalez. 
Revista Estudos Feministas, v. 22, n. 3, p. 965­986, setembro­dezembro, 2014. 
 
CARRARA, Ângelo Alves; Fiscalidade e estruturas agrárias: Ilhéus, Porto Seguro e Espírito 
Santo, séculos XVI­XVIII. In: DIAS, Marcelo Henrique; CARRARA, Ângelo Alves (orgs). Um 
Lugar na História: a Capitania e Comarca de Ilhéus antes do cacau. Ilhéus: Editus, p. 15­
46. 2007.  
 
CARVALHO, Moacyr Ribeiro. Dicionário tupi (antigo) – português. Salvador, 1987. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. São Paulo: Veneta, 2020.  
 
COLLINS, Patricia Hill. Aprendendo com a outsider within: a  significação sociológica do 
pensamento feminista negro. Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 99­127, 2016. 
 
COSTA, Alcides. Canavieiras: sua história e sua gente (lendas e festas). Itabuna, Ba: Via 
Litterarum, 2014.  
 
COSTA,  Alcides.  Memórias  de  Canavieiras  (uma  releitura  de  obras  do  autor): 
Jacarandá e Salobro; Piaçava, Coco, Fatos e Fofocas e um Congresso Paroquial; Textos 
Adventícios de Joias Preciosas. NETO, Alcides C; FILHO, Durval P. d. F (orgs). Ibicaraí: 
Via Litterarum, 2016. 
 
CRENSHAW,  Kimberlé.  Documento  para  o  encontro  de  especialistas  em  aspectos  da 
discriminação racial relativos ao gênero. Revista Estudos Feministas, v. 10, n. 1, p. 171­
188, 2002. 
 
CURIEL,  Ochy  Pichardo.  Construyendo  metodologías  feministas  desde  el  feminismo 
decolonial.  In: AZKUE,  Irantzu Mendia et al. Otras  formas de  (re)conocer:  reflexiones, 
herramientas y aplicaciones desde la investigación feministas. Egoa: Bilbao, País Basco, p. 
47­78, 2014. 
 
DIAS, Marcelo Henrique. A capitania de São Jorge dos Ilhéus: economia e administração. 
In: DIAS, Marcelo Henrique; CARRARA, Ângelo Alves  (orgs).  Um Lugar na História: a  
Capitania e Comarca de Ilhéus antes do cacau. Ilhéus: Editus, p. 47­116, 2007.  

https://www.youtube.com/channel/UCMJJIpL_RGulAw1rEQueaJA
https://www.youtube.com/channel/UCMJJIpL_RGulAw1rEQueaJA


 

84 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

 
DIAS,  Marcelo  Henrique;  CARRARA,  Ângelo  Alves  (orgs).  Um  Lugar  na  História:  a 
Capitania e Comarca de Ilhéus antes do cacau. Ilhéus: Editus, 2007.  
 
DURVAL, Filho. Canavieiras sua história. Canavieiras, 1997. 
 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Editora UFJF, 2007.  
 
GONÇALVES, Ana Maria. Um defeito de cor. Editora Record, 2006. 
 
GONZALEZ,  Lélia.  Racismo  e  sexismo  na  cultura  brasileira.  Revista  Ciências  Sociais 
Hoje, v. 2, n. 1, p. 223­244, 1984. 
 
GOZALEZ,  Lélia.  Mulher  negra.  In:  NASCIMENTO,  Elisa  Larkin  (org).  Guerreiras  de 
natureza: mulher negra, religiosidade e ambiente. São Paulo: Selo Negro,  p. 29 – 47, 2008. 
  
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2019.  
 
LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, v. 22, 
n. 3, p. 935­952, setembro­dezembro, 2014.  
 
MAHONY, Mary Ann. “Instrumentos Necessários”. Escravidão e posse de escravos no Sul 
da Bahia no século XIX, 1822 – 1889. Afro­Ásia, n. 25 – 26, p. 95–139, 2001. 
 
MALDONADO­TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: algumas 
dimensões  básicas.  In:  COSTA,  Joaze  Bernardino  et  al  (orgs).  Decolonialidade  e 
Pensamento Afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica Editora, p. 27 – 53, 2019.  
 
MOREIRA, Núbia Regina. A organização das feministas negras no Brasil. 2. ed. Vitória 
da Conquista: Edições UESB, 2018. 
 
MOTT, Luiz. Os índios do sul da Bahia: população, economia e sociedade (1740­1854). In: 
MOTT, Luiz. Bahia: inquisição e sociedade. Salvador: EDUFBA, 2010.  
 
NASCIMENTO, Dária Maria Cardoso. Um registro da colonização estrangeira (Século XIX) 
na planície costeira de Belmonte e Canavieiras na Bahia, Brasil. In: XIV Egal: Encuentro 
de geógrafos de América Latina, 2013, Lima ­ Peru. Reencuentro de saberes territoriales 
latinoamericanos. Lima, PE: IGU/UGI, v. 1. p. 1­15, 2013. 
 
PACHECO, Ana Cláudia Lemos. Mulher negra: afetividade e solidão. Salvador: Edufba, 
2013.  
 
PACHECO,  Ana  Cláudia  Lemos.  “Branca para casar, mulata para f...., negra para 
trabalhar”: escolhas afetivas e significados de solidão entre mulheres negras em Salvador, 
Bahia.Tese  de  Doutorado.  (Doutorado  em  Ciências  Sociais).  Instituto  de  Filosofia  e 
Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, 2008. 
 
PRIORE, Mary Del. Histórias íntimas: sexualidade e erotismo na história do Brasil. São 
Paulo: Planeta do Brasil, 2011. 



 

85 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. A colonialidade 
do  saber:  eurocentrismo  e  ciências  sociais.  Perspectivas  Latino­Americana.  CLACSO: 
Argentina, p. 117­142, 2005. 
 
RIBEIRO, Oslan Costa; MACÊDO, Janete Ruiz de. São Boaventura de Canavieiras ­ Bahia: 
festas do padroeiro e do jubileu de 250 anos de sua paróquia (1951­1969). In: XIII Simpósio 
Nacional da Associação Brasileira de História das Religiões, São Luís ­ Maranhão, p. 
1­15, 2012. 
 
SAMPAIO, Adriana Cardoso; PACHECO, Ana Cláudia Lemos Pacheco. Mulheres griôs: 
saberes,  tradição  e  identidades  no  quilombo  urbano  barro  preto  em  Jequeié­Ba.  In: 
PACHECO, Ana Cláudia Lemos et al (orgs). Candaces: gênero, raça, cultura e sociedade: 
construindo redes na diáspora africana. Salvador: Eduneb, 2019.  
 
SANTANA, Jacimara Souza. Médicas­sacerdotisas: religiosidades e contestação ao sul 
de Moçambique (c. 1927­1988).  Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2018. 
 
SANTOS,  Cristiane  Batista  da S. “Um vivo demônio capaz de sugerir as maiores 
desordens”: mulheres bem e mal procedidas em pecados no sul da capitania da 
Bahia.  ODEERE:  Revista  do  Programa  de  Pós­Graduação  em  Relações  Étnicas  e 
Contemporaneidade, v. 4, n. 7, p. 68­100, 2019. 
 
SANTOS, Cristiane Batista da S. Africanas, libertas e seus filhos em narrativas de violências 
e  outros  dramas  entre  a  escravidão  e  o  pós­abolição  no  sul  da  Bahia.  Transversos: 
Revista de História, n. 10, ago. 2017.  
 
SANTOS,  Cristiane  Batista  da  Silva.  Entre  o  fim  do  império  da  farinha  e  início  da 
república do cacau: negros em festas, sociabilidades e racialização no sul da Bahia (1870­
1919).  Tese  de  Doutorado.  (Doutorado  em Estudos  Étnicos  e  Africanos).  Faculdade  de 
Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal da Bahia, Salvador­Bahia, 2015. 
 
STOLKE, Verena. O enigma das interseções: classe," raça", sexualidade: a formação dos 
impérios transatlânticos do século XVI ao XIX. Revista Estudos Feministas, v. 14, n. 1, p. 
15­42, 2006.  
 

 

NOTAS  
 

TÍTULO DA OBRA 
Mulheres Racializadas no Sul da Bahia: Mapeando Colonialidades de Gênero, Raça/Etnia e Sexualidade 
 

 
Ana Claudia Lemos Pacheco 
Doutora em Ciências Sociais 
Professora Titular de Sociologia na Universidade do Estado da Bahia, Salvador, Bahia.  
Professora Permanente do Mestrado acadêmico de Relações Étnicas e Contemporaneidade da Universidade Estadual 
do Sudoeste da Bahia, Campus Jequié, Bahia. 
ana_pachecau@hotmail.com. 
 
Manoelle Lopes Fontes 
Mestra em Relações Étnicas e Contemporaneidade 



 

86 
   

Em Tese, Florianópolis, v. 19, n. 01, p. 67­86, jan./jun., 2022. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806­5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806­5023.2022.e83023  
 
 

 

Universidade Estadual do Sudoeste da  Bahia, Campus Jequié, Brasil. 
manufonts19@gmail.com.  

  https://orcid.org/0000­0001­8378­9067   
 
FINANCIAMENTO 
Pesquisa  financiada  pela  Fundação  de  Amparo  à  Pesquisa  do  Estado  da  Bahia  –  FAPESB,  que  teve  como  título: 
“Mulheres Negras, Trajetórias em Encruzilhadas”: Religiosidades, Corpos e Sexualidades em Canavieiras­Bahia. 
 
LICENÇA DE USO – uso exclusivo da revista 
Os autores cedem à Em Tese os direitos exclusivos de primeira publicação, com o trabalho simultaneamente licenciado 
sob a Licença Creative Commons Attribution 4.0 Internacional (CC BY). Estra licença permite que terceiros  remixem, 
adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. 
Os autores têm autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão 
do trabalho publicada neste periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, 
ou como capítulo de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
PUBLISHER – uso exclusivo da revista 
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós­Graduação em Sociologia Política. Publicado no Portal de 
Periódicos  UFSC.  As  ideias expressadas  neste artigo  são  de  responsabilidade  de seus  autores,  não  representando, 
necessariamente, a opinião dos editores ou da universidade. 
 
HISTÓRICO 
Recebido em: 28 de julho de 2021.  
Aprovado em: 06 de dezembro de 2021.  
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

