Artigo

Original

Em Tese:

O SERTAO DO SABUGI PARAIBANO: PRATICAS DE
SOCIABILIDADES E HIBRIDISMOS RELIGIOSOS A
PARTIR DAS PRATICAS DE REZAS

The Sabugi sertao of Paraiba: Social practices and religious hybridism from prayer
practices

Franciel dos Santos Rodrigues

Mestre em Histéria

Universidade Federal de Campina Grande, Campina Grande-PB, Brasil
franciel.santos@estudante.ufcg.edu.br

https://orcid.org/0000-0002-7799-2373

A lista completa com informagdes do autore esta no final do artigo @

RESUMO

Ao olhar os espacos culturais e religiosos da regido interiorana do estado da Paraiba, especialmente o sertao paraibano,
vislumbramos para além da sua paisagem as praticas culturais e vivéncias religiosas de um povo sertanejo por meio das
rezas de cura, buscando conviver com a modernidade do seu tempo e com essas crencas que possuem referéncia em
seu passado colonial. Nesse sentido, 0 presente artigo possui como objetivo discutir historicamente as formas de
sociabilidade de sujeitos sertanejos a partir da sua identidade religiosa e das atuagdes das praticas de rezas no sertdo do
Sabugi paraibano, buscando pensar a permanéncia dos seus ritos de sociabilidade e a construgdo do seu imaginario
social que compreende a identidade religiosa e cultural desses sujeitos histéricos através das praticas de rezas. Para
esse estudo, nos voltamos para a documentagéo oral como fonte histérica juntamente com o dialogo teérico de
historiadores como Azzi (1990) e Canclini (2019).

PALAVRAS-CHAVE: Religiosidades. Cultura. Rezas

ABSTRACT

When looking at the cultural and religious spaces of the interior region of the state of Paraiba, especially the sertao of
Paraiba, beyond its landscape we glimpse the cultural practices and religious experiences of a country people through
healing prayers, seeking to live with the modernity of their time and with these beliefs that come from their colonial past. In
this sense, the present article has the objective of historically discuss the forms of sociability of country men and women
based on their religious identity and the performances of the practices of prayers in the sertdo of Sabugi in Paraiba, thinking
about the permanence of their sociability rites and the construction of their social imaginary that comprises the religious
and cultural identity of these historical subjects through the practices of prayers. For this study, we turn to oral
documentation as a historical source along with the theoretical dialogue of historians such as Azzi (1990) and Canclini
(2019).

KEYWORDS: Sertdo. Culture. Prayers.

8

§&: Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.
urFsc ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.94024

3




1 INTRODUCAO

Ao adentrar na linha transamazénica — ou na famosa BR-230, como é conhecida —
e ao iniciarmos nossa jornada na cidade Cabedelo-PB, seguindo o caminho por dentro
dessa estrada e adentrado o sertdo paraibano, iremos nos deparar com uma regiao
geograficamente conhecida como Vale do Sabugi paraibano, regiao que abrange cidades
pequenas como Junco do Seridd, Santa Luzia, Varzea e Sdo Mamede, cidades estas que
compdem o Vale. Apesar do seu pequeno espaco territorial, essa regiao é marcada por
uma vasta tradicao cultural e religiosa, dentre elas, destacamos as devocdes de rezas e
seus ritos promulgados por rezadeiras e rezadores.

As rezas e seus propagadores, por meio dos seus rituais, sdo nosso ponto de estudo
histérico. A partir das suas experiéncias religiosas e sociais, compreendemos o quanto o
imaginario religioso faz parte da identidade sertaneja de homens e mulheres que possuem
crenga no sagrado. Seus ritos, simbolos, palavras e memdérias sdo emanadas atraves das
suas vozes, ganhando forma de ritual, e da permanéncia dessas cren¢gas mesmo com seu
convivio com a modernidade.

As préticas de rezas envolvem o sertdo como veremos e abraga uma diversidade de
crengas que se mutam, hibridam-se como defende Canclini (2019), ou seja, a pratica de
reza € uma tradigcao cultural que sobrevive e busca formas de se adaptar ao longo do tempo.
O Vale do Sabugi € um espaco que expbe bem essa relagdo, ao ser uma regiao
historicamente povoada por indios das tribos potiguaras e tapuias, por cristdos novos e por
negros forros, uma regido marcada por uma diversidade étnica, que foi colonizada
religiosamente pelo catolicismo e que abrange maioria dos adeptos até nessa
contemporaneidade, visto que cerca de 80% da populacao é consideravelmente catdlica,
segundo os dados do IBGE.

Todavia, o catolicismo presente nessa regido se mescla para além das devogoes
institucionais promulgadas pela igreja, possuindo um contato maior com o povo que adapta
as devogdes do catolicismo de acordo com seu contexto social e cultural, tornando-se um
catolicismo do povo, como defende Azzi (2011), ou seja, uma devogao na qual o povo
sertanejo é protagonista, em que as referéncias com o catolicismo “oficial” permanecem,
mas os ritos, crengas e praticas se distinguem a fim de atender uma crenga social e uma
necessidade mais ampla.

Como exemplo, veremos essa relagao a partir das praticas de rezas de rezadeiras e

rezadores, que nos foi permitido através das fontes orais, nas quais entrevistamos esses

%, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 244

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



sujeitos e mantivemos contato durante todo o percurso da pesquisa, especialmente da
rezadeira Nazaré', que expde suas narrativas nesse trabalho. Mulher, sertaneja e rezadeira
do Sabugi desde seus 10 anos, Nazaré nos ajuda a compreender essas relagdes sociais
por meio do seu rito e da sua atuagao.

Nesse trabalho, as fontes orais e sua metodologia estao interligados com todo o
texto, mantendo o dialogo entre oralidade, memdéria e lembrangas, como bem pontua Ecléa
Bosi, em seu livro Memdria e Sociedade: Lembrancas dos velhos (1994). A fonte oral, nesse
sentido, passa a ser pensada enquanto um documento histoérico vivo que € real¢ado através

das vozes das rezadeiras que compde esse trabalho.
2 LUGAR DE REZA FORTE: TRAJETOS RELIGIOSOS DE UM POVO

Pensando sobre essa 6tica, compreendemos os sertdes sobre multiplas faces que
contemplam viveres e saberes cotidianos. Percebemos que, dentre os diversos aspectos
que formam a identidade do homem sertanejo moderno, a religiosidade do povo talvez seja
um dos que melhor define esse local de cultura, pois, através das tradicdes, ritos e praticas
religiosas que permeiam a sociedade, conseguimos observar as formas de sobrevivéncia
cotidiana do povo e o0 seu convivio com a modernidade entre esse hibridismo relacionado
ao antigo e ao moderno.

E através da religiosidade promulgada, ritualizada e propagada pelo povo sertanejo,
que encontramos as memdrias e histérias cotidianas que expdéem um lugar de cultura para
além do que é enxergado enquanto selvageria ou sacrilégio, posto muitas vezes no que a
sociedade define como folclérico e mitico, mas que na pratica cotidiana € vivo e resistente.
E nos ramos, nas palavras, nos gestos e no acolhimento do enfermo que encontramos as
tradigbes que ligam o sujeito ao universo sagrado. Falamos aqui das rezadeiras e rezadores
que, ao longo da formacdo da sociedade e em diversos espacgos, atuam enquanto
detentores de saberes sobre a cura do corpo doente para aqueles que possuem crenca
nessa pratica, especificamente atentando para as singularidades das rezadeiras e
rezadores que permeiam os sertdes paraibanos. Encontramos um misto de historias e
relacdes sociais que ainda permeiam esse meio com suas praticas e tomando como ponto
de partida as experiéncias, identificamos as formas de cultura produzidas pelo povo e seu
local.

' A rezadeira Nazaré é a nossa entrevistada nesse trabalho, ressaltamos que suas narrativas foram
autorizadas e aprovadas pelo comité de ética.

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 245

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



Ao abordar esses sujeitos especificos, podemos adentrar historicamente na
formacéao social e religiosa do povo, ou sobre 0 que academicamente denominamos como
uma tradicdo da “cultura popular”, pois ao tratar das tradi¢cdes e praticas relacionadas ao
povo comum, deparamo-nos com diversas tradigdes, simbologias e ritos que se encontram
na sociedade. O ato de rezar, no sertdo, € visto enquanto uma pratica viva e cheia de
mistérios, relacionados a diversos saberes, mas agarrado fortemente ao catolicismo, as
religides indigenas e africanas sendo propagadas e organizadas pelo povo de forma
hibrida®. Como veremos em seguida, essas tradi¢gdes de reza se formam a partir de diversas
mesclas étnicas e religiosas, que passam a ser praticadas muitas vezes de forma
inconsciente, haja vista que, com o tempo, as diversas formas de pensar o sagrado
enquanto agente de cura se misturam e ganham significados singulares a partir de seu

contexto e suas memdrias reproduzidas por meio da tradicao oral.

Individuo com poder de proteger as pessoas contra as doencas e outros
males pela reza. Usa agua benta, galhinhos de certas plantas, acende velas
enquanto vai rezando, as vezes com expressbes Ou Versos
incompreensiveis. Muitas vezes, o rezador é benzedor e curandeiro,
recomendando o uso de beberagem, emplastos, purgantes e chas
(Cascudo, 2000, p. 588).

Cascudo (2000) traduz bem o significado e a representagéo da figura do rezador e
rezadeira que, ao mesmo tempo, se confunde ou até mesmo se apropria de tradigdes
adversas, tornando-se também benzedor e curandeiro, dotado de saberes ligados ao
universo religioso e natural. E assim que a figura desses sujeitos vai ganhando espaco, o
ato de curar, a crenga, o espacgo privado do povo, sua relagdo com o sagrado e a caréncia
dos espacos médicos e da religiosidade catdlica permitem que nos espacos menos
povoados se organizem manifestacdes religiosas desse cunho.

A presenca das praticas de rezas e dos seus detentores esta fincada na nossa
histéria desde antes do periodo colonial, como bem coloca Souza (1986), interligada com
as tradicdes religiosas que se encontram no que mais tarde chamariamos de Brasil. Sejam
as tradicoes indigenas, africanas e/ou catélicas, que dentro de um movimento sincrético se
encontraram e se organizaram popularmente, indo de encontro especialmente nas regides
interioranas, como os sertdes brasileiros, locais afastados da presenca de parocos e dos
saberes médicos que se faziam presentes nas regidées mais povoadas. Nesse cenario, 0

universo religioso adentra fortemente no cotidiano da colénia, sendo enraizado por

2 Sobre o conceito de hibridismo, ver Canclini (2019) e sua obra Culturas hibridas: Estratégias para entrar e
sair da modernidade. A partir dessa configuragao, nortearemos a pesquisa sobre o ponto de entender essas
relagcdes étnicas e religiosas para além do sincretismo, mas de suas jungdes culturais.

%, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 246

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



tradicbes da Europa e carregado de mitos que agarram o imaginario dessa sociedade até
a contemporaneidade, formando assim essa identidade multipla em relacdo aos aspectos
das religiosidades.

A religiosidade € um dos signos da formacgao da identidade ndo apenas do homem
sertanejo, mas do povo brasileiro, no qual caminha em passos largos com a sociedade
desde antes do periodo colonial, através de diversas formas e manifestagbes no sertao.
Cascudo (2000) define as praticas e crendices religiosas como praticas ou lugares de reza
forte, ou seja, espaco no qual os sujeitos se agarram as suas crencas diariamente, do
amanhecer ao anoitecer. As tradicbes e praticas organizadas, sejam oficial ou
cotidianamente, como as de reza, adentram no meio social a partir de diversos aspectos,
sua crenga, a caréncia de uma figura paterna ou divina ou até mesmo a necessidade de
cura de uma enfermidade, tornando a religiosidade, ou melhor, as praticas religiosas,
indissociaveis com o restante da sociedade.

Essa presenca religiosa remonta a uma formacao que deve ser observada, tendo
em vista que a formacdo social brasileira parte da base teoldgica do catolicismo,
especialmente em duas vertentes nas quais enxergamos enquanto a teologia da
cristandade e a teologia do povo. De acordo com Azzi (2004), a formacao da sociedade
colonial brasileira partiu desses dois principios: a primeira organizada e institucionalizada
pela igreja através dos oficiais catdlicos que remontam ao pensamento religioso dentro da
colbnia, catequizando-o, colonizando-o e remontando a tradicdo Europeia nas terras por
eles “civilizadas”; posteriormente, em contramao da teologia da cristandade, encontramos
a religiosidade do povo, na qual compreende uma ramificagdo das tradi¢cdes religiosas que
se encontram na col6nia e se organizam de acordo com a necessidade do sujeito e seu
espaco, onde os ritos, as festas de santos, simpatias e as praticas cotidianas ligadas ao
espaco rural e urbano se tornam representacédo dessa religiosidade, sendo promulgada e
praticada de forma mais intima ao comparar com o catolicismo “oficial’. A partir desse
didlogo entre a teologia da cristandade e a religiosidade do povo, enquanto signos da
formacdo da sociedade colonial, podemos vislumbrar as formagcdes sociais, étnicas e
culturais que passam a permear todo esse territorio: de um lado, a crenca oficializada nos
templos; no outro, as rezas que curam e as festas que adoram e encantam o sagrado na
colénia.

O processo de colonizacao no Brasil € marcado por uma diversidade de povos e por
miriade de processos socioculturais, entretanto, a concepcao portuguesa de uma terra

prometida e seu ideal de propagar o cristianismo para os povos gentilicos, a fim de trazé-

%, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 247

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



los a salvacao, tornou-se um importante fator para a formacao da colénia. Tal processo de
catequizacao nao se deu apenas para as tribos indigenas, com o foco de acultura-los, ou
para 0s negros, que serviam aos brancos na sua condigdo de escravos, mas como uma
forma de controle social ultrajado pelo viés sagrado. Por meio dessa concepcao crista e do
imaginario religioso medievo voltado para os medos, sdo crengcas e mitos que vao
organizando as crengas dos povos colonos; tais anseios, enfermidades e supersticbes séo
fatores que interagem condicionalmente para a necessidade de um apego maior, ou seja,
para as crencas crista no desejo de alcancar sua salvagao.

Foi dentro dos lares a forma mais comum através do qual a fé foi transmitida
na sociedade colonial. O catolicismo estava profundamente enraizado na
nagao portuguesa quando os conquistadores iniciaram a colonizagdo da
nova terra. Mediante aos ensinamentos dos pais, e sobretudo da mae de
familia, a crenca catélica foi passada de geracdo em geracdo. Embora as
verdades religiosas ndo fossem transmitidas de forma sistemética, podem
ser destacados dois eixos basicos a respeito da doutrina da paternidade
divina: o poder de Deus na criacdo do mundo por um lado, e por outro a
pequenez e insignificancia do homem (Azzi, 2004, p. 154).

Embora compreendamos que nossa sociedade possui uma base historicamente
crista, dificilmente notamos as miudezas que formam essa sociedade por meio da crenca.
Azzi (2004) chama atengao para como espagos privados e a formacao familiar influenciam
diretamente o ato de catequizar nos lares. A figura do divino, nesse momento, ganha um
espaco singular na sociedade, atuando enquanto uma representacao paterna, ndo apenas
nos templos, mas a figura divina do “pai” passa também a ser representada nos lares pelo
patriarca da familia, tornando-se comum o ato da bencao dos filhos e até mesmo dos negros
escravizados.

Percebendo a nossa formacdo histérica ligada a identidade religiosa,
compreendemos o quanto nossa cultura estd conectada ao sagrado, seja para definir
espacos, como discutido anteriormente sobre como o imaginario religioso enxergava o
sertdo, ou para compreender a condicédo fragil do homem que faz recorrer a protecao do
divino cotidianamente. Esse sentimento esta interligado inconscientemente em toda
formacao social brasileira, na qual o ato da protecéo religiosa percorre diversas dire¢cdes
em busca de resultados que apenas o sagrado pode oferecer.

Nesse cotidiano que forma o povo, a partir de sua cultura religiosa, abre-se espaco
para diversas interpretacdes ao longo da histéria, mas sdo naqueles que observam os ritos
precedidos pela sociedade que conseguimos compreender a dimensao da ligacao entre o

%, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 248

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



sujeito e a representagdo sagrada “marginal’®. A obra de Camara Cascudo, intitulada
Religiao do Povo (2011), nos apresenta essa abordagem acerca dessas representacdes
culturais que cercam o universo religioso, em especial a religiosidade popular interligada
com as tradicbes que tentamos definir enquanto cultura popular, folclérica ou mistica, que
permeiam os espacos do homem sertanejo brasileiro.

Nesse sentido, 0 autor construiu sua obra a partir de uma contextualizagao que parte
do processo colonial e adentra todo o universo contemporaneo, com as preservagoes
dessas praticas ritualisticas que adentraram as terras brasileiras no inicio do século XVI, e
que se misturaram com 0s mais variados povos, sejam eles indigenas, negros, cristaos
novos e colonos, formando diversas tradicbes que expressam uma heterogeneidade

cultural, na qual o proprio conceito de “popular” é incapaz de defini-lo.

Na esteira desse procedimento hermenéutico, termos como “identidade”,

LTS ” ”

“catolicismo popular”, “religiosidade popular”, “religiosidade magica”, “cultura
popular” ou ainda “religiao do povo” mostram determinados limites. Tais
conceitos estao inclinados a uma construcao de inferéncias generalizantes
e abstratas em face a realidade estudada. Aqui, o uso desses termos nao
se move pelo desejo cientificista de metodologias que procuram enquadrar,
em uma mesma definicdo, a heterogeneidade das experiéncias sociais.
Desse modo, enfrenta-se o desafio de vislumbrar a religiosidade como
pratica cotidiana feita de varias possibilidades, que, de algum modo, sempre
estdo em conflito com outras posi¢cdes (Ramos, 2000, p. 9).

A partir desses procedimentos tedricos e metodolégicos que néds, enquanto
historiadores, utilizamos para (re)construir um determinado fato histérico ou analisarmos as
tematicas que percebemos a pertinéncia em discuti-las, n6s nos deparamos com a
necessidade de conceituar diversas questdes a fim de encaixota-las num unico sentido.
Mesmo diante dos avangos notérios de nossa escrita apdés a chamada Nova Histéria
Cultural, ainda encontramos diversas questdes que devem ser repensadas dentro da
escrita historiogréafica justamente pela manutengéao de determinados limites de analise; um
deles é o que conceituamos como “cultura popular” ou de “religiosidade popular”, utilizada
para rotular aquilo que é produzido e vivenciado pelo povo sob a pretensdo de melhor
compreender essas tradicoes ou de torna-las um simbolo de um projeto politico identitario.

Assim, “No terreno das distingdes entre o que pode ser chamado de popular e
erudito, h4 uma gama de interpretagdes que tém como base de distingdo a producao, o
consumo e a apropriagao” (Lima, 2020, p. 78). Partindo de Lima (2020) e da sua pesquisa

3 Conceito utilizado por Pereira (2011) em sua obra intitulada Interfaces do sagrado O catolicismo popular e
o0 imaginario religioso nas devogées marginais. Para ele, pensar as devogdes marginais € introduzir um
olhar mais critico com relagao as formas de devocao e de credos multiplos praticados pelo povo, que muitas
vezes passam a ser negligenciados pelas instituigcdes religiosas.

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 249

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



sobre a morte na Literatura de Cordel, encontramos a problematica do conceito em questao,
tendo em vista que, para a autora, o popular parte de diversas interpretagdes complexas.
Dentre elas, podemos perceber duas em sua obra. A primeira, a partir das analises que
Lima (2020) faz sobre a concepcao de popular, em didlogo com Marilena Chaui, e,
posteriormente, Ariano Suassuna, em que ambos apresentam defini¢cdes limitadas sobre o
termo. Chaui enxerga, segundo Lima (2020), o popular no espago econémico produzido
pelos sujeitos e vendido para sociedade; por outro lado, Ariano enxerga o popular como
uma representacado da identidade nacional brasileira que ndo pode ser esquecida, mas
valorizada e reafirmada constantemente para nao cair no esquecimento.

A ideia de popular nesse contexto surge como uma dualidade entre a cultura
ultrapassada, silenciada e pertencente a tradigdo oral ou enquanto projeto politico utilizado
para classificar essas praticas em contraponto as culturas hegeménicas da elite. Dentro
dessa polaridade, aquilo que se torna “popular” fora enxergado dentro da sociedade
enquanto folclérico, arcaico ou até mesmo como sinénimo do atraso. E com Burke (2010)
que podemos abragar outro sentido sobre o “popular’: para ele, o que denominamos de
cultura popular é enxergado a partir de uma dimensao heterogénea por abracar diversas
tradicoes, praticas e crencas dos mais diversos espacgos, nos quais dialogam com
sociedade, mostrando-se uma relagdo sociocultural. De todo modo, por mais que se
encontre essa amplitude em Burke (2010), ainda existem determinados limites que
enquadram essas tradicdes como a concepcao de serem praticas ligadas apenas aos povos
menos favorecidos, deixando de lado as relagées de sociabilidade e o convivio cotidiano
dessas praticas com toda sociedade. E preciso vislumbrar essas praticas a partir de suas
experiéncias, como Ramos (2000) coloca, para, assim, compreendermos as histérias do
povo. O sentido do popular enquanto sinénimo do atraso se faz tao forte que age enquanto
conceito, para definir as tradi¢cdes culturais de um espaco também desmerecido.

A busca pela compreensado das tradicoes dos homens e mulheres ao longo da
histéria, especialmente aquelas menos hegemadnicas na sociedade, partiu dessa definicao
de praticas primitivas; contudo, ao engavetar essas praticas nessas definicées, fechamos
os olhos para as formas de sobrevivéncias, readaptacdes de suas praticas ao longo do
tempo; sdo nessas praticas que encontramos mais intimamente a face do povo e é no que
chamamos de popular que a elite capitalista encontra signos para representar um lugar
ocupado por eles; ao observamos a organizacao social, deparamo-nos sempre com

tradicdes “populares” ocupadas pelo espaco da elite.

%, Em Tese, Florianopolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 250

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



Portanto, o campo cultural ndo pode ser analisado com o olhar preso aos
espacos estanques de separacao usada para a andlise social, pois esta
seria, em si, uma contradicao diante do interfluxo proprio que o direciona,
constituindo-se enquanto uma perspectiva reducionista (Lima, 2020, p. 95).

Corroborando com Lima (2020), partimos do principio de ndo pensar a cultura
popular como conceito capaz de compreender essas tradi¢ées na sua totalidade, mas nos
voltamos as tradi¢des culturais diversas, sobre as multiplas formas de representagdes como
as tradicdes religiosas; afinal, ao retomarmos o nosso olhar para as tradi¢des religiosas do
povo, percebemos, além de sua organizagdo, como essas tradicdes sdo praticadas nao
apenas pelo pobre, mas também por outros setores da sociedade no qual estdo inseridas,
circulando em diversos segmentos sociais e articulando formas de sobrevivéncia a partir
das crencas de homens e mulheres junto ao sagrado.

Dentro dessa concepcao que liga o sujeito ao divino, percebemos como
historicamente as diversas formas de credos fortificam essa intimidade do homem com o
sobrenatural; de certa forma, ainda olhando a colénia, identificamos dentro dessa
perspectiva religiosa os diversos grupos étnicos que se encontram, se misturam e se
cruzam a partir de sua crenca, tendo em vista todo o processo de catequizacao catdlica
entre os cristdos novos, antes judeus, os indigenas e 0s negros escravizados de diversos
espacos do continente africano que se encontraram nesse territério. O contato entre esses
grupos étnicos formou diversas mesclas sociais e religiosas que ao mesmo tempo se
mutaram# a partir de sua ideia de sagrado.

Eliade (1992) assevera bem essas questdes ao tratar que, desde a nossa formacéo
enquanto homens, encontramos a necessidade de uma representacdo sagrada a qual nos
observe, vigie, puna, mas que também nos acalme e nos traga salvacao. Essa necessidade
histérica de uma figura paterna, também passa a ser explicado pela psicanalise. Segundo
Freud (1976), a figura paterna é que permite que haja dentro da col6nia esse dialogo entre
as tradi¢cdes ndo-hegemdnicas no momento, pois 0 homem, dentro de seu inconsciente,
encontra na figura divina um acalento sobre as adversidades as quais ele ndo consegue
resolver, o que leva ndo apenas a busca pela crenca, mas sua caréncia em estar perto do
sagrado e que ganha for¢ca no espaco privado da sociedade, longe dos olhos da igreja
catélica, organizacdo essa que nao olhava para o povo de forma mais intima, como as

devocgdes vistas enquanto marginais.

4 Conceito de mutacgéo religiosa utilizado por Bastide em sua obra O sagrado selvagem e outros ensaios.
Neste livro, o autor pensa as mutagées religiosas como forma de sobrevivéncia utilizadas pelos credos ditos
“selvagens”.

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 251

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



O que encontramos, ao longo dessa nossa jornada sobre a formacdo da nossa
religiosidade e as crendices do povo dentro da sociedade, parte diretamente do que
colocamos anteriormente, a necessidade de uma entidade sagrada para a sobrevivéncia
humana, que, ao mesmo tempo, se enraiza em nosso imaginario, permitindo que esse
pensamento persista e se renove. De acordo com Azzi (2004), essa necessidade de
sobrevivéncia sobre as adaptacdes das crendices religiosas africanas e indigenas que se
acolhem no catolicismo, muitas vezes disfarcadamente, sobre a necessidade de manter
seu culto, esse acolhimento é utilizado enquanto taticas dessas tradigbes para preservar
suas crengas nas sombras do catolicismo.

As formacoes de novos credos, a partir de seu vinculo com o catolicismo, sao vistas,
para Azzi (2004), enquanto um processo sincrético, porém, é importante olharmos para
essa formacdo de credo a partir de Bastide (2006)°, que enxerga essas camuflagens
enquanto mutacgodes religiosas. Para ele, os motivos que levam esses sujeitos a se tornarem
adeptos do catolicismo em busca de uma defesa de suas crencas influenciou na formacao
de novos credos que se interligaram com as crengas dos individuos ditos cristdos, nos quais
a utilizacao dos signos de outras tradicdes passou a ganhar espago nos rituais organizados
pelo povo consideravelmente catélicos, mesmo que de forma oculta.

As tradicbes como Umbanda, Candomblé, praticas de adivinhacbes, de
curandeirismos e curas como as de rezadeiras e rezadores, partem dessas mutagdes
religiosas ligadas a nossa formacao social constituida por negros, brancos, indigenas e
judeus. Os rituais de reza sertanejos, como veremos, se organizam a partir desse dialogo
entre o catolicismo do povo, as religides africanas, indigenas e judias, mesmo que de forma
inconsciente, tendo em vista que essas mutagdes se tornaram tao fortes que aqueles que
comungam dessas praticas nao percebem seu nudcleo, apenas as enxergam enquanto um
ritual ligado ao sagrado.

A partir dessas praticas cotidianas, o espago da religiosidade do povo nao fora
propagado dentro de um reconhecimento da elite da época, mas das brechas que essas
tradicbes encontram dentro do catolicismo. Isso foi 0 que impulsionou as mutagdes e
formacdes de novos credos com rituais Unicos, além disso, chamo a atencao para como
nessa oética que pensamos a religiosidade, também encontramos no seio dessas praticas a

formacdo de um mundo privado ligado ao sagrado, bem como conseguimos identificar a

5 Sobre o conceito de mutagao religiosa, ver: Bastide (2006).

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 252

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



formagdo de novos grupos étnicos sociais que fomentaram e enriqueceram os rituais
produzidos e reproduzidos pelo povo.

Olhar para os rituais de reza, nesse momento, nos permite identificar esse caminho
religioso percorrido ndo apenas pelos sujeitos consideravelmente catdélicos, mas por um
nicho social diverso dentro do universo urbano e rural, pois o ato de curar pelo intermédio
da reza e da experiéncia com a natureza por meio da produgao dos remédio naturais,
garrafadas e beberagens, permitiram um reconhecimento desses personagens enquanto
detentores de saberes fortes capazes nao apenas de curar, mas aconselhar e guiar o povo
gue o0s procuram.

Nos sertbes de Pernambuco, dentro dos engenhos e das fazendas locais,
encontramos esse lugar de autoridade a partir de Mott (1997), fazendo com que
percebamos o quanto essa pratica adentrou os locais mais intimos da nossa sociedade por
meio dessa devogao, com um sagrado cristdo, bem como o sagrado “selvagem?”, ligado as

divindades da mata.

Eram variadas as praticas e a expertise desses humildes heterodoxos do
agreste de Pernambuco, residentes nos engenhos do Anjo, Sibird, Palma,
Cavalcante, Caité e Ipojuca: Joao Preto, escravo, benzia panos de estancar
sangue das feridas; os pardos Faustina e Jodo Dias faziam quimbandos,
enquanto Joana, também parda, mais 27 forra, benzia quebranto, olhado,
carne-quebrada, ventre caido e bicheiro [...] (Mott, 1997, p. 194).

A formagéao étnica que marca a identidade do Brasil e adentra os sertdes enquanto
espaco se expressa a partir da colocacao de Mott (1997); aqui, percebemos nao apenas o
preto escravo que benzia de triadura®, como também encontramos os pardos que de tudo
rezam; para eles, as rezas sao expressoes fortes do mundo privado ligado ao ambito rural,
especialmente no nordeste brasileiro, espaco marcado mais fortemente por essa
religiosidade e por esse encontro de racas e tradicbes sem um olhar vigilante, além de
também percebermos os forros, na maioria pretos e pretas velhas, muito ligados as
tradicbes de matrizes africanas que rezavam a favor da cura.

Assim, “Africanos, indios e mestigos foram os grandes curandeiros do Brasil colonial.
O conhecimento que tinham das ervas e de procedimentos rituais especificos a seu
universo cultural atrelou-se ao acervo europeu da medicina popular” (Souza, 1986, p. 166).
As misturas que formaram essas identidades culturais ndo possuiam uma inocéncia

iminente dos seus praticantes, mas ha em sua esséncia uma cultura muito forte, seja

6 Corte ou lesdo corporal em alguma parte do corpo, onde no vocabulario da rezadeira e rezador se chama
de triadura.

%, Em Tese, Florianopolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 253

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



através das rezas como nos procedimentos terapéuticos, partindo sempre do principio da

cura nos tempos dificeis.

Recorria-se a curandeiros e feiticeiras para resolver questdes amorosas e
achaques; solugdes magicas encontradas variavam de magia invocativa de
cunho mais acentuadamente europeu-onde os demdnios eram soldados
valorosos de sabor medieval- ao curandeirismo corrente entre populacdes
africanas, passando por tradigdes populares extremamente antigas, como
era o habito de recolher o rastro dos pés da pessoa sobre quem as forgas
magicas deveriam atuar (no caso, de forma positiva) (Souza, 1986, p. 171).

No universo colonial, o contato com essas tradicées era mais evidente por essas
praticas representarem toda essa autoridade e por abracarem diversos rituais que vao além
da cura, praticas nas quais vislumbram esse intimo dos sujeitos. As buscas pelo amor, por
vitorias e pela cura eram questdes cotidianas nos momentos de desespero, fomentando o
quanto essa relagao entre o terreno profano e o sagrado se tornam fortes. Posteriormente,
no periodo pds-abolicdo, essas relacdes influenciaram nao apenas a formacao étnica e
religiosa, mas moldaram também esses espacos sociais, passando a ter uma ligacao
também com o sagrado selvagem, pois este possuia um contato maior com a natureza; de
toda forma, a busca por reza se intensificou cada vez mais a partir do momento em que
esses espacos passaram a se urbanizar, tornando-se rotineiro esse universo religioso no
cotidiano desses sujeitos.

As préticas cotidianas voltadas para o universo do sagrado possuem proximidades
fisicas além da cura, uma delas € o ato de protecao a partir de elementos sagrados; para
Wissenbach (1998), os sertanejos sao habituados com esses objetos, sempre 0s
carregando, ndo apenas seus signos, mas as simpatias, as crendices e suas histérias nas
rodas de conversas sdo conservadas e mantidas sobre essa tradicdo com o sagrado,
fomentando a sua identidade cultural.

Como colocado anteriormente, talvez seja por meio da sua religiosidade que
podemos perceber as dimensdes da identidade do povo dos sertdes e por ela perceber os
motivos que permitem ressignificar sua crenga, mesmo convivendo com a modernidade;
uma delas é justamente seu sentimento da protecao, que perpassa o mundo colonial, sendo
preservada por esses sujeitos, especialmente os mais humildes, mesmo havendo essa
circulacao nas demais camadas da sociedade.

Dentro desse universo urbano que se forma, conseguimos identificar nos sertoes, do
final do século XIX ao inicio do século XX, o quanto essa realidade permaneceu, a0 mesmo
tempo levando ao fortalecimento das praticas mais populares a partir do povo, sem

acolhimento dos espagos “elitizados”. Os movimentos milenaristas, por exemplo o de

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 254

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



Juazeiro, estudado por Cava (2014), expdem bastante isso, ou seja, movimentos
enraizados nas tradicdes elegidas pelo povo, sobre éticas milenaristas e que acreditavam
na salvagcdo por meio do sagrado, tornaram-se iminentes perante a sociedade que se
modernizava.

Teixeira (1993), ao analisar esses movimentos em Juazeiro, Canudos e Contestado,
observa a forte presenca desse “catolicismo popular” e o quanto essas tradigdes do povo
se fortificaram na identidade cultural do povo sertanejo: de um lado, os movimentos que se
tornaram religiosos e politicos, arrastando multiddes; do outro, o encontro do povo que se
protege historicamente a partir da religiosidade, identificando espagos de salvagdao que
marcam a sua historia no inicio do século XX, expondo explicitamente as formas pelas quais
a religiosidade do povo faz parte dessa identidade cultural.

Retomando nosso olhar para os sertbes nordestinos nesse periodo e
compreendendo os processos de migracdes e as grandes secas que marcaram
traumaticamente esses sujeitos, vislumbramos o quanto a religiosidade se perpetuou
nesses momentos, remontando a novos significados: para os trabalhadores, a busca por
plantio rico, para os adoecidos, a cura e para aqueles nos quais sentiam essa figura do
maligno, recorriam as protecées do dia a dia. As devocdes, nesse sentido, ganham
significados diversos, por geracdes diversas; afinal, a tradicdo oral reforga as experiéncias
do seu povo, que, por sua vez, ndo se apagam com o tempo, mas se renovam a partir das
suas taticas.

Tomar os sertanejos enquanto devotos que contribuem a partir de sua fé para essa
organizacgao social € um ponto chave para compreendermos as dimensdes dessas crengas
e as suas relacdes de sociabilidade com a sociedade e o universo sagrado, pois partimos
de um caminho de historias desde o espacgo colonial e notamos essas praticas se
perpetuando ao longo da histéria, atravessando os espacos que se modernizam e entrando
em choque com o novo: 0s avangos cientificos do século XX, o mundo que se industrializa
com a forga do trabalho, o sertdo produtor e, ainda assim, um povo crente em praticas ditas
“antigas”, mas que se tornam uma “cultura popular’ do mundo moderno e que atuam em
determinados espacos.

Podemos nos atentar sobre esses aspectos ao esmiugarmos um pouco mais nosso
olhar e percebermos, a partir das vozes dos sujeitos que fazem, promovem e promulgam
as rezas nos sertbes paraibanos, as tradicoes e a histéria que afloram através das
memodérias de rezadeiras e rezadores do Vale do Sabugi. Nelas, encontramos um misto de

reza, rituais e crencas que reuneuma parcela do povo dessa regido que vai de choque com

%, Em Tese, Florianopolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 255

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



as rezadeiras como Nazaré, que, mesmo no apogeu da modernidade, a partir da década
de 1980, essas autoridades locais conseguiram ir de encontro com a modernidade e
dialogarem com seus signos enquanto rezadeiras sertanejas, representando néo apenas
uma identidade da cultura popular de um sertdo seco e pobre, mas de um sertdo moderno,

contemporaneo e crente em suas tradi¢gdes que lutam por sobrevivéncia.

3 “FAGA TODA LIMPEZA NO CORPO DELA COM A FORGA DE IEMANJA”:
CULTURA DE REZAS E ESPACOS HIiBRIDOS NO SABUGI, A EXPERIENCIA DE
NAZARE REZADEIRA

Compreender a benzecgao € penetrar na sua esséncia, é€ buscar o significado
da sua pratica social, entendendo de que modo esse lado da cultura popular,
téo fragmentado, hostilizado, rejeitado e marginalizado, é recriado com forga
e autonomia. E buscar uma significacdo extraida de relacbes sociais
definidas, que trazem consigo uma concep¢ao de mundo, da benzedeira
com o seu cliente, com o seu o oficio e com a sua vida cotidiana (Oliveira,
1985, p. 70).

As rezas que fazem parte do Vale do Sabugi trazem uma representag@o da cultura
popular nesses espacos, visto que, a partir delas, vemos que nao existem sujeitos apenas
marginalizados ou excluidos na histéria dessa regido, mas pessoas com identidades
autdbnomas, que compartilham de uma crencga ou de um determinado saber. Voltar-se para
as rezas € olhar para outra concep¢ao de mundo, outra relagcdo social ligada ao medo, as
doencas e as crencas que 0s rodeiam.

Nesse sentido, memorias que expressam a histéria das praticas de rezas do Sabugi
paraibano ndo se detém apenas nos feitos dos rezadores e rezadeiras, mas o seu ritual
também constréi uma dimensao historica e simbdlica. Através do seu espaco, identificamos
no perfil do rezador os simbolos que estdo presentes nas suas rezas e como eles entram
em contato com essa comunidade. Para eles, o ato de rezar constrdi lagos que permeiam
sua privacidade, como exemplo, tomemos as casas de rezadeiras e rezadores que se
tornam verdadeiros templos de cura, pois € ali que eles trabalham com frequéncia, lugar
em que ha a maior procura. Seus terreiros sdo geralmente rodeados de plantas, suas salas
de santos e oratorios, as imagens sagradas estao por todos os lados, para eles até o sal é
objeto de cura, logo, também é lugar de meméria, pois os simbolos trazem a atuacao das
rezadeiras e rezadores nesse espaco.

Por meio dos simbolos e das rezas desses oficiais, adentramos de forma ainda mais

aprofundada no espaco sagrado que faz o sertdo, tendo em vista que o trato da doenca por

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 256

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T




meio da reza é constituido por caracteristicas rotineiras nessa regiao, todavia, antes de
entrarmos nas formas de rezar estritamente, € necessario descrevermos 0s espacos de
atuacao na regiao, lugares de memdrias e afetos: esses espacos saem do ambito privado
e se tornam publicos.

Nos espacos residenciais, como veremos, existe um campo de representacdes que
apresentam e dialogam com as narrativas descritas pelos rezadores e rezadeiras. O ato de
rezar, segundo Oliveira (1985), também é notado pelos seus simbolos, logo, seu espago
também se torna simbdlico. As salas, a varanda ou até seu terreiro ganha forma de templo.
Em Junco do Serid6, por exemplo, observamos o quanto esse cotidiano é presente, afinal,
qualquer bocejo acompanhado de indisposicdo € visto como mau-olhado;
simultaneamente, acompanha um ditado local: “Vocé esta com olhado, melhor ir na Nazaré
rezadeira”.

No conhecimento histérico, o passado esta sujeito a interpretacées, mas observar
as narrativas para compreender aspectos sociais, culturais e até antropoldgicos como
esses € de suma importancia para podermos compreender essas praticas. No inicio do
século XX, quando as cidades do Vale do Sabugi foram se emancipando, ainda mantendo
algumas tradi¢des rurais, 0 mundo do “mato” acompanhou o povo nesse sentido, assim
como suas crengas. Mesmo no ambito rural, as formas simbdlicas estdo presentes em
todas as partes, tendo em vista que seus rituais adentram os centros urbanos.

As rezas possuem um valor simbdlico e cada representacao exposta nos comodos
dos rezadores traz esses significados, bem como os tipos de rezas e os tipos de doencas.
O valor social esta inclusive na doenga que é espaco de consequéncia coletiva e causa
desordem social. E nesse contexto que os espacos privados passam a se tornar espacos
religiosos e clinicas de tratamentos espirituais; ao entrar na casa de um rezador ou
rezadeira desse sertdo, vocé encontrard um espaco de histéria e verdadeiros acervos

religiosos.

N&ao ha como ver os ramos, 0s usos de ervas plantadas no quintal das casas
e recomendadas pelos rezadores, 0s gestos, como o vai e vem das maos
durante a benzencao e nao voltar anos no tempo, diria séculos, e pensar
nas referéncias no medievo e na américa portuguesa haviam e que
nomeavam de bruxaria e feiticaria. (Santos, 2018, p. 14).

Segundo Santos (2018), os simbolos da pratica de reza remontam um passado, mas
também remontam seu presente, contam sua origem e seu lugar e remontam as memorias
de um tempo presente através dessas referéncias as formas de permanéncia dessas

praticas. Antes bruxaria, agora tradigbes cotidianas ligadas ao universo religioso nessa

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 257

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



regido, especialmente do universo cristdo. Nesse sentido, o simbolo também guarda
membéria e afetividade, pois se convertem em fontes histéricas que nos ajudam a decifrar
esse universo que agrega de forma tdo intensa na sociedade.

Nos enredos que vamos constituindo em nossa discusséo, alguns atores sociais
ganham espago dedicado a suas narrativas, tendo em vista que ao fazer os rezadores
narrarem suas experiéncias, somos capazes de experenciar essas praticas na sociedade
através das suas continuidades ritualisticas e sociais. E importante entender essa memoéria
dos rezadores e compreender como esse lugar mistico vai configurando um sertédo repleto
de cultura e tradicbes que circulam e se hibridizam na reza com outras tradi¢coes; essa
multiplicidade cultural que faz as rezas também faz a sociedade, onde cada rezador traz
aspectos distintos em suas praticas.

Sobre essa tese, n6s nos voltamos para a rezadeira Nazaré, que inaugurou nossa
discussao na introducao; ao voltarmos para sua narrativa e seus espacos de cura, podemos
perceber ndo apenas o seu convivio com o moderno, mas como o sertédo religioso abraca
diversas tradicées de rezas. Nazaré, rezadeira desde a infancia, atua em toda regiao do
Sabugi, convivendo num espaco repleto de simbolos, sua casa € um templo como também
lugar de memoria, mas além disso, as marcas que transformam sua casa advém de
diversos credos que compdem sua pratica de reza. Os gestos, as formas, os tragcos do seu
rito nos apresentam outra reza que circula em diversos espagos.

Ao retomar a obra de Luis da Céamara Cascudo (2012), observamos as
caracteristicas que fazem a religiao do povo; dentre elas, nés nos atentamos sobre as
multiplas formas de credos que compdem o sertdo e o sertanejo e que se hibridam com o
Catolicismo. No universo da religiosidade, como vamos discutindo, 0 campo dos rituais de
cura parte nao apenas da ligacao da rezadeira com um Unico tipo de sagrado, ou da crenca
do enfermo, mas de uma juncao de intercessores que agem especificamente para cada
doenca; a reza, assim como 0s santos e imagens expostas na casa das rezadeiras,
apresentam esse aspecto, pois trazem no viés simbélico uma representacdo cultural
diversa.

Como exemplo, tomemos umas das rezas promulgadas por Nazaré, na qual a figura
de lemanja que representa a mae das aguas dos mares se faz presente, agua essa que é
sagrada para as rezadeiras, como na reza de olhado da rezadeira Nazaré, em que, ao
propagar tal reza, invoca lemanja para levar as enfermidades com as ondas do mar
sagrado.

%, Em Tese, Florianopolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 258

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



Andou curando de for¢a de dente, de olhado, de quebrante que botaram, na
tua gordura, na comida, na esperteza, na dormida, nas tuas carnes, nos teus
0ssos. Cura senhor com meus dois Guias de Luz, faga toda limpeza no
corpo dela e com a forga de lemanja, faga toda limpeza no corpo dela, cura
ela de olho mau, de olhado, quebrante, de rema de dente, de dor na gengiva,
nos ossos. Com que tu curas, essa forca de dente, esse olhado e esse
guebrante que botaram, com dois botaram e com trés eu tiro, com o poder
de Deus pai, Deus filho e Deus Espirito Santo, amém! Esse olhado, se
botaram pela frente eu tiro com Sao Vicente, se botaram por tras eu tiro com
senhor Sao Bras, se botaram no coracao eu tiro com senhor Sao Joao, olho
vivo, olho morto, olho descomungado, quem te botou Maria, que leve para
as ondas do mar sagrado, com o sol e a lua para nunca mais voltar
(Depoimento concedido por Maria Nazaré dos Santos, no dia 28 de agosto
de 2021).

Partindo dessa premissa e observando esse entrelacado de memérias e simbolos,
a partir dessa narrativa e do seu ritual de reza, podemos notar fortemente essa presenca
hibrida. H4 um multiculturalismo iminente que faz a identidade cultural do homem sertanejo,
assim como existe uma presenca hibrida na forma de rezas e nas rezas propagadas pelas
rezadeiras.

Segundo Hall (2000), a identidade € uma construgéo cultural e pode ser constituida
a partir de diversas presencas e manifestagdes culturais; a narrativa acima é exemplo dessa
colocacéo, pois ela é capaz de exprimir numa Unica reza, bem como numa unica parede, a
presenca de tradicdes diversas que se hibridizam a partir da religiosidade sertaneja.

Retomando a Azzi (2010) e Cascudo (2011), haviamos observado que a formacao
da sociedade brasileira partiu da juncdo de credos como o catolico, africano e indigena,
porém nao haviamos identificado como essas tradicoes sdo capazes de se mutarem
parecendo uma s6, tendo em vista que, através das religides, ritos e praticas propagados
pelo povo, somos capazes de perceber esse cruzamento de credos na regido. E com
Nazaré que vemos de forma muito clara essa unido de credo, pois o ato de rezar e o ritual
das rezadeiras, conseguem se apropriar de diversos credos para trazer a eficacia da sua
cura.

Ao dialogar com as imagens expostas na sua casa e com sua narrativa, observamos
de imediato o cruzamento de credos que reforca suas agdes: em sua casa, as imagens de
lemanja e Sao Francisco das Chagas, uma ao lado da outra, uma representacao da religiao
africana e outra catélica; do mesmo modo, vemos no trecho “Cura senhor com meus dois

Guias de Luz, faga toda limpeza no corpo dela e com a forga de lemanja, faga toda limpeza

<=y, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 259

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



no corpo dela”, tanto as representagdes africanas como do espiritismo kardecista’, em que
os guias de luzes representam entidades espiritas que protegem o homem.

A partir desse conjunto de praticas, levanta-se uma questao: por meio de que ou
quem ela teve o contato com esses outros credos? Como observamos, Nazaré rezadeira
despertou um dom, segundo ela, foram os Guias de Luz que a ensinaram, logo, ela nao
consegue fazer distingdo sobre a que religido pertence cada rito da sua pratica, por outro
lado, ao compreendermos o processo sincrético das religides no Brasil, percebemos o
quanto essa juncao possibilitou a perca das origens desses credos para esses devotos
populares, ou seja, 0 que nds enxergamos como outros ritos, para Nazaré rezadeira e
outros rezadores sdo apenas praticas de seus rituais de reza voltadas para o seu Deus.

Essa unido de credos que causa essa hibridacéo traz a tona a identidade religiosa
do sertanejo e sua formacao social de forma mais ligada ao povo, pois ndo esta sendo
tratada unicamente a presenca do Catolicismo, mas de credos que acompanham essa
sociedade. A rezadeira, nesse sentido, vem enquanto detentora desse saber que nao €
somente catolico, africano, xamanico ou indigena, mas que pertence ao povo, que enxerga

nessas praticas formas de cura para suas moléstias.

Essas diferentes religioes lhe oferecem novos modelos de acao, que serao
recriados nos seus trabalhos. E nesse momento que comecamos a
presenciar uma ampla diferenciagéo do conteudo do trabalho da benzedeira
na cidade, uma preferéncia para trabalhar com males especificos e o
exercicio de uma pratica que fundamenta a criacao de uma medicina popular
autenticamente urbana (Oliveira, 1985, p. 30).

De acordo com Oliveira (1985), as rezadeiras se apropriam dessas diferentes
religides com a intengéo de recriar novas praticas para seu trabalho, haja vista que vamos
observando ao longo da pesquisa que a pratica do saber de cura passa por um aprendizado
intergeracional, isto é, sdo ensinamentos que sao passados de geracao para geracao, e
que passam por mudanga, pois rezadeiras e rezadores possuem autonomia e se utilizam
de taticas para recriar suas formas de rezar. Ao observamos a reza de olhado, vemos que
Lourdes, ao cita-la, traz uma abordagem diferente em que dialoga com santos catdlicos;
Nazaré, com a mesma reza, aborda figuras espiritas, africanas e da natureza, ou seja, as
rezas também mudam de acordo com o contexto e a necessidade dos seus oficiais.

Observar Nazaré, nesse sentido, permite com que identifiquemos essas mudancas
ao longo da histéria, mesmo mantendo suas raizes fincadas no seu passado histérico. O

7 Tradigdo religiosa instituida na Franca no século XIX que busca estudar as entidades espiritas bem como
0s processos de ancestralidades e reencarnagéo.

<=y, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 260

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



ato de atuar no espacgo urbano, como coloca Oliveira (1985), complementa esse lugar de
uma especificidade do rezador e da rezadeira, fazendo com que busquem em outros credos
respostas para as enfermidades que outras tradigcdes nao trazem.

Retomando a narrativa acima, podemos observar o quanto um ritual é capaz de
dialogar simultaneamente com diversos credos, buscando sua eficacia, ao mesmo tempo.
No trecho “se botaram pela frente, eu tiro com Sao Vicente, se botaram por tras, eu tiro com
senhor Sao Bras, se botaram no coracgao, eu tiro com senhor Sdo Joao, olho vivo, olho
morto, olho descomungado, quem te botou Maria, que leve para as ondas do mar sagrado,
com o sol e a lua para nunca mais voltar”, € notério esse saber e o cruzamento dos credos
com o desejo de uma eficacia da cura. Nazaré, por mais que ndo saiba o que seja hibridismo
religioso, sincretismo ou qualquer outro conceito que utilizamos para compreender a
dimensao desse saber, propaga seu rito com maestria.

Na reza de olhado, o enfermo é convocado para ser rezado de todos 0os males que
o acompanham; Nazaré, a partir de seus Guias, lemanja, e com os santos citados, faz a
cura do corpo doente, além de manter tragos de sociabilidade com a regido por meio da
sua reza, que dialoga com os aspectos culturais desse espaco; ndo apenas na reza de
olhado, mas em outros dos seus ritos, ela esbanja esse saber multicultural, como vemos

na oragéo de engasgo:

Eu ando curando, de dor de ouvido, dor de pontada, dor encasada, dor
reumatica, dor nas carnes, dor nos 0ssos, e de sol na cabega. Com quem tu
curas? Curando com agua benta, agua fria, e azeite do ar e essas trés
palavras que é nome do pai, nome do filho e do Espirito Santo amém. Ai
reza um Pai Nosso, reza salve rainha e trés Ave Maria (Depoimento
concedido por Maria Nazaré dos Santos no dia 28 de agosto de 2021).

Nazaré, ao falar sobre a reza de engasgo, narra a oracao e ao ouvirmos tal narrativa,
observamos o quanto esse hibridismo cultural é abrangente; ela ndo se apropria apenas
das entidades, como também dos simbolos culturais desses credos, porém, empregando
outro significado; a agua benta, utilizada no Catolicismo para purificar o corpo e lugares,
também se torna um simbolo de cura, assim como a agua e o azeite, que trazem
representagdes de purificacdo. Segundo Eliade (1992), a presenca da agua estd em
diversas tradicbes, nas quais possui poder curativo; observa-se que Nazaré sempre
mantém a agua em seus ritos, assim como € devota de lemanja, mae das aguas.

O ato de rezar ndo é apenas o Unico aspecto da hibridagdo da pratica de reza, mas
a tradicao cultural aprendida por rezadores e rezadeiras também ¢é hibrida; Nazaré se
considera catdlica ferrenha, porém é devota de uma entidade africana, por exemplo. Ela

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 261

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



nos conta que por mais que se considere catélica acima de tudo, é rezadeira. Por meio das
memoérias e histérias mostradas e contadas por Nazaré e seu ritual, faz-se necessario
caminharmos pela sociologia e antropologia, pois a pratica de reza sertaneja passa por
espacos que nos fazem voltar para essas ciéncias. Sao histérias ndo apenas de um tempo
passado, mas os rezadores e rezadeiras do sertdo possuem saberes que devem ser

analisados de forma ainda mais aprofundada. Segundo Canclini (2019, p. 221):

Os fendbmenos culturais folk ou tradicionais sado hoje produtos
multideterminado de agentes populares e hegemoénicos, rurais, urbanos,
locais, nacionais e transnacionais. Por extensao, é possivel pensar que o
popular é constituido por processos hibridos e complexos, usando como
signos de identificacdo elementos procedentes de diversas classes e
nagoes.

Nesse aspecto, 0 ato de reza conta muito mais do que um exclusivo passado
religioso, ou a pura identidade cultural; os rituais de rezas sdo constituidos de processos
hibridos por manterem uma continuidade social na sua pratica. Nazaré utiliza, em seu ritual,
diversos simbolos para transformar o ato de cura enquanto atividade essencial nesse
espaco, fazendo uso de signos de diversos elementos para constituir sua pratica. Nao
apenas de tradi¢des africanas, catolicas ou espiritas, o ritual de reza também caminha pelos
ensinamentos indigenas na regido por meio de remédios, ramos ou das famosas “curas’,
utilizados pelos rezadores.

Nazaré, assim como 0s outros rezadores, traz, dentro das suas praticas, esses
signos, essas curas que buscam efeito ndo apenas pela reza, mas por um conjunto de
signos que compde o ritual. Ao ser entrevistada, ela nos presenteia ao mostrar seu
atendimento durante a entrevista, assim como 0s outros rezadores, no qual conseguimos
registrar o quanto a pratica de reza circula em diversos espacos religiosos.

Sao suas atuacdes enquanto rezadeira que demonstram essa circularidade cultural;
em sua reza, ha um conjunto de signos que possibilita ndo apenas circular nesses espagos,
como também lhe permite atuar. As rezas, os gestos e os ramos fazem parte do corpo de
atuacao de um rezador ou rezadeira, ao utilizarem esses simbolos dentro dos seus rituais,
tornando-os sagrados. E normal, dentro deles, a utilizagdo dos ramos em suas oragées,
pois, segundo eles, 0 ramo possui o poder de retirar a enfermidade do paciente; com as
rezas e os gestos, os ramos, além de uma ferramenta também sao sagrados, visto que, ao
final de cada oragdo, murcham, provando, segundo os rezadores e rezadeiras, que retiram

a enfermidade que assolava o paciente.

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 262

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



A concepcao guinzburguiana de circularidade cultural nos ajuda a compreender essa
dimensao, tendo em vista que compreende a possibilidade de tradi¢gdes culturais ou sujeitos
pertencentes a tradi¢cdes distintas circularem em espaco diferente do seu. Observa-se que
Nazaré, por mais que se considere crista catélica, consegue circular nos espacos culturais
como o hospital. Ainda, com os credos religiosos que constituem sua pratica, Nazaré
consegue circular tanto nos espacgos oficiais da igreja como nos espagos populares ou
“subalternos”, pois seu lugar de rezadeira o permite. Rezar, nesse sentido, ganha
significado para além da cura e do agir no corpo adoecido, o rezar nos ajuda a compreender
como o imaginario religioso cultural é capaz de romper barreiras que os homens constroem
com suas divergéncias culturais.

Assim, é vista a capacidade dos rezadores circularem em outros espagos e se
apropriarem de outras praticas, formando l6gica de saber que nao permite atuar de forma
desorganizada, mas, pelo contrario, os rituais, as narrativas e as experiéncias dos
rezadores seguem uma légica no pensamento social deles, pois cada signo cultural e cada
gesto utilizado possui um sentido para cada ritual promulgado por esses sujeitos.

O proprio corpo também pode ser oracdo, assim como a voz, que alias, em
muitos sistemas religiosos africanos, algo corporal. O famoso dito de
Pascal,” bestifiquem-se, ou seja, assuma a atitude corporal (genuflexéo,
olhos fechados, maos unidas) da oracdo, e essa acabara brotando da
postura que vocés terdo assumido, distingue o ponto de vista cristdo do
ponto de vista pagao, pois pressupde a distingdo entre o corpo e a alma,
entre a postura, que sé pode ser um estimulo, e o impulso para Deus, que
s6 pode se espiritual (Bastide, 2006, p. 156).

De acordo com Bastide (2006), até o proprio corpo pode ser uma oragao por este
angulo, observamos o quanto a performance no geral possibilita que a reza se complete.
Nao é apenas a reza, 0s simbolos e 0s gestos, mas todo um conjunto que forma o ritual e
traz a cura. Ao olharmos para narrativa de Nazaré, podemos perceber esses movimentos:
ela vai passando o ramo no corpo do enfermo e, a0 mesmo tempo, proclamando a reza; ao
final de cada repeticéo, ela pega o ramo e joga para fora como se estivesse expulsando a
doenca; ndo apenas o0 ramo, mas o sal e a 4gua também entram nesse aspecto de
movimentagao de um ritual completo para uma determinada doencga.

Sobre esse aspecto, chamo ateng¢do para como Nazaré organiza e prepara o ritual
de cura para a mordida de aranha, uma juncao entre medicina popular e reza; a partir desse
ritual, vemos como os simbolos possuem significado para cada enfermidade. Nazaré
preparava a cura para uma crianca € nos narra todo o procedimento:

<=y, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 263

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



Eu vou fazer e ele vai levar para da a crianga, a crianga bebe ai ndo passa
pomada, num passa nada a reza que vai curar ele. Deus primeiramente que
vai curar. Olha, disse que ja esta bem sequinho, vai tomando uma cura até
agora. E diz assim: Mordesse a aranha, mordesse o bichinho venenoso, eu
ando curando matando esse veneno, curando de mordedura de aranha, de
cobreiro, de potd, de sete perna, besouro da chaga, eu ando curando com
meus dois Guias de Luz e nosso senhor Jesus Cristo e S&o Francisco das
Chagas, faga essa cura no corpo de Davi. Cura, de vermelhdo, mar de
muturo, de aranha, de cobreiro, de potd, de sete perna, eu ando curando e
matando esse veneno de todos os insetos que mordeu. Eu ando curando
com agua fria, agua benta e azeite do ar e essas trés palavras que é pai,
filho e espirito santo, amém! (Depoimento concedido por Maria Nazaré dos
Santos no dia 28 de agosto de 2021).

A oralidade possui uma caracteristica peculiar ao expor as expressdes de quem esta
narrando. Nés que entrevistamos percebemos pela feicdo do entrevistado o quanto sua
narrativa possui forca, pois estamos de frente com aquele que propaga de fato a pratica de
cura explicando sobre seu trabalho. Assim é observado na narrativa de Nazaré rezadeira:
no relato acima, ela prepara a cura com agua e sal para a crian¢ca mordida por uma aranha,
enquanto prepara a cura ela vai propagando a reza, trazendo mais uma vez 0s aspectos
hibridos do seu ritual ao invocar os Guias de Luz, Jesus Cristo e Sdo Francisco das Chagas.
Ao organizar a cura, ela vai falando baixinho as palavras e finalizando o servi¢o para que a
crianga possa consumir o remedio.

Nesse momento, a cura com sal e agua vai sendo feita e as palavras vao sendo
propagadas semelhantes as pocdes de feiticaria; em sua narrativa, ela vai provando o
quanto esse cruzamento de culturas € organizado em seu ritual, pois ele reflete o cotidiano
do sujeito, ndo apenas a mordida de aranha, mas todas as mordidas de insetos venenosos
que podem ferir um individuo cotidianamente e que a reza consegue curar; nota-se que ela
tenta abranger uma totalidade dentro da cura, buscando englobar todo um conjunto de
enfermidades que poderia ter assolado o enfermo.

A cura que Nazaré relata, trata-se de um remédio caseiro produzido por ela
juntamente com a reza de cura; ela prepara o remédio e vai propagando a palavra, sao trés
curas, que devem ser tomadas trés vezes ao dia durante trés dias; no relato, Nazaré nos
conta que a crianga ja tomou uma, faltava apenas duas. Dentro desse relato, o numero de
repeticoes, que foram trés, chama atencao, pois 0 niumero simboliza a perfei¢ao e eficacia
da reza, assim como representa a santissima Trindade do Catolicismo oficial.

Segundo Eliade (1992), o numero trés representa essa perfeicdo em diversas
culturas, o que faz a repeticdo da reza em trés vezes ganhar um sentido diante dessa
simbologia magica. Os rezadores e rezadeiras, sendo terapeutas naturais, buscam sempre

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 264

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



a harmonia, o equilibrio social; buscar a perfeicao e a cura perfeita também exige esforco,
0 que possibilita para Nazaré sempre buscar fazer o bem, trazer a reza enquanto sua
ferramenta de atuagéo, em que por muitas vezes a enfraquece; afinal, de acordo com ela,
rezar e lidar com energias negativas causam muito desgaste.

E preciso compreender o quanto essas praticas de cura sdo complexas e como elas
fazem parte desse saber popular que se ressignifica, mantendo-se ao longo do tempo. Sao
homens e mulheres sertanejos que buscam essas curas e ao buscarem, mantém viva essa
cultura imaterial. S&0 os oficiais que estudam e aprendem com o Divino essas praticas que
trazem para proteger os enfermos. O corpo é apenas uma ferramenta para esse saber
milenar em que, através de suas experiéncias adquiridas, as rezadeiras e os rezadores nao
apenas propagam e organizam rituais, como aconselham e ensinam.

Ser possuidor do oficio de rezador e rezadeira ndo é uma tarefa facil; sdo poucos os
que possuem essa ligacdo com o sagrado a partir do imaginario social construido; os
rezadores e rezadeiras entregam suas vidas ao oficio com o desejo de fazer o bem. Nazaré,
como vemos, mesmo com sua idade de 70 anos, as maos enrugadas e os cabelos brancos
mostram que sua experiéncia permanece forte no ato da cura, a velhice ndo é uma inimiga
nesse momento, mas uma amiga que expde todo o aprendizado e toda uma histéria de
entrega no seu oficio.

Podemos ter esse contato ao perceber a experiéncia de Nazaré no ato de
preparagao da cura para mordida de aranha; Nazaré rezadeira espalha o sal no prato e
desenha o sinal da cruz no sal, logo apés vai pegando o sal e colocando no copo com agua
fazendo sinal da cura, propagando a reza durante todo o processo. A agua, o sal e a cruz
séo simbolos presentes no ritual da reza como ramo, apropriados pela rezadeira em sua
pratica ativa para ajudar no tratamento dos corpos adoecidos.

Os simbolos presentes nas praticas de rezas, apropriados pelos rezadores, sao
formas que eles encontram para enriquecer sua pratica; rezadores e rezadeiras possuem
essa maior liberdade e se utilizam de diversos credos, mesmo que ndo os conhegam ou
percebam. Para Canclini (2019), essas praticas hibridas promovidas inconscientemente
pelas classes populares sdo o que possibilita maior aceitacdo nessas camadas sociais. E
notavel essa referéncia ao retomarmos as narrativas de Nazaré, que se considera catdlica,
devota de lemanja, mas nao reconhece certas praticas das religides africanas; podemos
observar esse ponto ao questionarmos Nazaré sobre como ela enxerga os outros tipos de
rezas, e ela nos responde:

%, Em Tese, Florianopolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 265

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



Aqui chegou um homem que eu nunca vi essa reza nao, disse que ele roda
um santo. Nao tem essa reza nao! Disse que cheio de vela, vela a gente
reza pra um santo, se a senhora fizer uma promessa e acender uma vela
pra ela, a senhora pode acender. E outra coisa, soube que ele cobra 100,
200, 300, e nao existe isso nao, essa reza pagada ndo. O povo tras garrafa
de feijao pra mim, o povo tras o do frango. E eu digo: Olhe ndo me dé em
intencéo da reza ndo. Quando vocé ver uma pessoa rezar e cobrar, aquela
reza nao serve nao, Deus ndo recebe nao (Depoimento concedido por Maria
Nazaré dos Santos, no dia 28 de agosto de 2021).

Nazaré, ao ser questionada sobre as formas de reza, nos relata sobre um homem
que chegou em sua casa falando de um ritual do qual participou, um ritual repleto de santos,
musicas e tambores e que o rezador desse trabalho cobrava pelo servigo. Por mais que ela
néo explique com mais detalhes, podemos observar que o senhor falava sobre os trabalhos
de pai e mée de santo presentes nas religibes de matrizes africanas. Trabalhos
semelhantes aos de reza aos olhos do homem que contou a histéria para Nazaré, mas que
se voltam para ritos de simpatias, despachos, ao invocar entidades espirituais, trabalhos
esses sendo cobrados, muitas vezes confundidos com charlatanismos, mas que sao
marginalizados na maioria das vezes pelo fator racial, tendo em vista que geralmente esses
cultos sao organizados por pretos e pretas.

Através dessa entrevista, um ponto nos chama atencdo: Nazaré questiona quem
cobra por seus trabalhos religiosos, mas fala que aceita ser presenteada por seus
pacientes. Todavia, o presente que o enfermo a entrega néo deve ser visto como uma forma
de pagamento para a reza, mas como um gesto de educagéo, pois para que a reza traga a
cura o pagamento é a fé na reza. Dentro desse relato, € possivel observar que existe uma
troca simbodlica em ambos os rituais para alcancgar algum desejo, mas com significados
diferentes, pois para que a cura seja alcangada algo tem que ser entregue em troca do
ritual.

De um lado temos o relato do senhor que falou sobre os trabalhos religiosos de outro
homem, e que esse cobrou para o ato do servi¢o, do outro temos Nazaré que desconhece
essas cobrancgas, ndo aceita pagamento, mas aceita ser presenteada pelos enfermos. A
diferenga de posicionamento esta no que Pierre Bourdieu (2007), em sua obra intitulada
Economia das trocas simbdlicas, coloca. Segundo ele, a religiosidade é pensada enquanto
um trabalho, logo, as religides predominantes que possuem instituicdes séao vistas como
empresas que servem os fiéis. As praticas religiosas “populares”, por outro lado, podem
atuar divergentemente e criando concorréncias entre as praticas. Essa questao é percebida
a partir do momento em que Nazaré rezadeira diz desconhecer desses ritos e questiona a
cobranca pelo trabalho, mesmo recebendo presentes apds as suas rezas. Nesse momento,

%, Em Tese, Florianopolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 266

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



observamos o que Bourdieu (2007) coloca como apropriacdo e desapropriacdo, pois
Nazaré desapropria a pratica religiosa do outro nessa narrativa para reafirmar a sua pratica
e assim reafirmar sua autonomia e autoridade, ou seja, ao dizer que a pratica desse senhor
ndo é uma reza, ela afirma que apenas a reza dela é a correta.

Nesse relato, destaca-se como o saber de reza é amplo, mas como, a0 mesmo
tempo, eles divergem, pois rezadeiras e rezadores sé se apropriam dos signos que podem
os favorecer, e para eles a unica reza correta sdo as deles, desconhecendo por muitas
vezes seus proprios pares. Observe que, Nazaré nesse momento, por mais que se
considere devota de lemanja, ndo consegue identificar no ritual relatado para ela a tradicao
religiosa de que a entidade faz parte, ou ela ndo aceita, ou desconhece tal tradigéo.

A partir desse questionamento, compreendemos no viés da cultura popular como
esses processos de hibridacao séo fortes; eles se enraizam de tal forma que sua referéncia
€ esquecida, sejam estas entidades espiritas, africanas e/ou indigenas. Para ela, esses
signos se tornam apenas parte do ritual de reza, ndo sendo identificadas como parte de
outras praticas religiosas.

Aqui, podemos observar o quanto o aprendizado intergeracional modifica esses
saberes; eles aprendem sobre os remédios do mato, despertam o dom da reza, adentram
esse universo de conhecimento religioso, mas néo identificam que seu rito abraga diversos
credos; para a maioria deles, como Lourdes e Nazare, o ritual de reza é genuinamente
catdlico, por mais que seja um Catolicismo hibrido, construido pelo povo sertanejo, mas é
nisso que eles acreditam, especialmente por fazerem parte de uma sociedade edificada no
berco de uma religiosidade dominante como o catolicismo, que predomina desde a colbnia
até a contemporaneidade.

A pratica de reza no Vale do Sabugi, a partir das narrativas dos rezadores, constitui
um lugar de identidade que busca formas de sobreviver ao longo do tempo. A doenga surge
nesse contexto como motivo para essas praticas se ressignificarem, em que, por meio da
crenga, o enfermo se volta para essa tradicdo cultural em busca de cura. Os signos de reza
e os simbolos utilizados sao taticas que os rezadores utilizam para reforcar sua atuacao.
Sendo assim, ao longo da formagéo social e cultural do povo do sertdo, voltar-se a essas
praticas e se apropriar dos credos que estdo presentes nesse espaco é expor os multiplos
sertdes que existem nesse lugar, ndo apenas uma cultura, ou uma forma de rezar, mas
diversas formas, ritos e saberes que tém como fungédo primordial atender os pacientes e
trazer-lhes a cura.

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 267

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



Dentro desse simbolismo, observamos que esses cruzamentos de credos nos rituais
de cura existem como parte fundamental da pratica de curandeirismo, ou seja, sdo formas
de permanéncias se apropriarem dessas culturas e reutilizarem-nas em seu favor; Nazaré
em especial, se apropria de taticas culturais, de expertises e artimanhas por meio do seu
saber para propagar suas rezas, nao apenas na reza de olhado, ou de engasgo, mas de
diversas oracdes; ela se apropria mesmo sem conhecer as referéncias dos credos,
caracteristica das mutacoes religiosas ligadas ao saber popular que se misturaram de tal
forma que, aos olhos de quem pratica, fica inacessivel conhecerem-nas a fundo.

Os hibridismos desses credos, tanto na representacao cultural do povo do Vale do
Sabugi como das praticas das rezadeiras, estdo em diversos locais e, por vezes, passam
despercebidos, até pelos préprios rezadores. Mas a partir das narrativas, € possivel
perceber o quanto o simbolismo religioso atua no imaginario local enquanto uma pratica
cotidiana ativa; as enfermidades, as rezas e os tipos de rituais para cada enfermidade
atuam enquanto meio para permanéncia das atividades dos sujeitos na regidao. Observamos
que, nas narrativas, a cura sempre esta em volta do cotidiano, ela que permite ao rezador
e a rezadeira propagarem seu oficio.

Nesse sentido, explica-se o cruzamento desses credos como forma de suprir todas
as necessidades do povo, no qual a reza talvez ndo chegasse apenas com um unico rito,
assim, as adversidades do cotidiano, sejam de corpos adoecidos ou do espirito, séo
sanadas a partir da busca de saberes das rezadeiras e rezadores, ou seja, a reza, cComo
vimos em diversas ocasides nesse texto, se transforma conforme a necessidade do povo,
ela se cruza com outros credos, ela adentra aos saberes médicos, ela utiliza o telefone. Isto
posto, a reza e o rezador se adaptam a necessidade do paciente.

Nazaré, ao ser entrevistada, rememora, conta e reconta sobre seu cotidiano, a
atuacao diaria revela a presenca hibrida, sédo catélicos, evangélicos ou apenas crentes da
pratica de reza que procuram seu trabalho, os pais com seus filhos, as maes gravidas,
todos com suas enfermidades do corpo ou do espirito sdo levados pelas ondas do mar
sagrado através das rezas de Nazaré.

N&o basta apenas que a propria benzedeira reconhega sua existéncia de
um dom na sua vida. E necessario também que a prépria comunidade onde
ela mora, onde atua, seus vizinhos, sua familia, as pessoas que lhe séo
chegados partilhem com ela desse momento tao singular (Oliveira, 1985, p.
39).

A reza é uma acao social, portanto, a atuacao da rezadeira s6 € ativa por ter quem
partilhe com ela de sua crencga, dessa forma, € preciso que a comunidade reconheca seu

<=y, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 268

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



lugar e compreenda como a pratica de reza faz parte do seu lugar. Nesse sentido, a
hibridacdo das praticas de cura também ocorre como forma de partilha que visa abracar
toda uma comunidade; por mais que rezadores e rezadeiras como Nazaré nao reconhegam
as referéncias dos cruzamentos de credos, sua jung¢édo é movida de forma intencional para
atingir sua comunidade.

A partir de Nazaré, observamos o lugar da identidade do homem sertanejo e como
os simbolos fazem parte de seu cotidiano; uma mulher, rezadeira, parteira que conversa
com diversos credos e que dialoga com a medicina académica, corporifica esses espagos
hibridos que constroem a identidade do homem sertanejo do Sabugi.

4 CONSIDERAGOES FINAIS

O presente trabalho é apenas um recorte de uma pesquisa mais ampla, todavia, esse
artigo aborda o assunto historiograficamente, problematizando as reagdes de sociabilidade
dos sujeitos a partir de diversos contatos religiosos que se unem num unico rito, o da reza.
E pela reza que as memérias vdo se encontrando. Sujeitos que ouviram falar dessas
histérias, pacientes que as procuram e sua propria memaoria se estreitam ao expor essas
relacdes sociais e culturais através das devogdes religiosas.

As rezas buscam nesse texto constituir uma histéria de uma identidade nacional de
sujeitos historicos interioranos, emanados de religiosidades complexa, que desenvolvem
seus ritos nas mais diversas formas, a fim de contemplar uma relacéo intima com o sagrado
e amenizar seu sofrimento seja do corpo ou da alma. Formas de pensar, viver e
compreender os sertdes e as religiosidades sobre a 6tica do povo, a isso nos expdem essas

rezas e esses rituais.
REFERENCIAS

ANDRADE, Maristela Oliveira de. A Religiosidade Brasileira: o pluralismo religioso, a
diversidade de crengas e o processo sincrético. CAOS — Revista Eletronica de Ciéncias
Sociais, Jodo Pessoa, n. 14, p. 106-118, set., 2009.

ALBERTI, Verena. Manual de Histéria Oral. 3. ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2005.

ALBUQUERQUE JR., Durval Muniz de. A invencao do Nordeste e outras artes. 5. ed.
Sao Paulo: Cortez Editora, 2011.

ANDRADE, Mario de. Musica de feiticaria no Brasil. Sao Paulo: Global, 2011.

%, Em Tese, Florianopolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out./dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 269

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T




AZZl, Riolando. A teologia catdlica na formacao da sociedade colonial brasileira.
Petropolis: Editora Vozes, 2005.

BAKHTIN, Mikhail Mikhailovich. Cultura popular na idade média e no renascimento: o
contexto de Francois Rabelais. 7. ed. Traducao de Yara Frateschi Vieira. Sdo Paulo:
Hucitec, 2010.

BASTIDE, Roger. O sagrado selvagem e outros ensaios. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2006.

BONATO, Tiago. Viagens do olhar: relatos de viajantes e a construgdo do sertao
brasileiro (1783-1822). Guarapuava: Unicentro, 2014.

BOSI, Ecléa. Memoria e Sociedade: Lembrancgas dos velhos. 3. ed. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 1994.

BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbolicas. Sao Paulo: Perspectiva, 2007.

BURKE, Peter. Cultura popular na idade moderna. Sdo Paulo: Companhia de Bolso,
2010.

CANCLINI, Néstor Garcia. Culturas Hibridas: estratégias para entrar e sair da
modernidade. Tradugédo de Ana Regina Lessa e Heloisa Pezza Cintrdo. Sao Paulo:
Edusp, 2019.

CASCUDQO, Luis da Camara. Vaqueiros e cantadores. Belo Horizonte: ltatiaia; Sao
Paulo: Edusp, 2012.

CASCUDO, Luis da Camara. Religiao do Povo. Sao Paulo: Global Editora, 2011.

CASCUDO, Luis da Camara. Dicionario do Folclore Brasileiro. 9. ed. Sao Paulo: Global
Editora, 2000.

DELLA CAVA, Ralph. Milagre em Joaseiro. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2014.

CERTEAU, Michel de. A beleza do morto. In: CERTEAU, Michel de. A cultura no plural.
Campinas: Papirus, 2001.

CERTAU, Michel de. A invencao do cotidiano: artes de fazer. 3. ed. Petrépolis: Editora
Vozes, 1998.

DECCA, Edgar Salvadori de. O nascimento das fabricas. Sdo Paulo: Brasiliense, 1996.
ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. Sao Paulo: Martins Fontes, 1992.

FERREIRA, Marieta de Moraes; FERNANDES, Tania Maria; ALBERTI, Verena (Orgs.).
Histoéria oral: desafios para o século XXI. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2000.

FREUD, Sigmund. O mal-estar na civilizacao. Rio de Janeiro: Imago, 1976 [1929].

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 270

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T




GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes. Sao Paulo: Companhia das Letras 2010.

HALBWACHS, Maurice. A memoria coletiva. Sao Paulo: Editora Revista dos Tribunais
LTDA., 1990.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pés-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2000.

LIMA, Marinalva Vilar de. Loas que carpem: a morte na literatura de cordel. Jodo
Pessoa: Editora CCTA, 2020.

MOTT, Luiz. Cotidiano e vivéncia religiosa: entre a capela e o calundu. /n: NOVAIS,
Fernando A.; SOUZA, Laura de Mello e. Historia da vida privada — v. 1: cotidiano e vida
privada na América portuguesa. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1997. p. 155-220.

OLIVEIRA, Elda Rizzo de. O que é benzecao. Sao Paulo: Brasiliense, 1985.

PEREIRA, José Carlos. Interfaces do sagrado: catolicismo popular o imaginario religioso
nas devogdes marginais. Aparecida: Editora Santuario, 2011.

PIMENTEL, Cristiane Maria Sales. Rezadeiras—uma fé popular. OPIS, v. 7, n. 8, p. 267-
279, jan.-jun., 2007.

PORTELLI, Alessandro. O que faz a Histéria Oral diferente. Projeto Histéria — Revista do
Programa de Estudos P6s-Graduados em Histéria e do Departamento de Historia da
PUC/SP, Sao Paulo, n. 14, p. 25-39, fev., 1997.

QUINTANA, Alberto Manuel. A ciéncia da benzedura: mau-olhado, simpatias e uma
pitada de psicanalise. 2. ed. Bauru: EDUSC, 1999.

RAMOS, Francisco Régis Lopes. O meio do mundo: territérios do sagrado em Juazeiro
do Padre Cicero. 2000. 260 f. Tese (Doutorado) — Curso de Doutorado em Histéria, PUC-
SP, Sao Paulo, 2000.

RODRIGUES, Franciel dos Santos. Entre o dito e o escrito: historias e memadrias das
rezadeiras e da comunidade de Junco do Seridé - PB. 2019. 70 p. Trabalho de
Conclusao de Curso (Graduagao em Histéria) - Universidade Estadual da Paraiba,
Campina Grande, 2019.

ROSA, Guimaraes. Grande Sertao: Veredas. 19. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
2019.

SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: feiticaria e religiosidade
popular no Brasil Colonial. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1986.

SANTOS, Sergiana Vieira dos. “Para as ondas do mar sagrado”: uma etnografia dos
rituais de rezadeiras e rezadores de Delmiro Gouveia, sertao de Alagoas. 2018. 109 f.
Dissertacao (Mestrado em Antropologia Social) — Instituto de Ciéncias Sociais, Programa
de Pés-Graduagao em Antropologia Social, Universidade Federal de Alagoas, Maceio,
2018.

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 271

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T




THEOTHONIO Andrea Carla Rodrigues. Entre ramos de poder: rezadeiras e praticas
magicas na zona rural de Areia-PB. 2010. 124 f. Dissertacao (Mestrado em Histéria) —
Programa de P6s-Graduacao em Histéria, Centro de Humanidades, Universidade Federal
de Campina Grande, Paraiba, Brasil, 2010.

TEIXEIRA, Douglas. Um confronto entre Juazeiro, Canudos e Contestado. /n: HOLANDA,
Sérgio Buarque de (Dir.). Histéria Geral da Civilizacao Brasileira — vol. 2: a época
colonial: administragcao, economia, sociedade. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil. 1993. p.
42-92.

THOMPSON, Edward P. Costumes em comum. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
1998.

WISSENBACH, Maria Cristina Cortez. Sonhos africanos, vivéncias ladinas: escravos e
forros em Sao Paulo (1850-1888). Sao Paulo: Hucitec/USP, 1998.

NOTAS

TITULO DA OBRA )
O SERTAO DO SABUGI PARAIBANO: PRATICAS DE SOCIABILIDADES E HIBRIDISMOS RELIGIOSOS A PARTIR
DAS PRATICAS DE REZAS

Franciel dos Santos Rodrigues

Mestre em Histéria

Universidade Federal de Campina Grande, Campina Grande-PB, Brasil
franciel.santos@estudante.ufcg.edu.br

https://orcid.org/0000-0002-7799-2373

Endereco de correspondéncia do principal autor
Rua Augusto Pinto, 125, Santo Antonio, Junco do Serid6-PB, Brasil.

CONFLITO DE INTERESSES
N&o héa conflito de interesses.

APROVACAO DE COMITE DE ETICA EM PESQUISA
Pesquisa provada pelo comité de ética da Universidade Federal de Campina Grande — nimero do parecer 5.057.433
Data de aprovacgéo: 24/10/2021

LICENCA DE USO

Os autores cedem a Em Tese os direitos exclusivos de primeira publicacdo, com o trabalho simultaneamente licenciado
sob a Licenca Creative Commons Attribution 4.0 Internacional (CC BY). Estra licenga permite que terceiros remixem,
adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e publicagao inicial neste periddico.
Os autores tém autorizagdo para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuicdo nao exclusiva da versao
do trabalho publicada neste periédico (ex.: publicar em repositério institucional, em site pessoal, publicar uma tradugéo,
ou como capitulo de livro), com reconhecimento de autoria e publicagéo inicial neste periddico.

PUBLISHER

Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pés-Graduagdo em Sociologia Politica. Publicado no Portal de
Periodicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo sdo de responsabilidade de seus autores, ndo representando,
necessariamente, a opinido dos editores ou da universidade.

HISTORICO

Recebido em: 02/05/2023
Aprovado em: 27/11/2023

=5, Em Tese, Floriandpolis, v. 20, n. 02, p. 243-272, out/dez., 2023. Universidade Federal de Santa Catarina. 272

“ ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.694024 [T



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

