
Em Tese, Florianópolis, v. 21, p. 01-20. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2024.e96786 

 
 
                                                                                                                                    

   

 

 
Artigo  

Original 

 

 

 

 

                    

ESQUECER, RECORDAR E CONSTRUIR: ENTRE 

MEMÓRIA E FABULAÇÃO NO CINEMA DE ADIRLEY 

QUEIRÓS 
Forget, remember and build: in between memory and fabulation in Adirley Queirós’ 

cinema 

Olvidar, recordar y construir: entre memoria y fabulación en el cine de Adirley Queirós 

 

 
 

Francisco Ramos de Farias 
Professor Titular 

Doutor em Psicologia 
Programa de Pós-Graduação em Memória Social 

Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro 
Rio de Janeiro, Brasil 

francisco.farias@unirio.br  
https://orcid.org/0000-0002-2966-077X  

 
Luiz Magalhães Costa 

Mestrando em Memória Social 
Programa de Pós-Graduação em Memória Social 

Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro 
Rio de Janeiro, Brasil 

luizdmagalhaes@gmail.com   
https://orcid.org/0009-0008-0782-6792  

 

  A lista completa com informações dos autores está no final do artigo  

 

 

 

 

RESUMO  
Desde o média-metragem A cidade é uma só? (2011), o diretor Adirley Queirós vem lançando mão de misturas entre 
documentário e ficção para construir memórias de moradores da periferia de Brasília. No longa Branco sai, preto fica 
(2014), tramas ficcionais ainda mais densas e complexas são adicionadas à narrativa documental, na medida em que 
vítimas da invasão policial ao Baile do Quarentão, tema central do filme, passaram a apresentar dificuldades ao falarem 
sobre suas experiências traumáticas diante das câmeras. Por meio de um diálogo entre o pensamento de Walter 
Benjamin, Sigmund Freud, Gilles Deleuze e Henri Bergson, o presente artigo investiga a ficção no cinema de Adirley, 
como um fenômeno próprio da formação da memória. 
PALAVRAS-CHAVE: Memória coletiva. Cinema. Trauma. 

 

ABSTRACT 
Since the medium-length film A cidade é uma só? (2011), director Adirley Queirós has been combining documentary and 
fiction to build memories of Brasília's outskirts residents. In the feature film Branco sai, preto fica (2014), even denser and 
more complex fictional plots were added to the documentary narrative, as police invation's victims of Baile do Quarentão, 
central theme of the film, began to have difficulties when speaking about their traumatic experiences on camera. Through 
a dialogue among authors as Walter Benjamin, Sigmund Freud, Gilles Deleuze and Henri Bergson, this article investigates 
fiction in Adirley's cinema, as a phenomenon specific to the formation of memory.  
KEYWORDS: Collective Memory. Cinema. Trauma. 

https://orcid.org/0000-0002-2966-077X
https://orcid.org/0009-0008-0782-6792


 

2 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

 

 

RESUMEN 
Desde el mediometraje ¿La ciudad es una sola? (2011), el director Adirley Queirós ha comenzado a utilizar mezclas 
entre documental y ficción para construir recuerdos de los habitantes de la periferia de Brasilia. En el largometraje 
Branco sai, preto fica (2014), tramas ficcionales aún más densas y complejas se añaden a la narrativa documental, a 
medida que las víctimas de la invasión policial al Baile do Quarentão, tema central de la película, comenzaron a tener 
dificultades para hablar sobre sus experiencias traumáticas frente a las cámaras. A través de un diálogo entre el 
pensamiento de Walter Benjamin, Sigmund Freud, Gilles Deleuze y Henri Bergson, el presente artículo investiga la 
ficción en el cine de Adirley como un fenómeno propio de la formación de la memoria. 
PALABRAS CLAVE: Memoria colectiva. Cine. Trauma. 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Dirigido pelo diretor Adirley Queirós, o longa-metragem Branco sai, preto fica estreou 

em 2015 e ficou conhecido por levar uma mistura singular entre documentário e ficção às 

salas de cinema do Brasil. O projeto original do cineasta e de sua equipe era o de abordar 

um violento episódio que se deu na periferia do Distrito Federal durante os últimos anos da 

ditadura militar: a invasão policial ao Baile do Quarentão, reduto da juventude negra de 

Ceilândia, naquela época. Ocorrido no dia 25 de março de 1986, o evento marcou de forma 

traumática a vida dos frequentadores do baile, como, por exemplo, a do DJ e rapper 

Marquim da Tropa, que acabou perdendo o movimento das pernas devido aos ferimentos 

causados pelos policiais, e de Shokito, que teve uma das pernas amputadas, ambos 

escalados como depoentes do documentário. 

No momento de falar para as câmeras sobre suas experiências traumáticas naquele 

fatídico episódio, no entanto, os depoentes passaram a apresentar certa resistência. Para 

lidar com essa situação e dar continuidade ao filme, Adirley deu abertura para que o roteiro 

incorporasse novos enredos ficcionais, transformando aquilo que era para ser um 

documentário sobre a invasão ao Baile do Quarentão numa obra permeada por tramas e 

subtramas ficcionais que perpassam diversos gêneros cinematográficos sem, no entanto, 

abandonar certas abordagens típicas do cinema documentário, como o uso de materiais de 

arquivo, bem como trechos de depoimentos que foram possíveis, a despeito da questão 

que envolveu os participantes. 

Assim, em vez de abordar a invasão ao Baile do Quarentão por meio de uma 

narração em voice over1 com o apoio de imagens, ou até mesmo a partir de cenas 

 
1 Recurso da montagem cinematográfica que consiste em uma narração na qual o ator não está presente 

fisicamente na cena que é mostrada na tela. 



 

3 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

dramatizadas – alternativas possíveis para que um documentarista possa retratar uma 

história que não pode ser contada a partir de depoimentos –, Adirley acabou criando uma 

forma singular de contar aquilo que não se quer contar, mas que, ao mesmo tempo, é 

necessário que se conte, construindo, assim, uma narrativa possível sobre a invasão ao 

Baile do Quarentão, por meio de adição de tramas ficcionais ao seu documentário. 

Tendo o filme sido concluído, uma frase que acabou ganhando destaque no final dos 

créditos tenta dar conta do processo criativo da obra: “Da nossa memória fabulamos nóis 

mesmos”. Com ela, para além de ressaltar a relação – já problemática – entre realidade e 

imaginação no cinema, Adirley e sua equipe apontam para uma zona ainda mais cinzenta: 

uma conexão direta entre memória e ficção (ou entre memória e fábula, como eles 

prefeririam chamar). 

E é bem nesse terreno ardiloso entre a lembrança e a fábula que este artigo se 

debruça, na medida em que se tenta, aqui, compreender o papel da ficção na produção 

documental de Adirley Queirós: como e por que ela é evocada para retratar um evento que 

se deu diante dos olhos de centenas de testemunhas e que aconteceu, de fato, na 

realidade? Investigamos, assim, a fabulação como um fenômeno próprio da formação da 

memória que surge no contexto da construção de uma lembrança inscrita em um duplo 

movimento: ao mesmo tempo em que se deseja que seja contada, deseja-se também que 

seja esquecida. 

 

2 SILENCIAMENTO E RECALQUE 

  

Para o historiador e pensador da memória francês Pierre Nora (1993), a formação 

da memória é um fenômeno complexo. A rememoração não é tão simples quanto 

eventualmente tendemos a concordar. No plano individual, a memória se encontra de forma 

fragmentada em meio à tendência ao esquecimento, à criação de lapsos, lacunas, 

sobreposições de eventos; enfim, a memória, na sua constituição mais bruta, “se alimenta 

de lembranças vagas, telescópicas, globais ou flutuantes, particulares ou simbólicas, 

sensível a todas as transferências, cenas, censura ou projeções” (Nora, 1993, p. 9). O autor 

aponta ainda que a memória ganha seu aspecto material – sua forma linear, em certa 

medida – a partir de representações externas: “A memória se enraíza no concreto, no 

espaço, no gesto, na imagem, no objeto”. 



 

4 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

Tal aspecto lacunar da memória individual fora identificado já por Maurice Halbwachs 

(2006), autor francês precursor do campo da memória social que relacionou a ligação dessa 

característica particular com a formação da memória coletiva. No livro A memória coletiva, 

publicado originalmente em 1950, o autor afirma: “Um homem, para evocar seu próprio 

passado, tem frequentemente necessidade de fazer apelo às lembranças dos outros” 

(Halbwachs, 2006, p. 54). 

O cinema, por sua capacidade de reconstruir e compartilhar memórias a partir da 

criação de representações (imagens, discursos, símbolos), organiza lembranças 

fragmentadas dos sujeitos, produzindo unidade e sentido para a formação da memória 

individual. A capacidade de produzir representações se dá, assim, em grande medida, por 

meio de possibilidades estéticas específicas do cinema, conjugando linguagens diversas, 

como literatura, música e artes plásticas. Apesar de não incluir o cinema ficcional em sua 

análise, o teórico americano Bill Nichols, no livro Introdução ao documentário, de 2005, traz 

a questão da representação para o cerne do cinema documentário: 

 

Os documentários mostram aspectos ou representações auditivas e visuais de uma 
parte do mundo histórico. Eles significam ou representam os pontos de vista de 
indivíduos, grupos e instituições. Também fazem representações, elaboram 
argumentos ou formulam suas próprias estratégias persuasivas, visando convencer-
nos a aceitar suas opiniões. [...] a ideia de representação é fundamental para o 
documentário (Nichols, 2005, p. 30). 
 

 

Por conta de tais características, o cinema tem sido um meio fundamental para a 

criação de narrativas que ajudam a denunciar problemas sociais vividos nas periferias dos 

grandes centros urbanos brasileiros. O cineasta Adirley Queirós, perseguindo tal premissa, 

desenvolveu o argumento de um documentário sobre a invasão policial ao Baile do 

Quarentão baseado, inicialmente, nas memórias das vítimas do episódio, para dessa 

maneira operar uma denúncia acerca da violência com que a população de Ceilândia, 

majoritariamente negra e pobre, é tratada sistematicamente pelo Estado brasileiro. No 

entanto, como vimos, a serem convocadas para falarem de suas experiências daquele 

fatídico dia, fortemente marcado por fatos traumáticos, as vítimas passaram a se sentir 

desconfortáveis em abordar tal assunto, forçando Adirley Queirós e sua equipe a 

formularem novas estratégias narrativas para o documentário. 

A dificuldade em relatar memórias marcadas por episódios de violência chamou a 

atenção do filósofo alemão Walter Benjamin. No texto Experiência e pobreza, publicado 

originalmente 1933, o autor analisa o silenciamento das experiências vividas pelos ex-



 

5 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

combatentes da Primeira Guerra Mundial, que, para Benjamin, voltavam para casa “mais 

pobres de experiências comunicáveis, e não mais ricos”, pois “nunca houve experiências 

mais radicalmente desmoralizadas que a experiência estratégica pela guerra de trincheiras” 

(Benjamin, 1996, p. 115). 

O que Benjamin (1996, p. 115) apresenta como “desmoralização” seria fruto de “uma 

nova forma de miséria” que “surgiu com esse monstruoso desenvolvimento da técnica”. 

Assim, o desenvolvimento técnico é, para o filósofo, o principal fator de perda da 

experiência, e, consequentemente, da capacidade de passá-la adiante. No entanto, não 

seria o desenvolvimento uma técnica qualquer. Abordando o contexto da Primeira Guerra 

Mundial, a filósofa Ângela Lima Calou, no artigo Considerações sobre ‘Experiência e 

pobreza’, de Walter Benjamin, publicado em 2018, ressalta que há uma certa especificidade 

na técnica evocada por Benjamin em Experiência e pobreza: a técnica bélica. A partir disso, 

a autora correlaciona o desenvolvimento armamentista e o trauma com o fenômeno do 

silenciamento, identificado por Benjamin: 

 

Mutismo decorrente do esmagamento plasmado na força bélica ancorada no 
avanço técnico em sua promoção de experiências dificilmente transmissíveis de 
boca em boca, cujo único resquício de elemento comunicado salta enquanto 
silêncio, que não é outro senão um modo de exteriorização da pobreza da 
experiência moderna decorrida de um conjunto feito de esgotamentos e rupturas 
(Calou, 2018, p. 97-98). 
 

 

Ao longo de seu trabalho clínico, o neurologista austríaco Sigmund Freud, criador da 

psicanálise, se deparou de forma recorrente com o fenômeno do esquecimento em seus 

analisandos. A partir de uma série de observações, o psicanalista concluiu que a falta de 

acesso a uma determinada lembrança se dava, principalmente, por conta da ação do 

fenômeno que ele chamou em seus textos originais, na língua alemã, de Verdrängung: 

recalque, em português. 

Na tradução do texto Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten – que ganhou o título 

Recordar, repetir e perlaborar, na edição da Editora Autêntica (realizada diretamente do 

texto original, escrito na língua alemã em 1914) –, Freud (2017, p. 153) afirma: “Quando o 

paciente fala desse ‘esquecido’, raramente deixa de acrescentar a seguinte afirmação: ‘Na 

verdade, eu sempre soube disso, mas não pensava nisso’”. Freud aponta para o fato de 

que o esquecimento, pelo menos aquele que o psicanalista observara em seus analisandos, 

não se tratava de um apagamento total de uma lembrança, mas sim de uma falta de acesso, 

de caráter circunstancial, a ela. 



 

6 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

 Acerca do papel do recalque no processo de esquecimento, Freud ainda afirma que 

o analisando frequentemente tende a substituir a lembrança recalcada por uma atuação 

inconsciente: “podemos dizer que o analisando não se lembra de mais nada do que foi 

esquecido e recalcado, mas ele atua com aquilo. Ele não o reproduz como lembrança, mas 

como ato, ele repete sem, obviamente, saber que o repete” (Freud, 2017, p. 154). 

A atuação seria, dessa forma, uma lembrança em ato. Para o autor, ela surge na 

esteira de outro fenômeno psíquico, a “compulsão à repetição”. No contexto do artigo 

Recordar, repetir e perlaborar, a compulsão à repetição está relacionada à forma frequente 

com que o analisando atua, na medida em que não consegue acessar suas lembranças 

recalcadas. O autor destaca que a repetição é proporcional à intensidade da ação do 

recalque sobre determinado conteúdo, que, por sua vez, produz o que ele chamou de 

“resistência” – Widerstand, na língua alemã –; resistência esta que parte do próprio 

analisando, ao passo que, inconscientemente, reluta para trazer tal lembrança à 

consciência por seu caráter traumático, perturbador. Nas palavras do autor: “Quanto maior 

for a resistência, de forma mais frequente o lembrar será substituído pelo atuar [agieren] 

(repetir)” (Freud, 2017, p. 156). 

Na medida em que as vítimas da invasão policial ao Baile do Quarentão tentavam 

falar sobre suas experiências traumáticas, a tendência ao silenciamento e ao esquecimento 

de tais eventos surgiam, evidenciando a ação do recalque sobre suas memórias. Por mais 

que fosse importante falar sobre aquilo que foi vivido, com o objetivo de denunciar o 

apartheid promovido pelo Estado brasileiro em Ceilândia, trata-se de uma lembrança da 

ordem do sofrimento e do trauma, de modo que as próprias vítimas tendem a produzir o 

afastamento desse conteúdo de suas consciências pela via do recalque e de suas 

resistências. Mas, então, como resolver tal equação?  

 

3 ATUAÇÃO E AUTOFICCIONALIZAÇÃO 

 

Diante de tais impasses na produção do documentário, Adirley recorreu a uma 

estratégia narrativa que já havia utilizado em seu filme anterior, A cidade é uma só?, 

documentário de média-metragem que aborda a Campanha de Erradicação das Invasões 

(CEI), a partir da perspectiva de moradores de Ceilândia. Criada pelo governo Geisel, no 

início dos anos 1970, auge da ditadura militar brasileira, a CEI tinha por principal objetivo 

retirar as famílias de operários que construíram Brasília de moradias improvisadas 



 

7 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

construídas nos entornos do Plano Piloto – as chamadas “invasões”, com a Vila do Iapi e o 

Morro do Urubu – e realocá-las em terrenos a 30 quilômetros de distância do centro da 

nova capital. 

Inicialmente, a CEI consistiu na veiculação de propagandas nos meios de 

comunicação que tentavam convencer os moradores das vilas operárias a deixarem suas 

casas, em troca da posse de um terreno nesses distantes locais, onde iriam se formar o 

que hoje se conhece como cidades-satélites (dentre elas a própria Ceilândia, cujo nome 

nasce a partir da derivação da sigla da campanha). Mas como retrata o filme de Adirley, na 

medida em que esses moradores recusavam tal oferta, o Governo foi transformando a 

campanha numa política compulsória de caráter segregacionista, expulsando a população 

pobre, majoritariamente negra, parda e de origem nordestina das áreas centrais de Brasília, 

como bem ressalta o arquiteto e urbanista Luiz Alberto de Campos Gouvêa, no livro Brasília 

– a capital da segregação e do controle social: uma avaliação da ação governamental na 

área de habitação, publicado em 1995: 

 

A erradicação da Vila do Iapi se constitui no exemplo mais marcante deste período 
devido à forma como se processou a sua remoção, bem como à sua dimensão. 
Composta de 12.000 barracos, com uma população de 82.000 pessoas, foi 
removida contra a vontade de seus moradores para um local sem infraestrutura 
urbana ou comunitária, localizado a cerca de 30 km do Plano Piloto (Gouvêa, 1995, 
p. 67-68). 

 
 

Numa de suas primeiras articulações entre documentário e ficção, Adirley Queirós 

adiciona, em A cidade é uma só?, uma trama centrada no personagem fictício Dildu. Não 

se trata, no entanto, de uma trama paralela, que corre ao largo da narrativa documental, 

ligando-se a ela tematicamente apenas. Do contrário, a trama de Dildu se vincula 

estruturalmente aos fatos narrados pelo diretor ao longo do filme. Tal vinculação se 

evidencia logo no início do filme, na cena em que Dildu se apresenta como sobrinho da 

cantora Nancy, moradora de Ceilândia e principal depoente do filme. E, por mais que os 

dois personagens não voltem a se encontrar ao longo do documentário, tal cena aponta 

para um imbricamento muito singular entre os registros ficcional e documental da obra: uma 

encenação entre personagens reais e fictícios. 

Em seu artigo A cidade é uma só?: autoficcionalização, interrogação do arquivo e 

sentido de dissenso, publicado em 2015, Mariana Duccini analisa a estratégia narrativa 

utilizada por Adirley em seu média-metragem:  

 



 

8 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

[...] o dispositivo suscita em relação a seus personagens – caso mais evidente em 
Dildu [...] – a possibilidade de uma atuação dramática em sentido estrito e suscita 
uma camada de representação que se sobrepõe àquela própria a todo sujeito posto 
em filme (Duccini, 2015, p. 80). 

 
 

Ao falar em “atuação dramática” que se sobrepõe ao “sujeito posto no filme”, a autora 

aponta para a ideia de que quando Dildu (interpretado por Dilmar Durães, ator não 

profissional, também morador de Ceilândia) atua no registro documental do filme (ao 

contracenar com Nancy, por exemplo) está, de certa maneira, fixado à representação de 

um típico morador das cidades-satélites de Brasília: pobre, subempregado, vítima do 

sistema. Aquilo que a autora virá a se referir como “autoficcionalização” – a estratégia 

narrativa empregada por Adirley no documentário – possibilitaria ao personagem desafixar-

se de uma representação pré-concebida, por assim dizer, num movimento de 

ressignificação de si mesmo. Para a autora: “O recurso da autoficcionalização [...] 

contempla, mas também extrapola, certo julgamento valorativo” (Duccini, 2015, p. 80). 

Mariana Duccini (2015, p. 81) ressalta ainda que tal estratégia abre possibilidade 

para a reinterpretação do próprio passado: “A realidade da invenção materializa desejos 

[...], dando a eles uma forma sensível, e propõe feixes de endereçamento dos sujeitos a 

um passado histórico passível de ressignificação”. 

Dildu, assim como muitos dos moradores de Ceilândia, se vira como pode para 

sobreviver com um salário mínimo. Faxineiro de um hospital local, em determinado ponto 

da trama, passa a disputar uma vaga de deputado na Câmara Distrital de Brasília, nas 

(fictícias) eleições daquele ano. No seu percurso como candidato, Dildu incorpora a letra 

“x” à sua campanha, construindo seu discurso a partir dela. No contexto da CEI, o “x” 

simboliza muito mais do que uma simples letra. Ele era usado pelos agentes do Estado 

para marcar as casas das vilas operárias que deveriam ser desocupadas – de forma 

compulsória, como vimos – e demolidas, no processo de expulsão dos moradores de 

Brasília para as cidades-satélites. Nas palavras da cantora Nancy, uma das milhares de 

moradoras forçadas a deixar sua casa junto da família:  

 

Olha só... Tava você lá, no seu barraco, tranquilamente. Aí, de repente, chegava 
uma equipe e fazia um “x” no seu barraco. E não tinha muita explicação, né? Você 
não entendia muito bem o porquê daquele “x”. Esse “x” era para indicar que o 
barraco já estava, de fato, legalizado dentro da Vila do Iapi pra ser transferido para 
Ceilândia. Então, quem tinha um “x” no barraco era porque tinha sido “sorteado” pra 
ir pra Ceilândia. [...] Eles queriam limpar o lugar. [...] Não tinha a opção de ficar (A 
cidade, 2011). 

 
 



 

9 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

Para os primeiros moradores de Ceilândia, portanto, o “x” encarna uma experiência 

da ordem do traumático: traz à tona lembranças de uma ruptura, da destruição de um lar, 

da perda de uma identidade. É, em si mesmo, o símbolo da segregação racial de Brasília. 

Neste sentido, a retomada no “x” pela campanha de Dildu caminha não apenas em direção 

à ressignificação do símbolo, mas também à reinterpretação da própria história dos 

moradores das cidades-satélites, na medida em que é preciso construir uma representação 

mais realista deles mesmos: pessoas que produzem, que consomem, que estão inseridas 

no sistema, a despeito das muitas limitações impostas a elas. Nas palavras do próprio Dildu: 

“A ideia do ‘x’ é a ideia que a gente ressignificou tudo que já rolou de ruim no passado. A 

gente pega nossa história e vê como é isso pra nós, o que significou o ‘x’ (A cidade2011). 

Ao se debruçar sobre as mudanças estéticas ocorridas no cinema durante o período 

pós-Segunda Guerra Mundial, no livro Cinema 2: a imagem-tempo, lançado originalmente 

em 1985, o filósofo francês Gilles Deleuze identifica a produção deliberada do que ele 

chama de fabulação, por parte dos personagens de documentários, durante a análise 

empreendida sobre o filme Eu, um negro (Moi, un noir), dirigido em 1958 pelo 

documentarista francês Jean Rouch, expoente do movimento que ficou conhecido como 

Cinema Verdade. Para Deleuze (2007, p. 183): 

 

[...] “em Moi, un noir, são as personagens reais que vemos mostradas através dos 
papéis de sua fabulação, Dorothy Lamour, a prostitutazinha, Lemmy Caution, o 
desempregado de Treichville, ainda que depois eles próprios comentem e corrijam 
a função que desencadearam. 

 
 

Ana Paula Silva Oliveira (2014, p. 173), no artigo Jean Rouch: signo, verdade e 

pensamento, publicado em 2014, vai ao encontro do pensamento deleuziano e destaca a 

forma com que Jean Rouch dirige seus filmes: “É um contar em que o real é transformado 

num componente de uma espécie de fabulação em que as personagens formulam ideias, 

fabulam e inventam”. 

Como afirma Mariana Rodrigues Pimentel (2010, p. 75), na tese de doutorado 

Fabulação: a memória do futuro, o filósofo francês Henri Bergson foi fundamental para a 

forma com que Deleuze se utilizou da noção de fabulação, e destaca ainda que o conceito 

aparece pela primeira vez no próprio Cinema 2: a imagem-tempo, livro no qual, de acordo 

com a autora, Deleuze se “dedica a formular uma teoria própria do cinema, teoria esta que 

terá como base a filosofia bergsoniana”. 



 

10 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

Mas o que seria mais precisamente a fabulação à qual Deleuze de refere? 

Voltaremos um pouco no tempo para compreender o percurso dos conceitos de fábula e 

fabulação, ao longo dos anos. 

 

4 FÁBULA, FABULAÇÃO E MITO 

 
Com origem remota no Oriente, a fábula é um gênero literário que ganhou 

popularidade na Grécia Antiga, durante o século VI a.C., impulsionada pelo fabulista Esopo. 

Centenas de anos mais tarde, no século I d.C., Fedro, poeta latino nascido na Macedônia, 

compilou diversas das fábulas de Esopo, tendo também escrito seus próprios textos, 

ajudando a popularizar o gênero dentro do Império Romano. Na Era Moderna, mais 

precisamente no século XVII, o escritor francês Jean de La Fontaine foi um dos maiores 

divulgadores dos textos de Esopo. Além de publicá-los, La Fontaine acabou também 

recriando muitas das narrativas dos primeiros fabulistas.  

Aristóteles, em sua obra Retórica, é o primeiro pensador a analisar a fábula como 

gênero literário. No texto, o filósofo grego classifica a fábula como um recurso retórico cujo 

objetivo é persuadir o interlocutor. Inserida nesse contexto, a fábula, assim, acaba se 

aproximando da ideia de “discurso”, que, por sua vez, está relacionada à própria origem da 

palavra fabula ae, do latim, que tem o sentido de “conversação, conversa”. 

A fábula aparece também na Poética de Aristóteles. Para o filósofo grego, a fábula 

seria um dos elementos centrais da mímesis, constituindo a primeira parte de uma tragédia 

grega. De acordo com Alexandre Mauro Toledo (2005, p. 18), na dissertação Mímesis e 

tragédia na poética de Aristóteles: “A mímesis é condição de possibilidade para a poesia 

trágica, cujo centro será deslocado para a construção do mito, isto é, para a fabulação, para 

o enredo”. No entanto, como é possível notar a partir do trecho destacado acima, fabulação, 

mito e enredo aparecem como termos de significados muito próximos. Sobre esse tema, 

Toledo (2005, p. 65) aponta para um problema de tradução e interpretação da obra 

aristotélica. Segundo o autor: 

 

[...] se o objeto da imitação é a ação, então temos que o elemento mais importante 
da tragédia será o mito, traduzido por alguns comentadores como história (Dupont-
Roc e Lallot), por outros, como fábula (J. Hardy). Mito é a trama dos fatos, a 
fabulação, o enredo trágico. 
 

 



 

11 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

Na obra As duas fontes da moral e da religião, publicada pela primeira vez em 1932, 

Bergson (1978) segue o caminho trilhado por Aristóteles (2017) na Poética, ao tratar do 

mito e da fábula. Diferentemente do que o título possa apontar, a obra não é um tratado 

teológico sobre questões ligadas à formação da religião cristã ou de qualquer outra religião. 

Na realidade, o livro de Bergson aborda os tipos de morais que regem a vida em sociedade: 

a “moral fechada” e a “moral aberta”, das quais trataremos adiante. 

Curiosamente, enquanto apresenta suas ideais acerca da interdição, conceito 

fundamental para compreender a natureza moral de uma sociedade, o filósofo francês abre 

o primeiro capítulo da sua obra relacionando recordação, prazer e interdição à história 

bíblica de Adão e Eva, apontando, logo de início, para os possíveis diálogos entre memória, 

recalque e mito, conceitos que vêm sendo ou serão abordados no decorrer deste artigo: 

 

A lembrança do fruto proibido é o que há de mais remoto na memória de cada um 
de nós, como na de toda a humanidade. Teríamos consciência disso se essa 
recordação não estivesse encoberta por outras coisas, às quais preferimos nos 
apegar. Que não teria sido nossa infância se nos deixassem às soltas! Teríamos 
vagueado de prazeres em prazeres. Mas eis que surgia um obstáculo, nem visível 
nem tangível: uma interdição (Bergson, 1978, p. 6). 
 

 

Para Bergson (1978), a interdição é aquilo que funda a sociedade e a faz funcionar. 

Por sua vez, leis e obrigações criam os hábitos pelos quais as pessoas exercem as 

interdições, sem que percebam isso de forma consciente. Os hábitos, por assim dizer, 

acabam introduzindo uma forma de regularidade social a partir do exercício de um dever 

individual predeterminado, que atua por meio de um certo automatismo psicológico e que 

pode ser comparado com o funcionamento do instinto nos animais: 

 

Mas uma atividade que, a princípio inteligente, se encaminhe a uma imitação 
do instinto é precisamente aquilo a que no homem se dá o nome de hábito. 
E o hábito mais poderoso, aquele cuja força é constituída de todas as forças 
acumuladas, de todos os hábitos sociais elementares, é necessariamente 
aquele que melhor imita o instinto (Bergson, 1978, p. 21-22). 
 

 

O sistema de pensamento bergsoniano é marcado, em princípio, por um binarismo 

entre hábito e inteligência, mas que, no entanto, não se configura numa oposição de fato, 

e sim numa sobreposição, formando uma dialética singular entre os dois conceitos. Logo 

no início de As duas fontes da moral e da religião, a inteligência aparece como uma forma 

de justificar o próprio comportamento guiado pela força do hábito, ou seja, das leis e 

exigências impostas pela sociedade: “[...] o trabalho a que se aplicasse à inteligência a 



 

12 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

ponderar razões, a comparar máximas, a recorrer aos princípios seria o de dar mais 

coerência lógica a uma conduta submetida, por definição, às exigências sociais.” (Bergson, 

1978, p. 19). 

Portanto, para Bergson, as leis sociais funcionam na ordem do automatismo (sem 

que o sujeito se dê conta delas). No entanto, quando há um certo questionamento – uma 

dúvida – acerca desse dever cego, é o trabalho feito pela inteligência que justifica a 

manutenção do hábito. 

Mariana Rodrigues Pimentel (2010), ainda em sua tese de doutorado Fabulação: a 

memória do futuro, ressalta que aquilo que Bergson chama de inteligência, nesta 

apresentação de As duas fontes da moral e da religião, está diretamente relacionado ao 

que o filósofo iluminista Emmanuel Kant pensava sobre inteligência (ou entendimento), que, 

por sua vez, era, de acordo com a autora, “entendida como a faculdade através da qual 

representamos o mundo” (Pimentel, 2010, p. 81). No entanto, é preciso notar que, já no 

livro A evolução criadora, publicado décadas antes de As duas fontes da moral e da religião, 

em 1907, Bergson já havia construído novas perspectivas acerca da inteligência. Para além 

de explicar nossos hábitos, o essencial da inteligência consiste na capacidade de ela 

realizar previsões e antecipar as ações do sujeito. Nas palavras do próprio Bergson (2005, 

p. 32):  

Nossa inteligência, tal como a evolução da vida a modelou, tem por função essencial 
iluminar nossa conduta, preparar nossa ação sobre as coisas, prever, com relação 
a uma situação dada, os acontecimentos favoráveis ou desfavoráveis que podem 
se seguir. Instintivamente, portanto, isola em uma situação aquilo que se assemelha 
ao já conhecido; procura o mesmo, a fim de poder aplicar seu princípio segundo o 
qual "o mesmo produz o mesmo". Nisso consiste a previsão do porvir pelo senso 
comum. 

 
 

E é a partir desse acréscimo que Bergson opera a distinção entre os dois tipos de 

moral (fechada e aberta), que o autor desenvolve em sua obra. A primeira, a “moral de alma 

fechada”, estaria próxima ao hábito, na medida em que o uso da inteligência estaria restrito 

à justificativa dos atos de dever: “A primeira é aquela em que pensamos comumente 

quando nos sentimos naturalmente obrigados” (Bergson, 1978, p. 30). Já a segunda, a 

“moral de alma aberta”, “difere da primeira naquilo que é humana, em vez de ser apenas 

social”  

Em seguida, Bergson atrela essa segunda característica da inteligência a uma 

capacidade de se descolar do imperativo das regras sociais. É essa nova perspectiva da 

inteligência que tira as sociedades da estagnação e as move em direção às mudanças, ao 



 

13 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

novo. Dessa maneira, se por um lado a inteligência tem papel na manutenção do hábito, 

ela também cria uma dobra em si mesma, abrindo novas possibilidades para o indivíduo:  

 

Através da inteligência, a emoção criadora atualiza-se sob a forma da religião e da 
moral dinâmicas, possibilitando uma cisão, um rompimento, um ultrapassamento do 
velho em direção ao novo, encetando as chamadas sociedades abertas, nas quais 
a moral e a religião são passíveis de transformação. É ela que impulsiona a 
inteligência a empreender, daí ser uma força supra-intelectual (Pimentel, 2010, p. 
102).  

 
 

Ao longo de As duas fontes da moral e da religião, Bergson (1978) prolonga a 

oposição entre “aberto” e “fechado” também para tratar das religiões. Se, na distinção entre 

as duas morais, a inteligência se apresenta como o fator que separa uma da outra, no caso 

da religião, é aquilo que ele chama de função fabuladora que se coloca como elemento que 

diferencia os dois tipos de religião que Bergson identifica: a dinâmica e a estática: “A religião 

dinâmica que assim surge contrapõe-se à religião estática, saída da função fabuladora, 

como a sociedade aberta à sociedade fechada” (Bergson, 1978, p. 223). Aqui, também, 

religião estática e religião dinâmica não se apresentam como conceito necessariamente 

opostos, mas sim complementares, conforme destaca o autor Rildo da Luz Ferreira (2020, 

p. 273), no artigo O estático e o dinâmico em religião na ótica da filosofia bergsoniana: 

No desenrolar de As duas fontes será à análise da religião estática que primeiro 
seremos conduzidos, como a um primeiro estrato indispensável de uma realidade 
que a etapa seguinte virá completar. A religião dinâmica se apresenta como a forma 
evoluída da religião estática. 

 
 

Para Mariana Pimentel (2010, p. 248), pensar em função fabuladora é pensar no 

conceito de inteligência: “a fabulação tem a mesma origem que a inteligência e desta não 

se descola”. Por sua vez, a função fabuladora pensada por Bergson estaria diretamente 

ligada à capacidade criar/fabricar do ser humano; mais especificamente ao que tange à 

faculdade de imaginar, no plano espiritual. Nas palavras do autor: 

[...] vejamos mais de perto porque essa faculdade fabuladora impõe suas invenções 
com uma força excepcional quando se exerce no domínio religioso. Nele ela está à 
vontade, sem dúvida alguma; ela é feita para fabricar espíritos e deuses (Bergson, 
1978, p. 164). 
 

 

Há de se reparar que, assim como na Poética de Aristóteles, aqui as noções de mito 

e fabulação aparecem novamente imbricadas, tendo Bergson chegado à associação entre 

os dois conceitos por uma outra via: a partir de seus estudos sobre a moral e religião. Ao 

longo da obra, as duas ideias seguem caminhando lado a lado na construção. No entanto, 



 

14 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

as noções de mito e de fabulação em Bergson – ou, em suma, a mímesis – acabam 

extrapolando as premissas aristotélicas, na medida em que rompem com alguns limites 

conceituais propostos pelo filósofo grego, principalmente no que tange à relação necessária 

entre verossimilhança e enredo. De acordo com os escritos deixados por Aristóteles (2017, 

p. 30-31):  

Tanto na caracterização das personagens quanto na trama dos fatos, é preciso 
sempre procurar o necessário ou o verossímil, de tal modo que tal personagem diga 
ou faça tais coisas por necessidade ou por verossimilhança e que isso se realize 
após aquilo também por necessidade ou por verossimilhança. 

 
 

A verossimilhança é evidenciada como elemento normativo da poética por Lígia Militz 

da Costa (2008), no livro A poética de Aristóteles: mímese e verossimilhança. De acordo 

com a autora, “face à ênfase aristotélica na dependência maior da mimese ao seu princípio 

de construção interna, a verossimilhança ‘interna’ acaba por impor-se como o critério 

fundamental para a produção literária na Poética” (Costa, 2008, p. 54). Apesar de 

Aristóteles não considerar que a mímese seja uma mera imitação ou reprodução da 

realidade, a verossimilhança, como critério fundamental da construção do mito, acabou por 

impor limitações, de maneira global, à criação do texto poético, bem como ao caráter do 

personagem trágico: “lei do verossímil e do necessário justifica também a representação 

dos caracteres, ou seja, as palavras e atos das personagens de caráter” (Costa, 2008, p. 

50). 

Ao condicionar o enredo e outros elementos narrativos da tragédia à 

verossimilhança, ou seja, à necessidade de uma coerência interna específica, Aristóteles 

hierarquiza o espaço poético, num esforço de classificá-lo em relação à sua qualidade. O 

também filósofo francês Jacques Rancière, ao tratar sobre aquilo que ele chama de o 

“regime estético das artes”, em A partilha do sensível, publicado em 2005, afirma que o 

regime poético de Aristóteles: 

[...] se desenvolve em formas de normatividade que definem as condições segundo 
as quais as imitações podem ser reconhecidas como pertencendo propriamente a 
uma arte e apreciadas, nos limites dessa arte, como boas ou ruins, adequadas ou 
inadequadas (Rancière, 2005, p. 31). 

 

Como abordamos anteriormente, Deleuze parte da noção de função fabuladora de 

Bergson para analisar, no livro Cinema 2: a imagem-tempo, obras cinematográficas do 

período pós-Segunda Guerra Mundial. No entanto, o filósofo se apropria de tal conceito, 

operando uma série de torções no pensamento bergosoniano original. Já no livro 

Bergsonismo, publicado em 1966, Deleuze chama a atenção, numa nota de rodapé, para 



 

15 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

o fato de que Bergson confere à função fabuladora, no campo das artes, uma certa 

marginalidade em relação a outros linguagens artísticas, com a música, por exemplo: 

“Bergson não esconde que o aspecto fabulação parece-lhe inferior em arte; o romance seria 

sobretudo fabulação; a música, ao contrário, seria emoção e criação” (Deleuze, 2008, p. 

91). Ele mantém, de certa forma, - e muito por conta de impasses ontológicos específicos 

do sistema de pensamento de Bergson, que Mariana Pimentel (2010) chama de estatuto 

ambíguo da arte - o mesmo caráter hierarquizante/classificatório desenvolvido por 

Aristóteles acerca dos elementos que constituem o mito no espaço poético.  

É a partir dessa postura assumida por Bergson, em relação à função fabuladora, que 

Deleuze vai operar umas de suas principais torções teóricas, muito pelo fato, é claro, de 

Bergson não ter incluído o cinema no rol de atividades que ele entendia como arte, por mais 

que o mesmo já houvesse atingido certa autonomia na década de 1930, quando As duas 

fontes da moral e da religião fora publicado. O que Deleuze fez, então, foi incluir todas as 

manifestações artísticas dentro da função fabuladora, desconsiderando a hierarquia 

proposta por Bergson, fazendo, assim, com que fosse possível analisar tanto obras 

cinematográficas documentais quanto de ficção, a partir da perspectiva da inteligência, da 

criação do mito. Ou seja, a partir daquilo que se encontra nas bases do que Bergson 

chamou de moral e/ou sociedade aberta, e que mobiliza o ser humano para além da pura 

autoconservação. 

 

5 FICÇÕES E CONSTRUÇÕES 

  
De volta ao livro Cinema-2: a imagem-tempo, Deleuze (2005) prossegue a análise 

das produções documentais das vanguardas do pós-guerra. Como vimos, o filósofo 

identifica a fabulação operando tanto nos personagens dos filmes de Rouch – mais 

especificamente em Eu, um negro – quanto também nos documentários de Pierre Perrault, 

diretor canadense, expoente do movimento que ficou conhecido como Cinema Direito. Nas 

palavras de Deleuze (2005, p. 183):  

Quando Perrault se dirige a suas personagens [...] não é apenas para eliminar a 
ficção, mas para libertá-la do modelo de verdade que a penetra, e encontrar, ao 
contrário, a pura e simples função fabuladora que se opõe a esse modelo. 
 

 

Portanto, na obra de Deleuze, a função fabuladora operaria dentro de um 

deslocamento. Desloca a personagem de uma de ficção anterior à sua própria existência 

(o modelo de verdade que o penetra) em direção à liberdade, ao novo. Sendo que, aqui, a 



 

16 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

ficção à qual Deleuze se refere apresenta-se sob um viés nietzschiano: “A ficção é 

inseparável de uma ‘veneração’ que a apresenta como verdadeira [...] Ninguém entendeu 

as palavras de Nietzsche, ‘elimina tuas venerações’, tão bem quanto Perrault” (Deleuze, 

2005, p. 182-183). 

Assim, mais do que filmar o real ou a ficção (para além da dicotomia entre falso e 

verdadeiro), o ficcionalizar, em si, é a operação estética própria do cinema: a função 

fabuladora a que Deleuze acaba se referindo, também, como a potência do falso. De acordo 

com o autor, “Elevando o falso à potência, a vida se libertava tanto das aparências quanto 

da verdade: nem verdadeiro nem falso, alternativa indecidível, mas potência do falso, 

vontade decisória” (Deleuze, 2005, p. 178). Sobre esse ponto específico, Mariana Pimentel 

(2010, p. 134-135) afirma que “A fabulação é potência do falso porque ela nos força a 

passar, ela nos força a dizer Eu é um outro.” E conclui: “Encontrar a função fabuladora é 

reencontrar o elo entre a vida e a ficção”. A verdade da personagem no Cinema Verdade 

de Jean Rouch – assim como no Cinema Direto de Pierre Perrault –, portanto, é mais aquilo 

que ela (a personagem) possa vir a criar sobre si mesma do que a “verdade” captada pela 

câmera. 

A relação de ambiguidade entre produção de verdade e de ficção também permeou 

a obra de Freud. No texto Construções em análise, um dos últimos escritos da sua vida, 

publicado em 1937, o psicanalista aponta para a possibilidade de trazer à tona lembranças 

esquecidas pelos analisandos em tratamento, a partir do que ele chamou de “convicção 

segura da verdade da construção”. Retomando as ideias acerca da ação do recalque no 

aparelho psíquico, o autor afirma: 

O caminho que começa com a construção do analista deveria terminar com a 
recordação do paciente; nem sempre ele vai tão longe. Inúmeras vezes não 
conseguimos levar o paciente à recordação do recalcado. Em vez disso, [...] 
conseguimos que ele tenha uma convicção segura da verdade da construção, que, 
do ponto de vista terapêutico, tem o mesmo efeito que uma recordação recuperada 
(Freud, 2017, p. 284). 
 

 

A ideia de que a recuperação de lembranças de um analisando se dá por meio de 

um processo de criação ficcional, e não da realidade dos fatos propriamente dita, é 

reforçada pelo também psicanalista argentino Juan-David Nasio, no texto O que é um caso, 

de 2001. Segundo o autor: 

 

[...] o caso clínico resulta sempre de uma distância inevitável entre o real de que 
provém o relato em que se materializa. De uma experiência verdadeira, extraímos 
uma ficção, e, através dessa ficção, induzimos efeitos reais no leitor. A partir do real, 
criamos a ficção, e com a ficção, recriamos o real (Nasio, 2001, p. 18). 



 

17 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

 

No entanto, não se trata de qualquer ficção, de uma fabulação arbitrária. Em 

Construções em análise, Freud (2017, p. 286) chama a atenção para a origem do material 

dessa construção, bem como para sua especificidade no contexto do tratamento 

psicanalítico: “Assim como a nossa construção só tem efeito por trazer de volta uma parte 

da história de vida perdida, o delírio também deve o seu poder de convencimento à porção 

de verdade histórica que ele coloca no lugar da realidade rejeitada”. 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
Ao debruçarmo-nos sobre o pensamento de Freud, Bergson e Deleuze, nos 

deparamos com diferentes perspectivas acerca das relações entre memória e ficção. 

Partindo do fenômeno da atuação e das construções (em análise), observadas por Freud 

na sua clínica (surgidas a partir daquilo que lembramos de menos: da ação do recalque), 

passando pela função fabuladora de Henri Bergson (que se dá a partir daquilo que 

lembramos demais – do hábito), e, posteriormente, chegando à torção que Deleuze opera 

a partir do pensamento bergsoniano, constatamos que, para além de uma capacidade de 

criação/fabricação, própria do ser humano, a fabulação, como fenômeno em si, manifesta-

se em contextos específicos, como, por exemplo, no da produção de documentários no 

período pós-Segunda Guerra Mundial – mais especificamente, em produções 

cinematográficas ligadas às vanguardas européias das décadas de 1950 e 1960 – e que, 

como analisamos, está presente também nas obras recentes de Adirley Queirós, que, ao 

retratar, na década passada, a relação subjetiva de moradores da periferia de Brasília com 

suas experiências traumáticas, recorre, de forma intencional, à ficcionalização para 

construir suas narrativas documentais. 

Como vimos, o resgate de uma determinada lembrança implica no início de um 

complexo processo narrativo, cuja ficcionalização se torna uma importante ferramenta na 

medida em que determinadas memórias sofrem a ação daquilo que Freud chamou de 

recalque. Para o criador da psicanálise, as capacidades de atuar e de ficcionalizar 

(compreendidas, aqui, como a função fabuladora em si, em sua versão deleuziana) são 

evocadas diante de recordações que o sujeito luta para esquecer de forma inconsciente. 

Essas recordações, no entanto, demandam sua própria construção frente à necessidade 

de justiça, em determinados contextos sociais, especialmente naqueles em que a disputa 

pela verdade baliza o conflito entre dois ou mais grupos sociais. 



 

18 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

A compreensão daquilo que chamamos de memória surge em meio a um verdadeiro 

embaraço narrativo, formado a partir de lembranças fragmentárias cujas lacunas são 

preenchidas por material de natureza ficcional, como bem pontua a cartela final de Branco 

sai, preto fica. É nesse sentido, portanto, que o ato de ficcionalizar, ao contrário do que 

afirma o senso comum, não é o ato de falsificar a realidade, ou, ainda, de fantasiá-la de 

forma desmedida, sem propósitos justificáveis no “mundo real”. Na verdade, a fábula é a 

própria medida da realidade, uma vez em que ergue construções que resistem à tendência 

ao esquecimento, ou seja, ao recalque do próprio sujeito, que, por sua vez, teima em 

lembrar de esquecer. 

 

REFERÊNCIAS 
 

ARISTÓTELES. Poética. São Paulo: Editora 34, 2017. 
 
BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas: magia e técnica. São Paulo: Brasiliense, 1996.  
 
BERGSON, Henri. As duas fontes da moral e da religião. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 
1978. 
 
BERGSON, Henri. A evolução criadora. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 
 
CALOU, Ângela. Considerações sobre “Experiência e pobreza”, de Walter Benjamin. 
Problemata: Revista Internacional de Filosofia, João Pessoa, v. 9, n. 1, p. 96-106, maio. 
2018. 
 
COSTA, Ligia Militz da. A poética de Aristóteles: mímese e verossimilhança. São Paulo: 
Ática, 2006. 
 
DELEUZE, Gilles. O bergsonismo. São Paulo: Editora 34, 1999. 
 
DELEUZE, Gilles. Cinema 2: a imagem-tempo. São Paulo: Editora Brasiliense, 2005. 
 
DUCCINI, Mariana. A cidade é uma só?: autoficcionalização, interrogação do arquivo e 
sentido de dissenso. Intexto, Porto Alegre, n. 33, p. 76-89, mai./ago. 2015.  
 
FERREIRA, Rildo da Luz. O estático e o dinâmico em religião na ótica da filosofia 
bergsoniana. Religare: Revista do Programa de Pós-Graduação em Ciências das Religiões 
da UFPB, João Pessoa, v. 17, n. 1, p. 268-298, 2020.  
 
FREUD, Sigmund. Recordar, repetir e perlaborar. In: FREUD, Sigmund.  Fundamentos da 
clínica psicanalítica. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2017. 
 
FREUD, Sigmund. Construções em análise. In: FREUD, Sigmund.  Fundamentos da 
clínica psicanalítica. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2017. 
 



 

19 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

GOUVÊA, Luiz Alberto de Campos. Brasília: A capital da segregação e do controle social: 
uma avaliação da ação governamental na área da habitação. São Paulo: Annablume, 1995. 
 
HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2006. 
 
NASIO, Juan-David. Os grandes casos de psicose. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001. 
 
NORA, Pierre. Entre Memória e História: a problemática dos lugares. Projeto História, São 
Paulo, n. 10, p. 7-28, dez. 1993.  
 
NICHOLS, Bill. Introdução ao documentário. Campinas: Papirus, 2005. 
 
OLIVEIRA, Ana Paula. Jean Rouch: signo, verdade e pensamento.  Discursos 
Fotográficos, Londrina, v. 10, n. 17, p. 163-176, jul./dez. 2014.  
 
PIMENTEL, Mariana Rodrigues. Fabulação: a memória do futuro. 2010. Tese (Doutorado 
em Letras) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2010. 
 
RANCIÈRE, Jacques. A partilha do sensível. São Paulo: Editora 34, 2005. 
 
TOLEDO, Alexandre Mauro. Mímesis e tragédia na poética de Aristóteles. 2005. 
Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade Federal de Minas Gerais. Belo 
Horizonte, 2005.  

 

FILMOGRAFIA 
 

A CIDADE é uma só?. Direção de Adirley Queirós. Produção de Adirley Queirós e André 
Carvalheira. Roteiro: Adirley Queirós e Thiago B. Mendonça. Ceilândia: CEI-Cine, 2011. 
(79 min)  
 
BRANCO sai, preto fica. Direção e roteiro de Adirley Queirós. Produção de Denise Vieira e 
Adirley Queirós. Ceilândia: CEI-Cine, 2014. (93 min.) 

 

 

  



 

20 
  

Em Tese, Florianópolis, v. 21, n. 01, p. 01-20, 2024. Universidade Federal de Santa Catarina.  
ISSN 1806-5023. DOI: https://doi.org/10.5007/1806-5023.2023.e96786 
 

NOTAS  

 

TÍTULO DA OBRA 
ESQUECER, RECORDAR E CONSTRUIR: ENTRE MEMÓRIA E FABULAÇÃO NO 
CINEMA DE ADIRLEY QUEIRÓS 
 
Francisco Ramos de Farias 
Professor titular 
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Programa de Pós-Graduação em 
Memória Social, Rio de Janeiro, Brasil 
francisco.farias@unirio.br  

https://orcid.org/0000-0002-2966-077X 
 

Luiz Magalhães Costa 
Mestrando em Memória Social 
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Programa de Pós-Graduação em 
Memória Social, Rio de Janeiro, Brasil 
luizdmagalhaes@gmail.com   

https://orcid.org/0009-0008-0782-6792   
 
CONTRIBUIÇÃO DE AUTORIA  
Concepção e elaboração do manuscrito: L. Magalhães, F. R. de Farias  
Discussão dos resultados: L. Magalhães, F. R. de Farias 
Revisão e aprovação: F. R. de Farias 
 
LICENÇA DE USO  
Os autores cedem à Em Tese os direitos exclusivos de primeira publicação, com o trabalho 
simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution 4.0 Internacional 
(CC BY). Estra licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho 
publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. 
Os autores têm autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para 
distribuição não exclusiva da versão do trabalho publicada neste periódico (ex.: publicar em 
repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, ou como capítulo de livro), 
com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
PUBLISHER  
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-Graduação em Sociologia 
Política. Publicado no Portal de Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são 
de responsabilidade de seus autores, não representando, necessariamente, a opinião dos 
editores ou da universidade. 
 

HISTÓRICO  
Recebido em:13/10/2023 
Aprovado em:13/05/2024 
Publicado em:05/08/2024 
 

 

 

https://orcid.org/0000-0002-2966-077X
https://orcid.org/0009-0008-0782-6792
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

