
 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 Este artigo está licenciado sob uma Licença Creative Commons. 
 

 

 
 

 
 

O PROBLEMA MORAL DO ABORTO 
 

THE MORAL PROBLEM OF ABORTION 
 
 

DENIS COITINHO1 
(UNISINOS/BRASIL) 

 

 
RESUMO 

O objetivo desse artigo é refletir sobre o problema moral do aborto, discutindo os 
critérios normativos-morais que são usados geralmente no debate. Parto da 
análise do voto da Ministra Rosa Weber sobre a descriminalização do aborto até a 

12ª semana de gestação. Depois apresento em maior detalhe o problema moral 
do aborto e as posições clássicas do debate, a saber, a posição conservadora ou 

“pró-vida” e a posição liberal ou “pró-escolha”. Após, apresento duas concepções 
influentes no debate, mas que usam critérios normativos diferenciados, a saber, a 
posição de Judith Jarvis Thomson, que toma como central o critério dos direitos, e 

a posição de Rosalind Hursthouse, que faz uso do critério normativo das virtudes. 
O próximo passo é propor uma distinção entre moralidade privada e pública, como 

forma de melhor compreender a complexidade do problema, identificando apenas 
a moralidade pública como fonte normativa legítima para tratar da questão da 

descriminalização do aborto. Por fim, defendo a descriminalização do aborto em 
razão da assimetria normativa, na forma que os atos de aborto recebem uma 
censura mais fraca e a partir da moralidade pública, que nos indica um ponto de 

vista que é aceitável por todos. 
Palavras-chave: Aborto; Judith J. Thomson; Rosalind Hursthouse; Moralidade 

privada e pública; Assimetria normativa. 
 

ABSTRACT 

The aim of this article is to reflect on the moral problem of abortion, discussing the 
normative-moral criteria that are generally used in the debate. I begin by analyzing 

Justice Rosa Weber's vote on the decriminalization of abortion up to the 12th week. 
Then I present in greater detail the moral problem of abortion and the classic 
positions of the debate, namely, the conservative or “pro-life” position and the 

liberal or “pro-choice” position. Then, I present two significant conceptions in the 
debate, but which use different normative criteria, namely, the position of Judith 

Jarvis Thomson, who takes the criterion of rights as central, and the position of 
Rosalind Hursthouse, who uses the normative criterion of virtues. The next step is 
to propose a distinction between private and public morality, as a way of better 

understanding the complexity of the problem, identifying only public morality as a 
legitimate normative source to address the issue of decriminalization of abortion. 

Finally, I defend the decriminalization of abortion due to the normative asymmetry, 
in the way that acts of abortion receive a weaker moral blame and from the 

http://doi.org/10.5007/1677-2954.2025.e107192 

about:blank
about:blank


  2 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

perspective of public morality, which indicates a point of view that is acceptable to 
all. 

Keywords: Abortion; Judith J. Thomson; Rosalind Hursthouse; Public and Private 
morality; Normative asymmetry. 

 
 

Introdução 

 

Um dos temas que mais provoca polêmica no campo da ética aplicada 

é sobre a moralidade ou imoralidade do aborto e a consequente discussão 

sobre a sua criminalização ou descriminalização. Um dos argumentos 

centrais para defender sua correção, é reivindicar a autonomia da mulher 

em relação à maternidade, argumentando em prol da liberdade reprodutiva 

das mulheres, tendo por base o princípio da liberdade como critério 

normativo central. Também, há a questão das meninas e adolescentes que 

também estão sujeitas aos juízos normativos sobre o aborto. Por sua vez, 

os que defendem que o aborto é errado, centram sua argumentação na 

proteção incondicional da vida humana, uma vez que o ato em tela 

implicaria na morte de um ser humano inocente e se sabe que é errado 

matar um ser humano inocente. Esta posição toma como base o princípio 

da sacralidade da vida como central, destacando o caráter absoluto do 

direito à vida. 

Sobre essa questão, queria comentar o voto da ministra Rosa Weber 

sobre a descriminalização do aborto, dado por ela em setembro de 2023, 

um pouco antes de sua aposentadoria, e analisar de que forma essa questão 

mostra uma intrínseca relação entre a moral e o direito e possibilita uma 

melhor compreensão do que seria mesmo a moralidade.  

A ministra do Supremo Tribunal Federal (STF), Rosa Weber, votou no 

dia 22/09/2023, a favor da descriminalização do aborto até a 12ª semana 

de gestação. Em seu voto, afirmou que a maternidade é “escolha e não 

obrigação coercitiva” e que a criminalização atinge “o núcleo do direito das 

mulheres à liberdade, à autodeterminação, à intimidade, à liberdade 

reprodutiva e à sua dignidade” (Zero Hora, 23/09/2023, p. 9). Para ela, 

impor a obrigação de continuidade da gravidez a despeito das diversas 

circunstâncias especiais que vivem as mulheres, meninas e adolescentes 

representa uma forma de “violência institucional contra a integridade física, 

psíquica e moral da mulher” (Zero Hora, 23/09/2023, p. 9). Atualmente, o 

crime de aborto está previsto nos artigos 124 a 127 do Código Penal 

Brasileiro (CP), estabelecendo pena de reclusão para a mulher que provoca 

aborto em si mesma (de 1 a 3 anos - Art. 124) e para o médico ou outra 

pessoa que provoca aborto (de 3 a 10 sem o consentimento da gestante – 

Art. 125 e de 1 a 4 anos com o seu consentimento – Art. 126). 



  3  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

Veja-se que esta discussão sobre a descriminalização do aborto é um 

caso complexo e gera uma ampla discussão na sociedade porque revela 

uma intrínseca relação entre moral e direito, relação esta que não é muito 

clara para nós enquanto coletividade. Não é à toa que o voto da ministra 

Weber provocou uma reação imediata nos setores mais conservadores do 

Congresso que se articulam para colocar em votação um projeto de lei que 

impede a interrupção da gravidez e estabelece o Estatuto do Nascituro (PL 

434/2021). Por este estatuto, “o nascituro goza da expectativa do direito à 

vida, à integridade física, à honra, à imagem de todos os demais direitos da 

personalidade” (Kennedy, 2023). 

O ponto central que quero destacar no voto em tela é a compreensão 

de moralidade que está subjacente. Diz a ministra em seu voto que: “O 

Estado não pode julgar que uma mulher falhou no agir da sua liberdade e 

da construção de seu ethos pessoal apenas porque sua decisão não 

converge com a orientação presumidamente aceita como correta pelo 

Estado ou pela sociedade, da perspectiva de uma moralidade” (Zero Hora, 

23/09/2023, p. 9). Nesse sentido, a moralidade seria algo como um 

conjunto de valores éticos assumidos pelos indivíduos pessoalmente, quase 

no sentido de um moralismo. E, assim, em sua opinião, o direito deveria 

ser independente da moralidade para garantir os direitos individuais, como 

o da liberdade reprodutiva. 

Com isso em mente, meu objetivo neste artigo é discutir a moralidade 

do aborto, propondo uma distinção entre moralidade privada e moralidade 

pública, como forma de melhor compreender a complexidade do problema, 

identificando apenas a moralidade pública como fonte normativa legítima 

para tratar da questão da descriminalização do aborto. Para tal, inicio 

apresentando em maior detalhe o problema moral do aborto e as posições 

clássicas do debate, a saber, a posição pró-vida (pro-life) e a posição pró-

escolha (pro-choice). Após, apresentamos duas posições significativas do 

debate, mas que usam critérios normativos diferenciados, a saber, a 

concepção de Judith Jarvis Thomson, que toma como central o critério dos 

direitos, e a concepção de Rosalind Hoursthouse, que faz uso do critério 

normativo das virtudes. A ideia central é procurar mostrar que para 

tratarmos adequadamente de um problema tão complexo como o da 

moralidade ou imoralidade do aborto, temos que compreender melhor a 

relação peculiar entre o direito e a moral e a natureza da própria 

moralidade. 

 

 

 

 



  4 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

O problema do aborto 

 

O problema do erro ou correção do aborto é um dos mais disputados 

no campo aplicado da filosofia moral. Muitos pensam que “o aborto é certo”, 

considerando, especialmente, a autonomia da mulher, enquanto outros 

pensam que “o aborto é errado”, levando em conta, particularmente, o 

status moral do feto. Os critérios normativos mais relevantes desta 

discussão se baseiam fundamentalmente no direito à vida e a liberdade. A 

posição “pró-escolha” toma por base a liberdade da mulher, protegendo os 

direitos da mulher grávida, enquanto a posição “pró-vida” toma por base o 

direito à vida da pessoa, protegendo os direitos do feto (Annas, 2011, p. 

129). Em geral, o debate recai em uma discussão sobre direitos, e, mais 

especificamente, sobre o estatuto moral do feto. Segundo Lewis e Tamparo 

(2007), a discussão sobre o aborto é complexa porque: 

 

(...) envolve os direitos das mulheres e os direitos do feto. É 

provavelmente impossível que a resolução satisfará a todos. 

Profissionais de saúde acham difícil assegurar uma posição neutra. 

A lei garante direitos que devem ser protegidos; ainda, profissionais 

de saúde devem abraçar sua ética pessoal (Lewis; Tamparo, 2007, 

p. 204). 

 

Vendo em maior detalhe as duas posições, temos que os defensores 

“pró-vida” argumentam que o feto tem direito aos direitos humanos básicos 

desde o momento em que uma gestação é concebida, isto é, desde o 

momento da concepção, dando prioridade aos direitos de um embrião à 

vida (Duhan, 2018). Abortar é matar um ser humano e, então, o aborto é 

equiparado com a prática de assassinato. O argumento geralmente se 

baseia em afirmar que é errado matar um ser humano inocente e que um 

feto humano é um ser humano inocente, trazendo por conclusão, então, 

que é errado matar um feto humano (Honderich, 1995, p. 2). Também, 

pode-se identificar três princípios básicos nesta posição “pró-vida”: o 

princípio dos direitos humanos, considerando que todas as pessoas devem 

ter seus direitos respeitados equitativamente, pensando especialmente no 

direito à vida; o princípio da mens rea, que condena o ato intencional de 

matar, uma vez que matar intencionalmente é um ato errado e o aborto é 

matar intencionalmente; e o princípio do dano, considerando que é um erro 

causar dano às pessoas, e o aborto causa dano ao feto.2 

Por sua vez, os defensores “pró-escolha” enfatizam a individualidade 

e a liberdade da mulher de decidir sobre o que ocorre em seu corpo, 

assumindo uma posição liberal ao acreditar que é a mulher que tem direito 

sobre seu próprio corpo e, sob nenhuma circunstância, ninguém mais, 

incluindo o Estado, deve interferir em sua escolha pessoal (Duhan, 2018). 



  5  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

De acordo com eles, escolher o aborto é um direito que não deve ser 

limitado por uma autoridade governamental ou mesmo religiosa, e que 

supera qualquer direito reivindicado para um embrião ou feto. Assim, uma 

mulher grávida tem o direito e a autonomia para tomar qualquer decisão 

sobre o feto que pertence ao seu próprio corpo. Ninguém pode obrigar e 

instar uma mulher a dar à luz ao feto, cabendo à própria mulher esta 

decisão sobre abortar ou não, dando direito ou não à vida do feto.3 

Segundo Dworkin, em seminal texto sobre o tema, o debate sobre o 

aborto envolve em geral uma posição conservadora (pró-vida) e uma 

posição liberal (pró-escolha), e que pode ser compreendido a partir de duas 

maneiras diferentes de atribuir valor intrínseco à vida humana. Os 

conservadores enfatizam mais o processo natural envolvido no surgimento 

do embrião, enquanto os liberais enfatizam mais a importância do 

investimento cultural envolvido na vida da gestante, o que seria frustrado 

quando uma mulher é obrigada a ter um filho indesejado. O importante é 

frisar que ambas as posições concordam que a vida humana tem valor, 

discordando apenas na maneira como este estatuto é compreendido. Para 

ele, as pessoas divergem quanto a se, admitindo-se que o feto já seja uma 

pessoa, seu direito à vida deve ou não se curvar diante de algum direito 

mais forte da gestante (Dworkin, 2009, p. 114-115). 

Também acredito, concordando com Dworkin, que há muito mais 

concordância do que desacordo ao se discutir a questão do aborto. Haveria 

algum desacordo valorativo ou o desacordo seria antes factual ou mesmo 

religioso? Veja que ambos os grupos aceitam sem nenhuma 

problematização que “é errado matar pessoas inocentes”, pois, se não fosse 

assim, o infanticídio também seria alvo de disputa, o que não é o caso. 

Quase ninguém discorda a respeito do erro em se matar uma pessoa 

inocente e, por isso, quase ninguém discorda que matar um recém-nascido 

seria claramente um erro moral.4 O problema parece residir no que 

consistiria mesmo uma pessoa. O embrião e o feto já são considerados 

pessoas? Há alguma diferença significativa entre embrião e feto na 

atribuição de pessoalidade? A pessoa humana teria algum caráter sagrado 

ou seria entendida puramente em sua dimensão biológica?5 

Observando essas questões em disputa, isso parece implicar que o 

desacordo é antes científico do que valorativo, uma vez que o problema do 

aborto parece recair sobre uma questão factual a respeito de o embrião e o 

feto serem uma pessoa ou não, ou mesmo sobre uma questão religiosa a 

respeito do caráter sagrado da pessoa humana, isto é, se o embrião já teria 

uma alma dada por Deus ou não. Inicio comentando sobre a questão de o 

embrião poder ser considerado pessoa ou não.  



  6 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

Atribuições de direitos pressupõem uma concepção de pessoa, ou self, 

isto é, pressupõem uma propriedade que podemos chamar de pessoalidade. 

Esta, geralmente, se baseia em algum tipo de capacidade que o ente em 

tela possui, como ter racionalidade, linguagem, ou mesmo, de uma forma 

deflacionada, possuir um sistema nervoso central, que lhe capacita a sentir 

dor e prazer. A posição “pró-vida” claramente defende que o embrião possui 

estas condições de pessoa, atribuindo pessoalidade desde a concepção, 

sobretudo pensando em termos futuros, de forma que o embrião em breve 

se tornará um sujeito de direitos, sendo ele uma pessoa em potencial.6 Por 

outro lado, a posição “pró-escolha” defende, de forma geral, que o embrião 

não possui estas condições de pessoa, até porque até a 14ª semana de 

gestação o embrião não possui ainda o sistema nervoso desenvolvido. Antes 

desse ponto, seria possível identificar certos elementos que conferem 

alguma individualidade ao embrião, como o fato dele já possuir um código 

genético único de um ser humano, mas estes não constituiriam, realmente, 

capacidades suficientes para lhe conferir pessoalidade. 

E sobre a questão religiosa, é importante considerar que o debate 

sobre o aborto ainda é profundamente marcado por posições religiosas, 

sobretudo no Brasil, que possui uma forte cultura cristã em geral e, mais 

especificamente, católica. Veja-se que a posição oficial do Vaticano quanto 

ao aborto, exposta na Congregação para a Doutrina da Fé, defende que 

desde o momento da concepção, a vida tem que ser respeitada de modo 

absoluto porque o homem é a única criatura na Terra que Deus quis por si 

mesma e a alma espiritual de cada um dos homens é imediatamente criada 

por Deus; e, assim, a vida humana é sagrada desde o seu início e ninguém 

pode reivindicar para si o direito de destruir diretamente um ser humano 

inocente (Donum Vitae, Introdução - 5). Note-se que o ponto central desta 

posição religiosa é o da “sacralidade da vida”, em função da relação especial 

que existe entre o ser humano e seu criador. É esta origem divina que 

conferiria uma dimensão sagrada à vida humana, sendo que “vida” aqui 

envolve a posse de uma alma que é imortal.7 

Após essa breve exposição das principais posições e argumentos 

sobre o problema da moralidade do aborto, vamos investigar em maior 

detalhe duas posições significativas no debate, a saber, a posição de Judith 

Jarvis Thomson e a posição de Rosalind Hursthouse, uma tomando por base 

os direitos e outra tomando por base as virtudes. Além de reconstruir as 

posições e ressaltar seus acertos, procuro apontar para os seus limites. 

 

 

 

 



  7  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

Thomson e a defesa do aborto 

 

Em seu seminal artigo “A Defense of Abortion”, de 1971, Thomson 

defende a admissibilidade do aborto em certas circunstâncias, como em 

caso de estupro e casos de risco de morte para a gestante. Inicia 

considerando que a maior parte da oposição ao aborto (posição pró-vida) 

baseia-se na premissa de que o feto é um ser humano, uma pessoa, desde 

o momento da concepção, e no argumento que diz que toda pessoa tem 

direito à vida e o feto é uma pessoa, levando a conclusão de que o aborto 

seria errado por se tirar este direito universal. Para ela, não é razoável 

impor às mulheres, como uma questão legal, a crença de que o feto tem o 

direito à vida e que, portanto, não se pode negar legitimamente às mulheres 

o direito ao aborto. Thomson argumenta que não há nenhum caso 

convincente de que o feto tenha direito à vida. As decisões sobre o aborto 

são, portanto, em última análise, questões de crença religiosa e a lei não 

pode impor uma crença religiosa sem violar a separação entre igreja e 

Estado. 

Thomson argumenta corretamente que existem certos casos em que 

não se teria tão claro este direito universal à vida do embrião, como no caso 

de uma situação não voluntária, como no estupro, em que a mulher não 

decidiu ter um filho, ou mesmo no caso da gravidez em curso colocar em 

risco a vida da mulher. Nesse último cenário, estaríamos falando no mínimo 

de um conflito de direitos, pois a mulher gestante também tem o direito à 

vida e, adicionalmente, teria uma prerrogativa adicional, que seria o de ter 

a sua escolha respeitada, escolha essa relativa ao seu corpo e a sua vida, 

considerando que todos concordam que as pessoas têm o direito de decidir 

sobre as questões relacionadas à sua própria vida. Veja-se assim, que 

mesmo levando em conta que as pessoas têm o direito à vida, isso não nos 

conduz automaticamente a ter que aceitar a tese da imoralidade do aborto 

no caso em que uma gravidez coloca em risco à vida de uma gestante. 

No caso de um ato não voluntário, como o estupro, Thomson nos 

convida a imaginar um cenário incomum. Pense numa situação em que você 

acorda de manhã e descobre que está na cama ao lado de um violinista 

inconsciente, que é muito famoso. Descobriu-se que ele sofria de uma 

doença renal fatal e a Sociedade dos Amantes da Música vasculhou todos 

os prontuários médicos disponíveis e constatou que só você tem o tipo 

sanguíneo compatível para ajudá-lo. Assim, a Sociedade sequestrou você 

e, na noite anterior, o sistema circulatório do violinista foi conectado ao seu, 

de forma a usar seus rins para auxiliar na saúde do violinista. Considere 

que o Diretor do hospital agora lhe diz: “Veja, lamentamos o que a 

Sociedade dos Amantes da Música fez com você, mas o fato é que o 



  8 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

violinista agora está conectado a você. Desconectá-lo significa matá-lo. 

Mas, não se preocupe, é apenas por nove meses” (Thomson, 1971, p. 48-

49). A pergunta que Thomson faz é se a pessoa estaria moralmente 

obrigada a aceitar essa situação. 

Para ela, não existiria nenhuma obrigação moral de permanecer 

conectada ao violinista. Isto seria claramente um ato caridoso, tal como o 

do bom samaritano, mas realizar atos caridosos não são obrigatórios para 

a maior parte dos agentes na maior parte dos casos, em uma sociedade 

democrática e plural. É claro que o violinista tem direito à vida, isto é 

indiscutível, mas isso não cria logicamente nenhuma obrigação particular 

para as outras pessoas, exceto o dever de não o matar. Em suas palavras: 

 

O fato de que para a continuidade de sua vida, aquele violinista 

precisa do uso contínuo de seus rins, não determina que ele tenha 

o direito de receber o uso contínuo de seus rins. Ele certamente não 

tem o direito, relativamente a você, de obrigar você a conceder a 

ele o uso contínuo de seus rins (Thomson, 1971, p. 55). 

 

Para Thomson, ninguém é moralmente obrigado a fazer grandes 

sacrifícios de saúde, de outros interesses e preocupações, de todos os 

outros deveres e compromissos, no intuito de manter a pessoa viva. Isso 

quer dizer que não somos obrigados a sermos bons samaritanos. Thomson 

argumenta que é possível se desconectar do violinista, mesmo que isso 

cause sua morte, e isso se deve a limites no direito à vida, que não inclui o 

direito de usar o corpo de outra pessoa como meio. Assim, ao se desligar 

do violinista, não se viola seu direito à vida, mas apenas o priva de algo – 

o uso do corpo de outra pessoa – ao qual ele não tem nenhum direito. Em 

suas palavras: “Se você permitir que ele continue usando seus rins, isso é 

uma gentileza de sua parte, e não algo que ele pode reivindicar de você 

como seu dever” (Thomson, 1971, p. 55). 

Pela mesma razão, Thomson diz que o aborto não viola o direito 

legítimo do feto à vida, mas apenas o priva de algo – o uso não consensual 

do corpo da mulher grávida e das funções de suporte à vida – ao qual ele 

não tem direito. Assim, ao escolher interromper a gravidez, Thomson 

conclui que uma mulher grávida normalmente não viola o direito do feto à 

vida, mas apenas retira o uso do seu próprio corpo, o que geralmente causa 

a morte do feto (Thomson, 1971, p. 63). 

Assim, o aborto seria admissível no caso de estupro e também no 

caso de a gravidez colocar em risco a vida da mulher. Seu ponto central é 

defender a admissibilidade do aborto em certos casos, mas não em outros. 

Por exemplo, fazer um aborto no sétimo mês só para evitar o incômodo de 

adiar uma viagem ao exterior, seria indecente. Isso significa que a mulher 



  9  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

é uma pessoa moral e tem o direito de assegurar a própria vida e escolher 

como essa vida será vivida (Thomson, 1971, p. 65). 

A posição de Thomson é certamente um avanço frente as posições 

antagônicas do debate, uma vez que para ela nem existe algo como o direito 

à vida de forma incondicional para o embrião e feto, o que tornaria todo 

aborto um erro, e nem o direito incondicional da decisão da mulher, 

podendo escolher pelo aborto em qualquer circunstância, o que tornaria 

todo aborto como correto. De forma relevante, ela traz para o debate o 

papel das circunstâncias para a decisão, não reduzindo o problema a uma 

questão de tudo ou nada ao considerar a responsabilidade moral do agente. 

Mas, uma limitação nessa concepção é que todo debate em relação ao 

aborto recai sobre uma concepção de direitos, em que se pesam os direitos 

conflitantes do embrião/feto e da gestante. Assim, os agentes são tomados 

de forma atomística, não se tematizando as relações existentes nesses 

casos, que é a de uma relação emocional entre mãe e filho, pois veja-se 

que o feto é filho da mulher grávida, enquanto o violinista é um completo 

estranho.8 Também, Thomson não reflete sobre o problema a partir da 

linguagem das virtudes. O problema desta limitação é que temos direitos a 

muitas coisas que não são virtuosas, e, por isso, são reprováveis 

socialmente. No próprio exemplo dado do violinista, poderia ser o caso de 

se censurar a decisão de se desconectar do doente em razão do egoísmo. 

Não há o dever de se ficar conectado ao violinista, quer dizer, não há um 

dever perfeito operando, mas seria desejável poder contar com um agente 

que seja solidário com os doentes, o que nos levaria a exigência de um 

dever imperfeito aos agentes, que é o mesmo que uma ação virtuosa, isto 

pensando no contexto de uma comunidade moral harmônica. 

Mas, sobre o escopo da ética das virtudes para refletir sobre o 

problema do aborto, deixem-me tematizar agora a posição de Rosalind 

Hursthouse. 

 

Hursthouse, aborto e virtudes 

 

Rosalind Hursthouse em seu seminal artigo “Virtue Theory and 

Abortion” de 1991, analisa a questão do aborto sob o prisma das virtudes 

e não sob o prisma dos direitos. O foco de sua investigação não recairá́ na 

abordagem tradicional dada ao problema, que ora investiga o status do feto, 

isto é, se ele tem ou não direito à vida, e sobre a legislação para permitir 

ou não o aborto, e ora investiga os direitos das mulheres, isto é, sua 

liberdade para decidir sobre o aborto. A ética das virtudes, ao contrário, 

tomará como ponto de partida a questão de se o agente está sendo virtuoso 

ou vicioso no ato de abortar, isto é: no ato do aborto, em tais circunstâncias, 



  10 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

o agente estaria agindo virtuosamente ou viciosamente ou nenhum dos dois 

casos? (Hursthouse, 1991, p. 233-235). Para ela, a prerrogativa da mulher 

em controlar o próprio corpo não é relevante, na medida em que ter o direito 

em fazer algo não nos diz nada sobre a virtude ou vício envolvidos na ação, 

e isto porque quando exercemos nossos direitos podemos estar fazendo 

algo vicioso, isto é, podemos estar sendo cruéis, egoístas, superficiais ou 

mesmo irresponsáveis (Hursthouse, 1991, p. 235).9  

O ponto central de Hursthouse é enfatizar que uma nova vida, as 

relações de mãe e filho e as relações familiares são valorosas e, assim, 

devem ser tomadas como critérios para saber que tipo de vida é boa. Ela 

enfatiza a relevância dos fatos biológicos e psicológicos e sua conexão com 

a atitude correta em relação à maternidade e relações familiares. Veja-se 

que a questão mais relevante é apontar para a vida humana boa, e, nessa 

dimensão, a maternidade, o amor e as relações familiares são tomados 

como essenciais, isto é, são tomados como tendo valor intrínseco 

(Hursthouse, 1991, p. 237-241). E quem identifica aquilo que tem valor 

intrínseco é o agente que tem sabedoria prática ou prudência. O agente 

prudente é aquele que consegue perceber a relevância moral dos fatos 

biológicos familiares, que são fatos comuns às sociedades humanas, que 

fazem parte da experiência concreta da pessoa, tais como reconhecer que 

a gravidez ocorre como resultado de relações sexuais, que ela dura nove 

meses, sendo este o tempo em que o embrião cresce e se desenvolve etc. 

O prudente, assim, é aquele que consegue lidar com esses elementos de 

forma apropriada, tendo a atitude correta neste contexto determinado, não 

sendo necessário ir além desta esfera mais familiar, recorrendo a 

investigações abstratas ou mesmo investigações metafísicas sobre o 

estatuto do feto (Hursthouse, 1991, p. 235). 

Hursthouse discute tais questões à luz da noção de eudaimonia, ou 

seja, da dimensão do que seria uma vida boa. O significado dos diferentes 

elementos envolvidos em um aborto, tais como a vinda ao mundo de um 

ser humano, as relações familiares, os diversos projetos de vida, a 

ilegalidade do ato, adquirem seu peso relativo a partir da reflexão sobre o 

que é uma vida digna de ser vivida. Trata-se de outro ponto de afastamento 

em relação à linguagem dos direitos, pois, como diz a autora, esta última 

vai somente até́ o ponto em que afirma que “o indivíduo tem direito a sua 

felicidade”, enquanto o discurso das éticas das virtudes vai além, indagando 

se a vida à qual este indivíduo tem direito é, de fato, boa (Hursthouse, 

1991, p. 241).  

No contexto especifico de um aborto, esta pergunta remeterá, por 

exemplo, à importância do amor e da família para a vida boa, assim como 

nosso desenvolvimento emocional em relação a essas questões 



  11  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

(Hursthouse, 1991, p. 241). Ao optar pelo aborto, portanto, uma mulher 

pode estar entendendo mal como sua vida deveria ser, manifestando vícios 

como infantilidade, materialismo e superficialidade (Hursthouse, 1991, p. 

241). Em suas palavras: 

 

Se quisermos continuar falando sobre boas vidas humanas, no 

contexto do aborto, temos que trazer nossos pensamentos sobre o 

valor do amor e da vida familiar, e nosso desenvolvimento 

emocional adequado por meio de um ciclo de vida natural. Os fatos 

familiares apoiam a visão de que a paternidade em geral, e a 

maternidade e a procriação em particular, são intrinsecamente 

valiosas, estão entre as coisas que podem ser corretamente 

pensadas como parcialmente constitutivas de uma vida humana 

com florescimento. Se isso estiver certo, então uma mulher que 

opta por não ser mãe (...) ao optar pelo aborto pode, portanto, estar 

manifestando uma compreensão falha do que sua vida deveria ser, 

e uma compreensão infantil, ou grosseiramente materialista, ou 

míope, ou superficial (Hursthouse, 1991, p. 241). 

 

Mas, ressalta que, em outras circunstâncias, no entanto, pode não ser 

caso, como no exemplo de uma mulher que aborta porque tem vários filhos 

e tem receio de que o nascimento de mais uma criança afete sua capacidade 

de ser uma boa mãe, ou no caso de uma mulher que descobre que a sua 

gravidez pode matá-la, ou até mesmo no caso de uma mulher que escolhe 

uma vida centrada em outra atividade com valor ao invés da maternidade. 

Estes casos não parecem manifestar uma compreensão falha sobre o valor 

da maternidade ao realizar um aborto, nem manifestar vícios como 

infantilidade e superficialidade, entre outros (Hursthouse, 1991, p. 241-

242).  

Veja-se que o ponto central destacado pela autora está baseado na 

linguagem das virtudes, com a pergunta: será́ que estou sendo uma pessoa 

responsável quando decido abortar? Não estaria sendo imatura? Insensível? 

Egoísta? Este é um ato de coragem ou de covardia? Importante destacar 

que a ética das virtudes é um modelo particularista, enfatizando a saliência 

moral de elementos contextuais. Uma ação corajosa, por exemplo, pode se 

tornar irresponsável em outras circunstâncias. Como diz Hursthouse, em 

algumas circunstâncias o aborto pode manifestar vícios como a dificuldade 

em assumir responsabilidades, foco exagerado em “curtir a vida”, ou uma 

visão falsa de liberdade e de autorrealização. Porém, em outras 

circunstâncias, dizer “eu não estou preparada para ser mãe” pode 

manifestar um importante senso de responsabilidade, uma lucidez, uma 

dose apropriada de humildade e até mesmo de coragem (Hursthouse, 1991, 

p. 242).  



  12 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

Há ainda a possibilidade de a maternidade competir com outras 

atividades que também são constitutivas da vida boa, como, por exemplo, 

a carreira ou os estudos, sendo preciso escolher. Ter um filho, afinal, é uma 

tarefa que toma toda uma vida, e é claro que muita coisa significativa pode 

ter que ficar de fora (Hursthouse, 1991, p. 242). Assim, uma das principais 

funções da prudência consistirá, precisamente, em saber hierarquizar estes 

diferentes bens, de acordo com as características específicas de cada vida. 

Não reconhecer o valor da maternidade pode ser um vício, porém, 

considerar que naquele momento há coisas mais importantes, pode revelar 

prudência.  

Veja-se, então, que o aborto correto seria aquele que um agente 

perfeitamente virtuoso recomendaria, pois, a virtude envolve um tipo de 

conhecimento que consiste em ter a atitude correta, significando aquilo que 

tem acurácia e é verdadeiro. E as virtudes relevantes, pensando no caso de 

uma mulher gestante, seriam a de ter força, independência, resolução, 

autoconfiança e autodeterminação, e ser decidida e responsável, por 

exemplo (Hursthouse, 1991, p. 243). 

Em que pese a importância da posição de Hursthouse, que inova na 

reflexão sobre a correção ou incorreção do aborto a partir da linguagem as 

virtudes, que faz uso de uma dimensão mais deflacionada das experiências 

comuns da comunidade, e que tem uma perspectiva particularista em ética, 

de forma que o contexto será determinante para a decisão correta, bem 

como as experiências dos agentes, penso que ela apresenta alguns 

problemas. Parece que uma fraqueza do modelo da ética das virtudes é que 

ele possui um padrão moral de excelência que é tomado como pressuposto 

para a ação, não avaliando se a ação é correta, mas se a vida escolhida é 

virtuosa. Por isso, o ponto de partida é sobre o que constitui a vida boa. 

Esse modelo exige um comprometimento total do agente com um certo tipo 

de vida, a vida virtuosa. Me parece muito adequado exigir um 

comportamento virtuoso do agente em certas questões, tais como as que 

exigirão fidelidade, lealdade, honestidade, solidariedade dentro de um dado 

grupo. No âmbito dos deveres imperfeitos, esse padrão me parece tanto 

adequado como exequível. Mas o que dizer do âmbito público, em que o 

que estaria em jogo seriam os deveres perfeitos, àqueles que geram 

direitos? Poderiam esses deveres estarem baseados nesse padrão virtuoso 

de exigência?10 Outro problema é que em sociedade plurais, como as 

contemporâneas, parece não haver uma unidade a respeito do que 

constituiria a vida boa. Veja-se que no caso específico do aborto, isso 

implicaria que haveria apenas algumas circunstâncias corretas para a sua 

realização, como no caso de estupro ou o risco de morte com a gravidez, 

ou mesmo a circunstância da mulher não estar preparada para ser mãe.11  



  13  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

Assim, uma jovem mulher que abortasse por ter feito sexo sem 

proteção, ou pela razão de pensar que não é a hora adequada, pois ainda 

é uma estudante e não possui uma situação empregatícia sólida, poderia 

não estar agindo virtuosamente e, logo, não estaria agindo corretamente. 

Ou, alternativamente, como interpretar o caso de uma mulher que não 

deseja ter filhos e tem como objetivo central de vida apenas a sua carreira, 

considerando que o seu parceiro deseja ter uma família? Ela não seria 

virtuosa, pois sua ação não estaria conectada ao fim bom, considerando que 

a paternidade e maternidade são intrinsecamente valorosas?  

Com essa consideração, podemos compreender que usar o modelo da 

ética das virtudes para pensar o problema em tela não contribui 

significativamente para a discussão a respeito do que é justo ou correto de 

um ponto de vista público e pluralista, isto é, de um ponto de vista que 

poderia ser aceitável por todos e que deveria contar com exigências 

externas à vontade do agente, modelo este que se encontra na concepção 

de Thomson, pois ela trata o problema do aborto no campo dos direitos, da 

mesma forma que a questão é tratada no domínio político, seja no 

legislativo ou mesmo no judiciário. 

 

Moralidade privada e pública 

 

Após tematizarmos o problema do aborto, com a exposição das teses 

mais conhecidas do debate, a saber, a posição “pró-vida” e “pró-escolha”, 

bem como analisarmos as influentes concepções de Thomson e Hursthouse, 

penso que é relevante fazer uma distinção entre moralidade privada e 

pública para se poder avançar no debate, distinção essa que não é usual na 

literatura que trata do tema. Se continuarmos a falar da moral como tendo 

uma unidade semântica, isto é, como pensando que existe algo que é 

“certo” e algo que é “errado” como uma unidade, creio que vamos ficar 

estagnados na discussão. E para entender essa distinção que proponho, 

seria importante entender o fenômeno da assimetria normativa no campo 

ético. 

 É algo aparentemente comum em nossa vida social o fenômeno da 

assimetria normativa-moral, de forma que, irrefletidamente, censuramos 

menos os agentes por suas decisões e ações que irão impactar apenas na 

felicidade ou infelicidade de sua própria vida, mas censuramos mais os 

agentes por suas decisões e ações que causarão dano aos outros. Por 

exemplo, censuramos menos um agente que é desleal com um amigo, ou 

que é egoísta em uma dada situação que requeria solidariedade, ou que 

não tem resiliência para enfrentar as diversas pressões cotidianas, do que 

seria o caso com um agente que assedia sexualmente colegas de trabalho 



  14 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

ou que comete um ato racista, ou mesmo mata alguém sem razão. A 

censura moral no primeiro caso parece mais branda, não implicando em 

uma condenação ao caráter moral do agente, nem gerando algum 

sentimento de ressentimento ou indignação, nem mesmo gerando uma 

mudança de disposição em relação a felicidade da pessoa. Talvez seja 

apenas um julgamento de que a ação ou a atitude do agente é errada. 

Diferentemente do segundo caso, em que a censura moral é mais forte, 

gerando, no mínimo, um sentimento de indignação pelo ato sexista e 

racista, ou, no limite, podendo gerar tanto uma condenação do caráter 

quanto uma mudança disposicional em relação ao bem-estar do agente em 

razão dele não cumprir com seus deveres.12  

Mas o que isso parece apontar? Penso que uma maneira de interpretar 

o fenômeno é reconhecer que, de forma não consciente, julgamos 

diferentemente os casos morais em que apenas a própria pessoa da ação é 

atingida, dos casos em que todos os cidadãos de uma comunidade são ou 

podem ser atingidos. O dano, no primeiro caso é pessoal, no outro, é 

coletivo. Por exemplo, não ser resiliente trará um dano apenas para a 

própria pessoa, diferentemente de ser racista, em que o dano atinge toda 

a sociedade. Se isso estiver ao menos parcialmente correto, creio que seria 

produtivo fazer uma distinção entre duas esferas da moralidade, a saber, a 

moralidade privada e a moralidade pública, o que não é o mesmo que a 

distinção usual entre as esferas privada e pública da vida. 

A distinção já tradicional entre as esferas da vida privada e pública 

reivindica que os indivíduos devem ter liberdade para escolher como viver, 

qual religião ter, qual partido político votar e como viver moralmente a sua 

vida, mas devem ser obrigados a seguir as leis e as regras de justiça. Nessa 

distinção, a religião e a moral, por exemplo, fazem parte da vida privada 

dos agentes, enquanto a política e o direito fazem parte de sua vida pública. 

Essa distinção é muito comum em modelos liberais de justiça. A distinção 

que estou propondo é um pouco diferente. Ao invés de pensar na moral 

como um todo em oposição à política e ao direito, separo duas partes da 

moral, uma privada, que terá relação direta com a escolha do agente em 

agir/ser de uma certa forma, e outra pública, que estará mais conectada 

com a política e o direito, sendo um tipo de obrigação moral perfeita, 

podendo ser entendida como padrões morais minimamente aceitáveis que 

definem a decência humana e encorajam a vida social.13 Mas, vejamos isso 

detalhadamente. 

Na esfera da moralidade privada, por exemplo a autoridade normativa 

é em primeira pessoa, de forma que necessita da disposição do agente para 

querer ser uma pessoa melhor. Nessa dimensão, não há uma obrigação 

pela lei e nem pelas convenções sociais. Por exemplo, doar para o Médicos 



  15  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

sem Fronteiras é um ato correto e que é geralmente elogiado pelas pessoas, 

uma vez que isso revela solidariedade com os mais vulneráveis ao redor do 

mundo. Mas, não há uma lei que obrigue atos de solidariedade, e nem há 

uma convenção social de que devemos obrigatoriamente ajudar os mais 

vulneráveis. Isto será uma decisão particular do sujeito que, de forma geral, 

é respeitada ou até mesmo tolerada pelos outros. Por isso, não doar não é 

um motivo para censura, ou, no limite, seria motivo apenas para uma 

censura mais branda. Veja-se que aqui não há uma dimensão dos direitos 

que serviria de base para o dever moral. Por exemplo, os habitantes de 

países pobres que geralmente recebem ajuda humanitária não têm direito 

de exigir essa ajuda dos cidadãos ao redor do mundo, especialmente dos 

habitantes dos países ricos. 

Veja-se que nessa dimensão privada da moralidade não se fere 

nenhum direito que seja integralmente reconhecido pela comunidade moral 

e política e, dessa forma, não implica em nenhuma punição porque não 

desrespeita nenhuma lei. Veja que não é um caso para punição a não 

doação para o Médico. Seria o mesmo em situações como mentir, ser 

desleal ou trair. São atos claramente reconhecidos como errados, mas que 

não são passíveis de punição, que é um tipo de censura, a saber, censura 

legal, pois não descumprem nenhum artigo do Código Penal, por exemplo. 

Em caso de atos virtuosos, como ser solidário, veraz, leal e fiel, eles são 

passíveis de elogio, mas a sua ausência não implica em penalidades. Assim, 

é importante notar que nessa esfera privada da moral o nível de censura é 

mais brando do que na esfera pública ou até é inexistente, podendo-se 

aceitar mais facilmente o desacordo moral, isto é, nossa discordância a 

respeito do certo e errado.14 

Por sua vez, na esfera da moralidade pública, ao contrário, a 

autoridade normativa é em segunda pessoa, de forma que há uma exigência 

social para um certo tipo de comportamento. Para usar os termos de 

Stephen Darwall, teríamos aqui uma “obrigação bipolar” (Darwall, 2013, p. 

20), isto é, uma obrigação intersubjetiva entre os cidadãos de uma dada 

comunidade. Nessa dimensão, o agente é obrigado não por sua consciência, 

mas tanto pelas leis quanto pelas convenções sociais. Por exemplo, torturar 

pessoas, ou mais especificamente, torturar soldados em uma guerra é um 

ato errado, e isso porque está em desacordo com as convenções sociais e 

políticas, bem como está em desacordo com a lei. Torturar pessoas é um 

ato ilegal que é passível de punição. Veja-se que aqui há uma dimensão dos 

direitos, que será uma das bases do dever moral de não torturar. Por 

exemplo, há leis nacionais, tais como as Constituições, que condenam a 

tortura, bem como há leis internacionais, como a Declaração Universal do 

Direitos Humanos, que condenam a tortura e, mais, tomam isso como um 



  16 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

critério para justificar até mesmo uma intervenção em um dado país. 

Importante chamar atenção de que aquele que seria torturado tem um 

direito tanto à sua integridade como à sua vida, e isso é assegurado pelo 

conjunto legal já referido. Nessa dimensão, há uma clara correlação entre 

razões morais e razões político-jurídicas.15 

Note-se que nessa dimensão pública da moral, a censura é mais forte, 

uma vez que o ato errado irá contra um direito reconhecido publicamente 

e, em muitas situações, este ato errado será equivalente a uma ação ilícita 

que é passível de punição, o que nada mais é do que um tipo específico de 

censura, isto é, uma censura feita por uma autoridade estatal com a 

intenção de reprovar o ato ilícito e retribuir de alguma maneira o dano 

causado. A moralidade pública, assim, pode ser vista como a parte da 

moralidade comum, consistindo nas mais amplas convicções morais 

compartilhadas pelo grupo, que pode ser traduzida em leis pela sociedade. 

Por exemplo, parece fazer parte da moralidade comum atualmente a crença 

de que a tortura é errada, de que a escravidão é injusta, de que a 

discriminação, seja por raça, gênero ou classe, deve ser condenada, entre 

outras; e essas convicções morais comuns servem de base para a legislação 

que condena aqueles que torturam, escravizam e discriminam.  

A respeito desta distinção entre moralidade pública, moralidade 

comum e moralidade privada, é interessante fazer referência ao exemplo 

trazido por Charles Wellborn, em sua análise da controvérsia entre Devlin-

Hart, suscitada a partir da publicação do Relatório Wolfenden em 1957, que 

recomendava a descriminalização da homossexualidade na Grã-Bretanha.16 

Diz ele:  

 

Em outras palavras, muitos desvios no comportamento individual 

podem ser legalmente permissíveis e, portanto, privados, mesmo 

quando a moralidade comum os condena. Um exemplo é fornecido 

pelo tratamento da homossexualidade pelo Comitê Wolfenden. O 

Comitê assumiu que as práticas homossexuais eram contrárias à 

moralidade comum da Grã-Bretanha, mas recomendou que 

legalmente tal comportamento deveria ser considerado parte do 

domínio privado e não público (Wellborn, 1978, p. 493). 

 

Esse exemplo mostra claramente o aspecto mais relevante da 

moralidade pública, pois aponta que a descriminalização da 

homossexualidade deveria ocorrer, mesmo que as práticas homossexuais 

ainda fossem condenadas, de forma geral, pela sociedade britânica na 

década de 1950, e isso porque essas práticas já eram tomadas como 

aceitáveis a partir de um julgamento privado, tendo um nível de censura 

mais baixo. E, assim, esse respeito ou tolerância parece essencial na 

moralidade pública, podendo identificá-la na parte da moralidade comum 

que é traduzida em leis. 



  17  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

Além dessa característica legal da moralidade pública, também 

podemos elencar alguns outros critérios para estabelecer a linha divisória 

ente moralidade pública e privada. Um critério que parece central para essa 

demarcação é o princípio do dano, de forma a identificar que a ação errada 

é aquela que causa dano aos outros, tendo-se uma atenção especial às 

consequências das ações.17Também, a imparcialidade parece muito 

relevante para traçar essa linha divisória, de forma que a ação correta será 

aquela que pode ser aprovada de um ponto de vista imparcial, seja por um 

espectador imparcial, como em Adam Smith, seja por uma escolha 

procedimental, como a posição original em John Rawls, por exemplo.18 Por 

fim, os padrões normativos-morais encontrados nos Direitos Humanos, 

parecem centrais para a moralidade pública, tais como justiça, direitos e 

liberdade, em contraposição aos critérios de lealdade, deveres e autoridade, 

que melhor caracterizam a moralidade privada.19 

Com essa distinção em mãos, voltemos à discussão sobre a 

moralidade do aborto nas considerações finais do artigo. 

 

Conclusão 

 

Mesmo o aborto sendo criminalizado no Brasil, ele não parece ser 

motivo para uma censura moral intensa, diferentemente do infanticídio, que 

é amplamente censurado por todos, o que parece revelar uma assimetria 

normativa. Veja-se que não se observa um trabalho policial intenso para 

prender mulheres que abortam ou mesmo para fechar as clínicas que 

realizam abortos, não da forma que existe em relação ao combate do tráfico 

de drogas, por exemplo. Veja-se que o Brasil tinha apenas 633 presos no 

final de 2023 pelo crime de aborto e, desse total, mais de 98% eram 

homens condenados ao forçarem o procedimento contra a vontade das 

mulheres (UOL, 22/6/2024). No caso do aborto, esta decisão parece estar 

no âmbito do poder discricionário de cada uma, com uma autoridade 

normativa em primeira pessoa, podendo ser aceitável em razão das difíceis 

circunstâncias existentes, como no caso da mulher ser muito jovem, ter 

sofrido estupro, ter uma gravidez de risco, ou mesmo se sentir 

despreparada para a maternidade. No caso do infanticídio, diferentemente, 

a censura moral é mais intensa por parte da comunidade, pois matar um 

ser humano inocente é algo sabidamente errado. Inclusive, a pena para o 

crime de infanticídio no Brasil é a detenção de 2 a 6 anos, segundo o Art. 

123 do CP, sendo o dobro da pena em relação ao aborto cometido pela 

mulher, que é de 1 a 3 anos de reclusão (Art. 124 do CP).20  

Penso que essa assimetria normativa nos auxilia a compreender que 

a questão da correção ou erro moral do aborto seria melhor classificada no 



  18 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

âmbito da moralidade privada, de forma similar ao que ocorreu com as 

práticas homossexuais no Reino Unido, que hoje são descriminalizadas. E 

isso porque esta é uma esfera em que os desacordos éticos são mais 

comuns, enquanto o caso do erro do infanticídio seria melhor enquadrado 

no campo da moralidade púbica, esfera em que o consenso moral é mais 

consistente.  

Ainda sobre a distinção entre moralidade privada e pública, é 

relevante ver que a descrição da dimensão privada da moral parece mais 

adequada aos critérios normativos das virtudes, pois a ética das virtudes 

tem por base a disposição do agente para ser uma pessoa melhor, isto é, 

virtuosa, o que implicará em deliberar de forma particularista para decidir 

corretamente, isto é, com acurácia, como no modelo usado por Hursthouse. 

Por sua vez, parece que o domínio público da moral teria mais proximidade 

com um modelo ético deontológico, que faz uso da linguagem dos direitos 

e deveres, que é universal, determinando os princípios morais comuns a 

partir da própria aceitabilidade dos agentes envolvidos, como no modelo 

usado por Thomson. Penso que seria desejável ter uma teoria moral que 

pudesse contar com esses dois importantes elementos normativos, a saber, 

as virtudes e os deveres, para avaliar a moralidade do aborto e, assim, 

integrar esses horizontes interno e externo de exigências na reflexão moral. 

Mas como isso ainda não está disponível, creio que usar esses dois critérios 

normativos para tratar do tema já nos ajuda a entender melhor sobre qual 

domínio da moralidade os atos de aborto devem recair.21 

E com essa distinção feita, penso que uma estratégia interessante 

para tratar do problema da (des)criminalização do aborto, seria levar em 

consideração apenas a moralidade pública para orientação do direito, 

levando em conta, então, a linguagem dos direitos correlacionados aos 

deveres, resguardando a moralidade privada para a escolha puramente 

pessoal, e isso porque os desacordos éticos razoáveis em sociedades 

democráticas são bastante comuns. Importante destacar que uma das 

características centrais da moralidade pública é que ela nos indica um ponto 

de vista que é aceitável por todos, implicando numa relação de respeito ou 

tolerância por quem discorda de nós. Deste ponto de vista comum, 

podemos tolerar ou mesmo respeitar a decisão daqueles agentes que 

decidirão pelo aborto em circunstâncias apropriadas, sendo tomados como 

aceitáveis a partir de um julgamento privado não vicioso. 

E, assim, poderíamos apoiar a descriminalização do aborto até a 12ª 

semana de gestação, argumentando que como discordamos razoavelmente 

sobre o tema, e o ato não é passível de forte censura moral, não sendo 

considerado como um erro público, isto significando que de um ponto de 

vista público o aborto não é um erro, cada indivíduo poderia escolher a 



  19  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

partir de suas convicções mais profundas, tomadas como obrigações morais 

imperfeitas ou mesmo no âmbito das virtudes, apostando em um tipo de 

discricionariedade moral, considerando que o aborto já é permitido no Brasil 

em certas circunstâncias, como estupro, risco de vida da gestante e 

anencefalia do feto. Dessa forma, não seria necessário reivindicar a 

separação entre direito e moral, como fez a Ministra Rosa Weber em seu 

voto, até porque a moral que teria relação com o direito estaria restrita aos 

valores éticos compartilhados por todos. E isso claramente não seria 

redutível ao moralismo.  

Ao invés de pensar na moral como fundamentando o direito, seria 

mais eficiente pensar que moral e direito possuem uma relação 

pluridirecional, de forma que tanto a moral influencia constantemente o 

direito, como o direito ilumina a moral de várias maneiras. Por exemplo, a 

descriminalização das práticas homossexuais no Reino Unido em 1967 

parece ter contribuído para a mudança da consciência moral do povo 

britânico, que atualmente considera estas práticas como absolutamente 

normais, estando fora da avaliação moral. E com essa relação peculiar em 

mãos, creio que possamos ter um melhor direcionamento para tratar deste 

problema tão complexo como o do aborto. 

 

Notas 
 
1 Possui doutorado em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande 
do Sul (PUCRS), mestrado em Filosofia pela PUCRS na área de ética e filosofia 
política e graduação em Filosofia (Licenciatura) na Faculdade de Filosofia, Ciências 

e Letras Dom Bosco. Realizou Pós-Doutorado na London School of Economics and 
Political Science - LSE e no CEBRAP/SP. Professor visitante na Universidade de 

Oxford e na Universidade de Harvard. Atualmente é professor do Programa de Pós-
Graduação em Filosofia na Universidade do Vale do Rio dos Sinos (UNISINOS). 
Pesquisa na área de Ética e Filosofia Política, investigando os seguintes temas, 

racionalidade prática, normatividade e justificação, teorias da justiça e das 
virtudes, responsabilidade moral e punição, conhecimento moral. É consultor de 

avaliação da CAPES e bolsista de produtividade em pesquisa do CNPq. Membro do 
GT Ética da ANPOF, da Sociedade Brasileira de Filosofia Analítica e da Asociación 
Latinoamericana de Filosofía Analítica. Publicou nove livros entre autorais e 

organizações, além de vários capítulos de livros e artigos em revistas de filosofia 
nacionais e internacionais. Orcid: 0000-0002-2592-5590. 

 
2 Christina Robinson, em seu artigo “The ethical dilema of abortion”, explica que 

posição pró-vida está fundamentada em três princípios: o Princípio dos Direitos 
Humanos, o Princípio Mens Rea e o Princípio do Dano. O Princípio Mens Rea afirma 
que “as intenções do agente devem ter peso”. Assim, esse princípio é violado pelo 

aborto, pois o agente intencionalmente matou outro, pois a gravidez é 
interrompida deliberada e conscientemente. Além disso, o Princípio do Dano, que 

 



  20 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

 

prescreve como norma que “você não deve infligir danos graves a outras pessoas”, 

é violado pelo aborto, ocorrendo porque é impossível negar que o aborto não 
constitui dano grave, pois a vida do feto é interrompida. Ver Robinson, 2021, p. 

15. 
 
3 Essa pareceu claramente a posição adotada pela Ministra Rosa Weber, ao dizer 

em seu voto que a maternidade é “escolha e não obrigação coercitiva” e que a 
criminalização atinge “o núcleo do direito das mulheres à liberdade, à 

autodeterminação, à intimidade, à liberdade reprodutiva e à sua dignidade”. 
Importante destacar que para esta posição liberal, impor a obrigação de 
continuidade da gravidez a despeito das diversas circunstâncias especiais que 

vivem as mulheres, representa uma forma de “violência institucional contra a 
integridade física, psíquica e moral da mulher” (Zero Hora, 23/09/2023, p. 9). Para 

mais esclarecimento da posição liberal “pró-escolha”, ver Robinson, 2021, p. 15-
16. 
 
4 Digo quase ninguém porque alguns utilitaristas, como Peter Singer, discordam 
em considerar que matar um recém-nascido seria um erro moral. Para ele, podem 

ter casos em que a decisão que melhor maximiza as preferências dos envolvidos, 
seria a morte do recém-nascido, como no caso do bebê nascer com anencefalia. 
Para o utilitarismo de preferências de Singer, está errada a premissa que defende 

que “é errado matar um ser humano inocente”, pois os agentes não são tomados 
como portadores de direitos, mas como seres sencientes, isto é, que sentem prazer 

e dor. Ver Singer, 2002, cap. 6. 
 
5 Embora esta distinção não seja relevante para o meu argumento, é importante 

saber que a diferença entre embrião e feto é o estágio de desenvolvimento do 
organismo durante a gravidez. O embrião é o estágio inicial. É o resultado da 

concepção e dura até a 8ª semana de gestação. Já o feto começa na 9ª ou 10ª 
semana de gestação e dura até o nascimento. Os órgão e tecidos se desenvolvem, 
sendo possível distinguir o formato dos olhos, nariz e boca. Como o sistema 

nervoso só é formato durante a fase fetal, esta distinção parece relevante na 
discussão sobre o estatuto do embrião e do feto. Ver Marcin, 2023. 

 
6 Peter Singer critica este tipo de argumento que defende direitos para embriões 

com base na tese da potencialidade, e isto porque ter Potência para se tornar um 
certo ser não lhe garante em nada ser esse ser em Ato. O exemplo que Singer dá 
é ilustrativo, dizendo que um príncipe é um rei em potencial, o que lhe confere 

com certeza um status especial, mas ele ainda não possui os direitos de um rei. 
Quando um príncipe morre, a tristeza sentida se deve, em parte, as considerações 

sobre o rei que ele teoria sido. Mas, no caso do embrião, essa potencialidade é 
muito vaga (Singer, 2002, p. 163). 
 
7 Para mais detalhes das posições religiosas cristãs, sobretudo de católicos e 
evangélicos, ver Reiman, 1998, p. 19-20. 

 
8 Essa é uma objeção recorrente à posição de Thomson. Muitos autores alegam 
que há uma profunda distinção entre o feto, que é filho da mulher grávida, e o 

violinista, que é um estranho (a objecção do estranho versus prole). Outra objeção 
 



  21  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

 

recorrente é identificar que o aborto mata direta e intencionalmente o feto, 

enquanto desconectar o violinista apenas o deixa morrer de causas naturais (a 
objeção do matar versus deixar morrer). Ver Schwarz, 1990 e McMahan, 2002. 

 
9 Sobre uma análise detalhada da concepção de Hursthouse e a sua interpretação 
da ética das virtudes para tratar da questão do aborto, ver Pereira, 2018, p. 56-

59.  
 
10 Deveres morais são formas moralmente requeridas de conduta. Deveres 
perfeitos implicam um direito correlato e são obrigatórios tanto moralmente como 
legalmente, a exemplo de não matar, não roubar, não fraudar. Deveres 

imperfeitos, por sua vez, dependem do juízo valorativo (moral) de cada agente, 
estando aberto à liberdade de cada um, a exemplo de ser caridoso, solidário e leal. 

Ver Rainbolt, 2000, p. 233-234. 
 
11 Na conclusão, Hursthouse admite dois problemas para a teoria das virtudes, que 

seriam o pluralismo ou relativismo cultural e o conflito de virtudes. O primeiro 
problema seria o de como compatibilizar o pluralismo moral que é característico 

de sociedades contemporâneas com o ideal de vida boa ou eudamonia, que 
considera o bem como tendo uma unidade? O outro problema é que em muitos 
casos há um conflito de virtudes, por exemplo, entre justiça e lealdade ou entre 

benevolência e honestidade e não há um critério superior para decidir o conflito. 
Por isso, muitos eticistas fazem uso de modelos principialísticos, como o 

utilitarismo ou o modelo deontológico, apelando para princípios universais de 
maximização do bem-estar ou preferências, no caso do utilitarismo, e 
universalizabilidade e não-instrumentalização, no caso do deontologismo.  Ver 

Hursthouse, 1991, p. 245-246. 
 
12 Isso parece revelar que existem diversos tipos de censura moral. Um bem 
conhecido sentido de censura se refere a uma atitude reativa, como uma resposta 
emocional a certos atos errados, tais como ressentimento e indignação (Strawson, 

2008, p. 4-22). Outra forma de censura seria a da perspectiva cognitiva, de 
maneira que a censura seria um juízo avaliativo negativo sobre as ações, atitudes 

ou caráter dos agentes (Watson, 2004, p. 265). Outra forma bastante usual de 
censura é vê-la como uma mudança de expectativas em relação ao bem-estar do 

agente em razão dele não cumprir com seus deveres (Scanlon, 2010, p. 123-138). 
Sobre os diversos significados de censura moral, ver Coates; Tognazzini, 2013, p. 
3-26. 

 
13 Stuart Hampshire faz uma distinção nesse sentido, em “Public and Private 

Morality”, afirmando que a moralidade pública tem algumas particularidades, como 
a de ter uma atenção maior às consequências dos atos e exigir um julgamento 
mais imparcial, com um tipo específico de raciocínio que deve ser mais explícito, 

sem suscitar dúvidas e ambiguidades. Também, que essa esfera pública da 
moralidade proibiria a extrema crueldade. Em suas palavras: “Há ainda outro 

fundamento de distinção entre moralidade pública e privada: há uma exigência 
maior de explicitude (explicitness) de raciocínio na moralidade pública do que na 
privada” (Hampshire, 1978, p. 50). Ver Hampshire, 1978, p. 50-53. Também, é 

 



  22 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

 

importante esclarecer que o termo “obrigação moral perfeita” implica em 

considerar que esta obrigação tem por fundamento os direitos dos agentes, 
direitos como vida, integridade, liberdade etc. 

 
14 O desacordo moral é a disputa a respeito daquilo que é tomado como certo e 
errado, bom ou mau, justo ou injusto. Por exemplo, atualmente as pessoas 

disputam se a tortura pode ou não ser justificada em uma guerra em vista da 
segurança da maioria das pessoas. Também é caso de disputa quais seriam os 

nossos deveres com imigrantes e refugiados. Alguns defendem que temos a 
obrigação de auxiliá-los e outros acreditam que não há dever algum. Um caso 
ainda mais disputado é a respeito do erro ou acerto de se comer carne. E quanto 

mais complexa é a sociedade, maior é o desacordo ético. Além desses casos de 
desacordos internos a uma sociedade, há os desacordos entre sociedades com 

culturas diferentes, como no caso dos cristãos considerarem a poligamia errada, 
enquanto os islâmicos consideram está prática correta, ou mesmo o desacordo 
entre tempos históricos diferenciados, como se acreditar, no Brasil, que a 

escravidão é certa em 1700 e que ela é errada em 2025. Sobre o tema ver, 
Tersman, 2021 e Enoch, 2009. 

 
15 Em Morality, Authority, & Law, Darwall defende que as obrigações morais 
relevantes para nossa convivência social são as chamadas “obrigações bipolares”, 

de forma a ter o agente que é obrigado em relação ao grupo ao qual o agente está 
obrigado. Essas obrigações são razões em segunda pessoa, que estão implicadas 

em uma estrutura de normatividade que é relacional. Ele apresenta a seguinte 
fórmula para entender este tipo de obrigação: Se X está sob uma obrigação moral 
a Y, para fazer A, então X está, outras coisas se mantendo iguais, sob uma 

obrigação moral para fazer A. Ver Darwall, 2013, p. 20-39. 
 
16 O Comitê Wolfenden foi responsável por propor uma reformulação do Direito 
Penal britânico, especialmente no que concernia aos crimes sexuais, como 
prostituição e homossexualidade. Teve funcionamento de 1954 a 1957, sendo 

presidido por John Wolfenden e composto por mais 14 membros. O Relatório 
Wolfenden, ou Relatório do Comitê Departamental de Crimes Homossexuais e 

Prostituição, foi publicado na Grã-Bretanha em 4 de setembro de 1957, 
recomendando que o “comportamento homossexual voluntário entre adultos não 

deveria mais constituir crime”. Em que pese as controvérsias geradas, as 
recomendações afinal levaram à sanção da Lei dos Crimes Sexuais em 1967, que 
revogou as leis que criminalizam a sodomia. Sobre o tema, ver Berg, 1959. 

 
17 Esse é o princípio liberal do dano que é defendido por Stuart Mill e tem grande 

aceitação nas sociedades democráticas. Diz ele: “O único propósito pelo qual o 
poder pode ser corretamente exercido sobre qualquer membro de uma sociedade 
civilizada contra sua vontade é o de prevenir o dano aos outros. Seu próprio bem, 

seja físico ou moral, não é uma razão suficiente” (Mill, 1989, I, 13). 
 
18 Para Adam Smith o espectador imparcial é um procedimento que expressa um 
julgamento com imparcialidade. Para saber se uma dada ação é certa ou errada, 
deve-se contar com a aprovação de um espectador com capacidade imaginativa 

para identificar os sentimentos de gratidão e ressentimento nos outros, 
 



  23  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

 

sentimentos que serão a base normativa para a provação ou não da ação, 

devendo-se se colocar na situação do outro. Ver Smith, 1976, p. 19-23. Já a 
posição original, imaginada por John Rawls, é um procedimento que reconstrói 

uma situação de simetria na escolha de princípios de justiça. Nesse procedimento, 
as partes desconhecem sua situação particular, tal como riqueza, etnia, gênero, 
habilidades etc., escolhendo a partir de um véu da ignorância. Ver Rawls, 1971, p. 

17-22. 
 
19 A respeito destes diferentes critérios normativos é interessante fazer referência 
a tese de Jonathan Haidt. Em The Righteous Mind, ele investiga a extensão do 
domínio moral descritivamente, afirmando que a mente moral foi formada em 

bases evolutivas, apresentando seis fundamentos básicos: cuidado (care), justiça 
(fairness), liberdade (liberty), lealdade (loyalty), autoridade (authority) e 

santidade (sanctity), critérios que explicariam nossas preferências políticas. Os 
liberais, por exemplo, teriam por centro os critérios de cuidado, justiça e liberdade, 
enquanto os conservadores teriam por centro todos os seis, incluindo a lealdade, 

a autoridade e santidade. Ver Haidt, 2012, p. 114. Minha hipótese é que com a 
complexidade da vida em sociedade, nossa mente moral evolui de forma a 

incorporar esta assimetria normativa, que tem por consequência a distinção entre 
moralidade privada e pública. 
 
20 Dados da Senappen – Secretaria Nacional de Políticas Penais, revelam que mais 
de 98% dos presos no Brasil ao final de 2023 pelo crime de aborto eram homens, 

de um total de 633 pessoas, homens condenados ao forçarem o procedimento de 
aborto contra a vontade das mulheres. Segundo o Art. 125 do CP, a pena para o 
médico ou outra pessoa que provoca aborto sem o consentimento da gestante é 

de reclusão, de 3 a 10 anos. Isso parece mostrar que de forma geral as mulheres 
que cometem aborto ou aqueles que cometem o aborto com o consentimento da 

mulher não são punidos com reclusão, e isso devido a transação penal, pois estes 
crimes têm penas inferiores a 4 anos. Ver Madeiro, 2024. 
 
21 A proposta de uma teoria moral mista, conectando os critérios normativos das 
virtudes e dos direitos, para o tratamento de questões práticas complexas, pode-

se encontrar em Coitinho, 2024. Para o autor: “A ideia básica deste livro é dar 
continuidade ao que propus como uma teoria moral e política mista, que toma 

como complementares os aspectos normativos de uma ética contratualista e de 
uma ética das virtudes para lidar de forma mais eficaz com certos problemas 
práticos bastante complexos” (Coitinho, 2024, p. 11). 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 



  24 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

 

Referências Bibliográficas 
 

ANNAS, G. J. Chapter 10: Abortion. In: Worst case bioethics: death, 
disaster, and public health. Oxford: Oxford University Press, p. 129-141, 

2011. 

 
BERG, Charles. Fear, punishment, Anxiety and the wolfenden report. 

London: Routledge, 2021. 
 

COATES, Justin; TOGNAZZINI, Neal. The contours of blame. In: COATES, J.; 
TOGNAZZINI, N. (Eds.). Blame: its nature and norms. New York: Oxford 

University Press, p. 3-26, 2013. 
 

COITINHO, Denis. Contrato & virtudes III: problemas epistemológicos-morais 
e metodológicos. São Paulo: Loyola, 2024. 

 
DARWALL, Stephen. Morality, authority, and law: essays in second-personal 

ethics. Oxford: Oxford University Press, 2013. 
 

DUHAN, A. Pro-life or pro-choice: the abortion debate. My India, 2018. Ver: 

https://www.mapsofindia.com/my-india/india/pro-life-or-pro-choice-the-
abortion-debate. Acesso em 04/02/2025. 

 
ENOCH, David. How is moral disagreement a problem for realism? Journal of 

Ethics, v. 13, p. 15-50, 2009. 
 

HAIDT, Jonathan. The righteous mind: why good people are divided by 
politics and religion. New York/Toronto: Pantheon Books, 2021. 

 
HAMPSHIRE, Stuart. Public and private morality. In: HAMPSHIRE, S. (Ed.). 

Public and private morality. New York: Cambridge University Press, p. 23-
53, 1978. 

 
HONDERICH, Ted. (Ed.). The oxford companion to philosophy. Oxford: 

Oxford University Press, 1996. 

 
HURSTHOUSE, Rosalind. Virtue theory and abortion. Philosophy & Public 

Affairs, v. 20, n. 3, p. 223-246, 1991. 
 

JOÃO PAULO II. Instrução donum vitae (sobre o respeito à vida humana 
nascente e a dignidade da procriação). São Paulo: Loyola, 1987. 

 
KENNEDY, Roseann. Aborto: conservadores reagem ao stf e querem votar 

o estatuto do nascituro na câmera. O Estado de São Paulo, 22/09/2023.  
 

 

https://www.mapsofindia.com/my-india/india/pro-life-or-pro-choice-the-abortion-debate.%20Acesso%20em%2004/02/2025
https://www.mapsofindia.com/my-india/india/pro-life-or-pro-choice-the-abortion-debate.%20Acesso%20em%2004/02/2025


  25  

 
 

COITINHO, D. O problema moral do aborto 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

 

LEWIS, Marcia A.; TAMPARO, Carol D. Chapter 14: Abortion. In: Medical 
law, ethics & bioethics for the health professions. Philadelphia: F. A. Davis 

Company, p. 192-204, 2007. 
 

MADEIRO, Carlos. Os homens são 98% dos presos pelo crime de aborto no 

Brasil; entenda. UOL Notícias, 23/06/2024. Ver: 
https://noticias.uol.com.br/colunas/carlos-madeiro/2024/06/22/aborto-

98-de-presos-no-pais-sao-homens-que-forcaram-mulher-a-
procedimento.htm. Acesso em 07/02/2025. 

 
McMAHAN, Jeff. The ethics of killing: problems at the margins of life. New 

York: Oxford University Press, 2002. 
 

MARCIN, Ashley. Embrião vs. feto: desenvolvimento fetal semana a 
semana. Healthline, 12/04/2023. Ver: 

https://www.healthline.com/health/pregnancy/embryo-fetus-
development. Acesso em 04/02/2025. 

 
MILL, John Stuart. On liberty. In: MILL, J. S. On liberty and other writtings. 

Edited by Stefan Collini. Cambridge: Cambridge University Press, 1989. 

 
PEREIRA, Rafael. A ética do aborto além da questão do direito. Ethic@ 

(UFSC), v. 17, n. 1, p. 41-66, 2018. 
 

RAINBOLT, George. Perfect and imperfect obligations. Philosophical Studies, 
v. 98, n. 3, p. 233-256, 2000. 

 
RAWLS, John. A theory of justice. Original Edition. Cambridge, MA: Harvard 

University Press, 1971. 
 

REIMAN, Jeffrey H. Abortion and the ways we value human life. Lanham, 
Maryland: Rowman & Littlefield Publishers, 1998.  

 
ROBINSON, Christina. The ethical dilemma of abortion. Journal of Student 

Research at Indiana University East, v. 3, n. 1, p. 10-19, 2021. 

 
SCANLON, T. M. Moral dimensions: permissibility, meaning, blame. 

Cambridge, MAS: Harvard University Press, 2010. 
 

SCHWARZ, Stephen. The moral questions of abortion. Chicago: Loyola 
University Press, 1990. 

 
SINGER, Peter. Ética prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

 
 

https://noticias.uol.com.br/colunas/carlos-madeiro/2024/06/22/aborto-98-de-presos-no-pais-sao-homens-que-forcaram-mulher-a-procedimento.htm
https://noticias.uol.com.br/colunas/carlos-madeiro/2024/06/22/aborto-98-de-presos-no-pais-sao-homens-que-forcaram-mulher-a-procedimento.htm
https://noticias.uol.com.br/colunas/carlos-madeiro/2024/06/22/aborto-98-de-presos-no-pais-sao-homens-que-forcaram-mulher-a-procedimento.htm
https://www.healthline.com/health/pregnancy/embryo-fetus-development
https://www.healthline.com/health/pregnancy/embryo-fetus-development


  26 

 

COITINHO, D. O problema moral do aborto  

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-26. Julho. 2025 

 

 

SMITH, Adam. The theory of moral sentiments. Edited by RAPHAEL, D. D and 
MACFIE, A. L. The Glasgow Edition of the Works and Correspondence of Adam 

Smith. Oxford: Oxford University Press, 1976. 
 

STRAWSON, P. Freedom and resentment and other essays. New York: 

Routledge, 2008. 
 

TERSMAN, Folke. Moral disagreement. In: Stanford encyclopedia of 
philosophy, 2021. Ver: https://plato.stanford.edu/entries/disagreement-

moral/. Acesso em 06/02/2025. 
 

THOMSON, Judith Jarvis. A defense of abortion. Philosophy & Public Affairs, 
v. 1, n. 1, p. 47-66, 1971. 

 
WATSON, Gary. Agency and answerability. Oxford: Clarendon Press, 2004. 

ZERO HORA. Rosa vota para descriminalizar o aborto. Zero Hora, 
23/09/2023. 

 
 

 

Recebido/Received: 26/05/2025 
Aprovado/Approved: 01/07/2025 

Publicado/Published: 18/07/2025 

https://plato.stanford.edu/entries/disagreement-moral/
https://plato.stanford.edu/entries/disagreement-moral/

