
 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 Este artigo está licenciado sob uma Licença Creative Commons. 
 

 

 
 

 
HISTÓRIA DA FILOSOFIA, CÂNONE E SEXISMO: NOTAS 

SOBRE O CASO DE SIMONE DE BEAUVOIR 
 

HISTORY OF PHILOSOPHY, CANON AND SEXISM: NOTES ON 
THE CASE OF SIMONE DE BEAUVOIR 

 
 

RAFAELA MISSAGGIA VACCARI1 
(UFSM/Brasil) 

 
JULIANA OLIVEIRA MISSAGGIA2 

(UFRGS/Brasil) 
 
 

RESUMO 
O objetivo geral deste artigo é apresentar um panorama da posição de Simone de 
Beauvoir no cânone filosófico. Mais especificamente, esta apresentação consiste 

em mostrar a falta de legitimidade filosófica, as traduções inadequadas e o 
apagamento dos materiais de história da filosofia que sua obra enfrentou. Também 

apresentamos a questão da influência de Sartre e a suposta negação de Beauvoir 
em se considerar filósofa. Destacamos a dificuldade inicial de Beauvoir em integrar 
o cenário filosófico geral e a tradição existencialista-fenomenológica, observando 

uma mudança gradual com o reconhecimento tardio. O artigo termina com 
algumas considerações sobre a influência da militância e da teoria feminista nesse 

contexto. 
Palavras-chave: História feminista da filosofia; Cânone; Gênero; Simone de 
Beauvoir. 

 
ABSTRACT 

The general aim of this paper is to present an overview of Simone de Beauvoir's 
position in the philosophical canon. More specifically, this presentation consists of 

showing the lack of philosophical legitimacy, the inadequate translations and the 
erasure of materials from the history of philosophy that Beauvoir's work has had. 
We also present the question of Sartre's influence and Beauvoir's supposed denial 

of considering herself a philosopher. We highlight Beauvoir's initial difficulty in 
integrating the general philosophical scene and the existentialist-

phenomenological tradition, noting a gradual change with late recognition. The 
paper ends with some considerations on the influence of feminist militancy and 
theory in this context. 

Keywords: Feminist history of philosophy; Canon; Gender; Simone de Beauvoir. 

 
 

 
 

 

http://doi.org/10.5007/1677-2954.2025.e107385 

 

about:blank
about:blank
about:blank


  2 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

Introdução 

 

 Sobretudo a partir dos anos 70, surge nos debates filosóficos um 

interesse crescente por analisar e questionar os critérios através dos quais 

determinados autores são incluídos – ou excluídos – daquilo que configura 

o cânone filosófico. Entende-se por cânone, nesse contexto, o conjunto de 

pensadores e obras considerados fundamentais para a história da filosofia. 

São eles a servir de base para os estudos na área em diferentes instâncias 

e graus de ensino. Da mesma forma, acabam por determinar quais os temas 

e questões que serão considerados propriamente filosóficos. 

 Uma das mais proeminentes vertentes a disputar os critérios 

tradicionais para o estabelecimento do cânone filosófico é a filosofia 

feminista. Schott (2007, p. 46-7) identifica três modos principais através 

dos quais pensadoras feministas questionam o cânone filosófico. O primeiro 

envolve uma análise crítica de como o gênero feminino foi tratado pelos 

filósofos considerados clássicos. Nesse caso, destaca-se a seleção de uma 

série de passagens permeadas por violência de gênero, como afirmações 

declarando explicitamente a pretensa inferioridade das mulheres, além de 

questões mais complexas de ordem conceitual, como a identificação da 

racionalidade como um atributo essencialmente masculino. A segunda 

maneira de enfrentamento do cânone diz respeito à defesa de inclusão de 

filósofas. As autoras feministas demonstram como, em muitos casos, não 

há nenhuma justificativa plausível para a retirada de mulheres que 

contribuíram de forma significativa para o debate filosófico de sua época. 

Essa exclusão, inclusive, não apenas indica uma forma de violência de 

gênero, como também prejudica o estudo da área em si: fica-se refém de 

uma visão parcial de como se deu o desenvolvimento de determinadas 

ideias e conceitos. A terceira forma de questionamento do cânone envolve 

uma reapropriação da história da filosofia: passa-se a reler, agora com um 

olhar feminista, noções filosóficas que podem ser úteis para o debate em 

torno da condição feminina e de questões de gênero. Nesse caso, portanto, 

trata-se de uma análise de como a filosofia – mesmo aquela considerada 

tradicional – pode contribuir para o pensamento feminista. 

 Tendo como pano de fundo esse debate mais amplo, nosso interesse 

nesse texto é apresentar o processo de aceitação e consolidação do nome 

de Simone de Beauvoir como uma filósofa enquanto um caso paradigmático 

e bastante ilustrativo das violências sexistas da história da filosofia. Em 

particular, a análise da maneira pela qual se deu a inicial exclusão de 

Beauvoir nos dará ocasião de exemplificar como, por detrás dos supostos 

critérios isentos que teriam informado o estabelecimento do cânone 



  3  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

filosófico, encontramos o reflexo das estruturas machistas presentes em 

todas as instâncias da sociedade. 

 Para isso, nossa exposição é dividida em dois momentos. 

Primeiramente, apresentamos um histórico de como Simone de Beauvoir 

foi vítima de um inicial apagamento da história da filosofia, indicando 

eventos que contribuíram de forma significativa para essa exclusão: a 

omissão de seu nome em compêndios e antologias, incluindo alguns 

dedicados especificamente ao existencialismo; a irresponsabilidade por trás 

da primeira tradução do Segundo Sexo para a língua inglesa, na qual parte 

significativa do livro é excluída e conceitos filosóficos são traduzidos de 

forma equivocada; a recepção e divulgação deturpada da obra, que 

envolveu desde comentários jornalísticos imprecisos sobre seu conteúdo, 

até críticas abertamente sexistas; e a rejeição de ler O Segundo Sexo como 

um livro de filosofia, motivado pela negação de que temas feministas 

possam ter conteúdo filosófico. Ao fim da primeira parte do texto, 

apresentamos nossa hipótese acerca de quais motivos poderiam ser 

apontados como fatores determinantes para o que identificamos como um 

movimento de incorporação do cânone de Beauvoir. 

 Na segunda parte, analisamos outros dois aspectos que têm sido 

investigados pela literatura especializada no que se refere a possíveis 

motivações para a inicial exclusão de Beauvoir do cânone: a negação de 

que ela fosse propriamente uma filósofa e sua relação com Sartre. No que 

se refere ao primeiro aspecto, apresentamos a polêmica em torno do fato 

de que a própria Beauvoir, durante muito tempo, negou ser uma filósofa, 

discussão que nos permitirá indicar o que, em nossa leitura, motivou essa 

postura e sua posterior retratação. Quanto ao segundo ponto, de sua 

relação com Sartre, mostramos como uma série de motivações sexistas 

estiveram por trás tanto da diferença de recepção das obras de ambos, 

como também da interpretação bastante comum de que Beauvoir seria uma 

seguidora e discípula da filosofia sartreana. Nesta análise, será possível 

apresentar, em linhas gerais, algumas questões bastante pertinentes de 

injustiça, agora passíveis de identificação graças a publicações de diários, 

cartas e outras fontes antes inéditas: temos boas razões para acreditar, por 

exemplo, que algumas ideias antes atribuídas a Sartre foram, na verdade, 

desenvolvidas inicialmente por Beauvoir. 

 

Simone de Beauvoir na história da filosofia: omissões e deturpações 

 

 No início dos anos 2000, Charlotte Witt afirmou que, se o critério para 

incluir um(a) filósofo(a) no cânone é a sua presença nos currículos, nas 

histórias da filosofia e na produção acadêmica, então tampouco Simone de 



  4 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

Beauvoir, Mary Wollstonecraft e Hannah Arendt poderiam ser filósofas 

canônicas (Witt, 2000). Tal afirmação não é infundada. Observemos, por 

exemplo, a Encyclopedia of Philosophy de Paul Edwards (1967), 

considerada uma das maiores referências do século passado em termos 

bibliográficos: na apresentação de mais de 900 filósofos em seus oito 

volumes, a obra não somente omite as três filósofas recém referidas, mas, 

com exceção de Simone Weil, sequer apresenta alguma outra (Witt e 

Shapiro, 2021).3

 No que se refere ao caso específico de Beauvoir,4 ao investigar 

detalhadamente as principais antologias de existencialismo da segunda 

metade do século passado, Simons (1990) constata que a autora ou é 

omitida ou é narrada como coadjuvante. A primeira situação ocorre, por 

exemplo, em Existentialism from Dostoevsky to Sartre (1956) e A Short 

History of Existentialism (1949), antologias nas quais não há menção à sua 

obra. Com frequência, Beauvoir também é erroneamente retratada como 

uma mera "seguidora" teórica de Sartre, sendo equivocadamente 

considerada sua "esposa" ou não recebendo o devido crédito autoral. Em 

síntese, sua contribuição ao movimento existencialista não é reconhecida de 

forma adequada. Essa representação é evidente em obras como “The 

Existentialists: A Critical Study” (1952), “Existentialism and the Modern 

Predicament” (1958), “Introduction to Modern Existentialism” (1962), 

“Irrational Man” (1962) e “From Rationalism to Existentialism” (1972) (491 

ss). 

 A primeira tradução do Segundo Sexo para a língua inglesa é outro 

problema – e bastante provável que tenha sido um dos determinantes dos 

outros acima expostos. Blanche Knopf, esposa do editor Alfred Knopf, tomou 

conhecimento do livro durante uma visita à Paris e, em decorrência do seu 

parco francês, o compreendeu como um “manual intelectual sobre sexo”. 

Intrigada pela obra, solicitou a Howard Parshley, professor de zoologia, uma 

resenha. Os Knopf, no final, ao convidarem Parshley para realizar a 

tradução, sugeriram também a redução do texto devido à suposta 

“verborragia” de Beauvoir. Parshley, que não possuía formação em filosofia, 

tampouco em fenomenologia ou no existencialismo francês, efetuou a 

tradução em 1953 com quase 15% de cortes, incluindo modificações e 

condensações no conteúdo original sem a autorização da autora.5 

 Durante o processo de tradução, Parshley realizou cortes substanciais 

na seção histórica das mulheres ao excluir 78 nomes de figuras importantes 

e quase todas as referências ao feminismo socialista. Ele também modificou 

o vocabulário filosófico do segundo volume desde o subtítulo. “A experiência 

vivida”, conceito basilar da fenomenologia, é traduzido para “a vida da 

mulher hoje” sob a equivocada justificativa de que não era um livro de 



  5  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

filosofia, mas sobre a mulher. (Beauvoir; Simons; Todd; 1989, p. 12; 

Simons, 2017 [1983], p. 60; Kirkpatrick, 2020, p. 256-257).6 

 Simons (2017) [1983] lista diversas modificações feitas por Parshley.7 

Vale destacarmos mais algumas, sobretudo as do segundo volume: “la 

réalité humaine”, expressão oriunda de Sartre e utilizada por Beauvoir para 

descrever ontologicamente a existência humana, é traduzida para “the real 

nature of man”, cuja conotação indica existir uma “natureza humana”, algo 

oposto do objetivo de Beauvoir.8 “Her being-for-men” é traduzida como 

“what-in-men’s-eye-she-seems-to-be”9, retirando todo o sentido 

fenomenológico das expressões. O conceito marxista de “mystification” é 

traduzido como “hoax” ou “mockery”.10 O conceito hegeliano de “alienation” 

é transformado em “projection” ou “identification”.11 

 A despeito de tais distorções, o que Beauvoir desenvolve no Segundo 

Sexo é a compilação de relatos históricos e vivências pessoais de diversas 

fases da vida das mulheres, desde a infância até a velhice a partir do método 

fenomenológico. Justamente por isso o Segundo Sexo é visto como uma 

obra que integra fenomenologia e feminismo, ou até mesmo como uma obra 

de fenomenologia feminista per se (Simons, 1990; Bergoffen, 1997; Moi, 

1999; Fisher, 2000; Kruks, 2001; Heinamäa, 2003; Young, 2004). Essa é 

uma caracterização coerente e com a qual concordamos, uma vez que a 

proposta de Beauvoir era justamente teorizar a subjetividade das mulheres. 

 É provável que interferência editorial de Parshley, desprovida de uma 

compreensão profunda da perspectiva filosófica presente na obra de 

Beauvoir, comprometeu a fidelidade e a integridade do Segundo Sexo em 

sua primeira apresentação ao público de língua inglesa. Logo depois de 

publicado nos Estados Unidos, Beauvoir foi retratada pela impensa como 

tendo “o tipo de personalidade feminista extrema” (The Atlantic) e o 

Segundo Sexo como “uma obra de arte” e “uma obra de ficção” ao mesmo 

tempo (Margaret Mead, New Yorker); (Kirkpatrick, 2020, p. 257). A obra 

também foi vista como sendo de “sexologia” em vez de uma contribuição 

ao feminismo ou à filosofia. Vejamos o comentário de Brendan Gill, 

jornalista do New Yorker: “O Segundo Sexo é provavelmente o melhor 

manual de instruções sobre como fazer amor disponível atualmente em 

inglês” (Germain, 2013, p. 1048). 

 Contudo, não somente a tradução errônea para a língua inglesa fez 

com que o Segundo Sexo fosse lido de maneira enviesada e com o seu 

verdadeiro conteúdo desmerecido. O livro foi recebido na França com uma 

leitura marcadamente sexista por intelectuais e pela imprensa na época. 

Vejamos alguns exemplos: “Estaria a iniciação sexual da mulher no seu 

devido lugar no sumário de uma revista literária e filosófica séria?” (François 

Mauriac, na Figaro littéraire). “O Segundo Sexo é um “manual de egoísmo 



  6 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

erótico,” recheado de “ousadias pornográficas”; não passa de “uma visão 

erótica do universo”, um manifesto de “egoísmo sexual [...] Mas sim, 

pornografia. Não a boa e saudável sacanagem, nem o erotismo picante e 

ligeiro, mas a baixa descrição licenciosa, a obscenidade que revolta o 

coração” (Jean Kanapa); “O tema atual de que constantemente se ocupa 

Les Temps Modernes é o que há de mais ardente: o sexo de Mme de 

Beauvoir” (Yves Florenne, no Le Monde); “[A] liberdade reclamada por ela 

é acima de tudo a do prazer. E não preciso dizer a que prazer se refere” 

(André Rousseau); (Chaperon, 1999, p. 43-45).12 Assim, mesmo os leitores 

diretos da língua francesa faziam questão de encontrar uma dimensão 

subversiva da obra e ignorar as análises filosóficas oferecidas por Beauvoir, 

escolhendo realizar ataques pessoais em vez de apresentar contra-

argumentos às suas ideias. 

 Essa desconsideração do conteúdo propriamente filosófico da obra de 

Beauvoir leva a outro problema: a negação de que temas feministas possam 

ter conteúdo filosófico. Em especial no Segundo Sexo, Beauvoir aborda 

questões que antes, salvo melhor juízo, não tinham sido objeto de análise 

filosófica (e, mais especificamente ainda, fenomenológica). Embora 

determinadas pensadoras já estivessem produzindo filosofia desde uma 

perspectiva feminista desde, pelo menos, a modernidade, é Beauvoir quem 

introduz tópicos como trabalho doméstico, gravidez, sexualidade, 

lesbianidade, prostituição e aborto na disciplina. Tal iniciativa, de acordo 

com Pettersen, 

 

não apenas traz novas questões para a disciplina, mas 

também desafia a própria natureza da filosofia, pois esses 

tópicos estão ligados e associados aos supostos opostos da 

racionalidade, como emoções, o corpo e os apegos privados e 

pessoais. Ao contrário de Agostinho, Descartes e Kierkegaard, 

que também incluem experiências pessoais, Beauvoir se 

depara com um problema adicional ao abordar essas 

questões. Ela quer filosofar sobre questões que não têm 

tradição, conceitos ou aceitação na filosofia tradicional. Para o 

propósito de Beauvoir, não há conceitos ou modelos filosóficos 

prontos ou adequados para analisar a experiência da 

maternidade, do trabalho doméstico, do aborto ou da 

lesbianidade. A linguagem comum carrega conotações 

indesejadas e de gênero: "Emoções", "o privado" e 

"dependência" estão em desacordo com o agente racional, 

independente e autônomo (masculino), conforme descrito na 

filosofia tradicional. Em outras palavras, há uma enorme 

lacuna conceitual entre os tópicos que ela deseja abordar e a 

filosofia tradicional. Pettersen (2017, p. 135) 



  7  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

O problema destacado por Pettersen é duplo: por um lado, ao 

introduzir novas questões na filosofia, Beauvoir questiona a própria natureza 

da disciplina, pois esses temas estão associados a aspectos tradicionalmente 

considerados opostos à racionalidade, como emoções, corpo e relações 

pessoais – o que, em última instância, significa uma oposição ao que é 

tradicionalmente entendido como filosofia. No entanto, é bem verdade que 

outros filósofos não encontraram a mesma resistência ao incluírem aspectos 

subjetivos em suas obras. Assim, por outro lado, Pettersen identifica que 

também existe o problema da falta da estrutura pré-existente para analisar 

as experiências femininas abordadas por Beauvoir. Além disso, embora os 

próprios filósofos da tradição fenomenológica, como Husserl e Merleau-

Ponty, já tivessem começado a teorizar sobre o corpo, eles universalizaram 

suas descrições ao ignorar a situação específica das mulheres. Conforme 

vimos, esse é justamente o propósito de Beauvoir no Segundo Sexo. 

Pettersen (2017, p. 126) afirma que, com isso, Beauvoir foi a responsável 

por iniciar o campo da filosofia feminista propriamente dita. 

O motivo subjacente e que une todos os elementos apontados – 

apagamento de livros de história da filosofia, traduções inadequadas, 

desconsideração do conteúdo propriamente filosófico em O Segundo Sexo e 

negação de que temas feministas possam ter conteúdo filosófico – é, para 

diversos autores, o clássico sexismo (Simons, 1990, 2017 [1983]; 

Fullbrook, 2009; Whaite, 2015; Bergoffen, 2022). Com relação específica 

ao problema da tradução, que consideramos ser um dos mais graves 

justamente por omitir o teor filosófico de sua análise, Simons argumenta 

que o critério utilizado por Parshley nas escolhas das condensações do livro 

foi sexista (2017 [1983], p. 64). Levando em conta as seções e nomes 

específicos que Parshley escolheu por excluir, aliado ao estigma e descrédito 

com que o livro foi recebido na França da época, percebemos que tal 

conclusão não é equivocada. 

Assim, conjuntamente à Simons (2017 [1983], p. 67; 2012, p. 341), 

acreditamos que os fatores ora expostos possam ter contribuído para que O 

Segundo Sexo não tenha sido reconhecido enquanto uma obra filosófica 

(tampouco fenomenológica) pelos seus pares norte-americanos13 e também 

para que Beauvoir não tenha sido levada a sério enquanto filósofa no mundo 

anglófono no geral. Isso é especialmente relevante se considerarmos a 

migração quase que completa do estudo do pensamentos beauvoriano para 

os Estados Unidos a partir dos anos 1960, o monopólio dos direitos da obra 

em língua inglesa pela editora estadunidense responsável pela primeira 

tradução e a “hegemonia da língua inglesa também na produção acadêmica 

na área de estudos feministas e de gênero, que acaba por privilegiar a 

publicação de análises e pesquisas produzidas nessa língua e nesses países” 



  8 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

(Candiani, 2019, p. 13-14 ss). 

Todavia, mais de vinte anos depois da afirmação de Witt, é possível 

perceber uma alteração (ainda parcial e em construção) nesse cenário. 

Embora tardio, o reconhecimento atual de Beauvoir enquanto filósofa é 

evidente e se mostra a partir de determinados fatores, tais como: expansão 

de pesquisa sobre seu pensamento; trabalho com fontes, traduções, 

inserções de suas obras em práticas pedagógicas; criação de associações, 

grupos de estudos e eventos14 que integram seus pesquisadores. Ao 

compararmos com a Encyclopedia de Edwards de 1967, vemos que, em 

1998, a The Routledge Encyclopedia of Philosophy já contava com verbetes 

sobre Beauvoir, Wollstonecraft, Arendt e outras filósofas. Atualmente, tanto 

a Stanford Encyclopedia of Philosophy quanto a Internet Encyclopedia of 

Philosophy contém em seus acervos verbetes sobre estas e muitas outras. 

Com relação às antologias específicas de existencialismo, observamos que 

Beauvoir começa a ser referenciada com maior frequência a partir do início 

dos anos 2000.15 

Nossa hipótese é a de que esse movimento de incorporação ao cânone 

de Beauvoir se deve, sobretudo, aos seguintes motivos: primeiro, às 

reivindicações de suas leitoras feministas desde os anos 1980 por 

caracterizá-la enquanto, de fato, uma filósofa.16 Segundo, à exigência por 

uma nova tradução do Segundo Sexo em língua inglesa, embora somente 

em 2009 na Grã-Bretanha e em 2010 nos Estados Unidos tal demanda tenha 

sido atendida (Grosholz, 2017, p. 62). Terceiro, ao movimento feminista de 

segunda onda, contexto no qual O Segundo Sexo foi designado como “a 

Bíblia feminista”, exercendo uma influência central ao denunciar a 

subordinação histórica das mulheres e defender sua emancipação por meio 

da autonomia e da transformação das estruturas patriarcais, ideias que 

inspiraram as principais teóricas e temas do período (Felstiner, 1980; Kruks, 

2014). 

Quarto, à transição do movimento feminista de segunda para terceira 

onda, em especial a partir das críticas da teoria queer à teoria beauvoiriana. 

Judith Butler (1986) é a figura principal neste contexto. Por um lado, ela 

reconhece a importância de Beauvoir em garantir uma nova compreensão 

sobre gênero, mas, por outro, a critica por vê-la empregar concepções 

essencialistas e binárias. Butler via Beauvoir ainda presa à uma identidade 

feminina por não questionar suficientemente a construção social das 

identidades de gênero e à dualidade homem/mulher, já que, segundo ela, 

essas identidades são fluidas e múltiplas. 

Quinto, à influência significativa em figuras proeminentes da teoria 

feminista estadunidense, incluindo Betty Friedan, Kate Millet, Gloria 

Steinem, bell hooks e Shulamith Firestone (Candiani, 2019, p. 14). Sexto, 



  9  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

à criação da Society for Women in Philosophy em 1969 e a subsequente 

crítica ao sexismo na disciplina (Simons, 1990, p. 501). É bastante provável 

que essa atenção à obra e à figura de Beauvoir tenha desempenhado um 

papel crucial na consolidação de sua influência na academia, sobretudo 

levando em consideração o nascimento dos estudos de gênero e da 

disciplina de “Estudos de Mulheres” nas universidades norte-americanas no 

mesmo período (hooks, 2018). 

Sexto, à criação da Society for Women in Philosophy em 1969 e a 

subsequente crítica ao sexismo na disciplina. Em última análise, foi preciso 

esperar todas essas décadas para que Beauvoir fosse devidamente 

reconhecida no campo filosófico. No que se segue, abordaremos algumas 

discussões sobre a autodeterminação de Beauvoir enquanto filósofa e sua 

relação intelectual com Sartre, fatores que contribuíram de forma 

significativa para seu apagamento do cânone filosófico. 

A condição de filósofa e a relação intelectual com Sartre: polêmicas 

sobre influência e apropriação de ideias 

 Nos últimos anos, uma série de estudos têm procurado desfazer 

concepções comuns sobre a relação intelectual entre Beauvoir e Sartre, 

sobretudo no que se refere à questão de influência: Beauvoir identificada 

como uma discípula de Sartre, menos original do que ele em seu 

pensamento – ou mesmo sequer original. Sartre visto como um grande 

filósofo e o maior nome do existencialismo, enquanto Beauvoir seria uma 

escritora talentosa, principalmente de textos literários, mas que, no que se 

refere à filosofia, pouco teria produzido de inédito e relevante. 

 Mesmo em relação à importante obra O Segundo Sexo, era comum a 

interpretação segundo a qual se tratava da mera aplicação do pensamento 

sartreano, ainda que na análise de um tema que ele não se dedicou a 

investigar, e que, a depender do leitor, sequer seria identificado como um 

tema propriamente filosófico: a condição da mulher. Não somente 

estudiosos do gênero masculino, mas também autoras feministas17 

entenderam O Segundo Sexo como o resultado do emprego de conceitos 

existencialistas cuja autoria remetia a Sartre, de modo que ainda que 

Beauvoir tivesse o mérito de trazer à luz o tão negligenciado tema do 

feminismo, a base conceitual e filosófica da qual partia não seria 

propriamente criação sua. 

 Kirkpatrick reúne algumas das menções pouco meritórias e machistas 

feitas à filósofa, tanto por jornalistas, como por outros pensadores e 

estudiosos do existencialismo: "A contraparte intelectual feminina de 

Sartre"; "a existencialista mais bonita que já se viu (The New Yorker, 22 de 



  10 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

fevereiro de 1947); “Aquela mulher, amiga dele, que escreveu um livro de 

protesto feminino” (filósofo William Barrett, em 1958); “Simone de 

Beauvoir: mulher de letras, discípula de Sartre” (La Petit Larousse, 1974); 

“Em seu pensamento filosófico e político, ela se guia por ele” (The Times, 

1986); “Simone de Beauvoir: discípula e companheira de Sartre” (La Petit 

Larousse, 1987); “Companheira” de Sartre, que “aplica, divulga, esclarece, 

apoia e administra” os “princípios filosóficos, estéticos, éticos e políticos” 

dele (Deirdre Bair, primeira biógrafa de Beauvoir, em 1990); “Escrava 

sexual de Sartre?” (Suplemento Literário do The Times, 2001); (Kirkpatrick, 

2020, p. 25). 

 As opiniões sobre Beauvoir, é claro, não se restringem apenas a 

comentários tão pouco elogiosos ou diminuidores, como atesta o sucesso 

de muitos dos seus trabalhos literários, incluindo o importante prêmio 

Goncourt, concedido por Os mandarins, de 1954. Mas quando se refere, em 

particular, à sua condição enquanto pensadora, fica bastante evidente a 

tendência de diminuí-la em relação a Sartre. Beauvoir não apenas era 

colocada como uma seguidora do pensamento filosófico de seu 

companheiro, mas também, como se viu, eram frequentes considerações 

sobre sua personalidade, aparência e mesmo sobre sua vida sexual, em 

lugar de análises sobre o conteúdo de sua obra, sobretudo quando se trata 

de O Segundo Sexo. 

 Além das questões já mencionadas – o papel da tradução na recepção 

da obra, bem como a resistência em reconhecê-la como relevante para a 

área da filosofia –, sem dúvida a polêmica em torno do tema investigado 

por Beauvoir também afetou de maneira significativa a forma como O 

Segundo Sexo foi lido. A tendência de argumentos falaciosos ad feminam18 

são dominantes quando uma pensadora ousa falar da condição da mulher, 

sobretudo se o faz de maneira crítica e ainda mais se, como Beauvoir, nega 

a ideia de uma essência feminina ou um modelo definido de feminilidade a 

ser seguido. Portanto, não é de forma alguma surpreendente que Beauvoir 

tenha sido tão criticada e atacada enquanto indivíduo, e que, por muito 

tempo, sua pessoa, mais do que suas ideias, tenham sido objeto de análise 

e interesse. Porém, quanto à questão da resistência em considerá-la uma 

filósofa – ou colocá-la, na melhor das hipóteses, como uma seguidora da 

filosofia de Sartre –, acreditamos que uma série de fatores, além do 

sexismo, estejam presentes. 

 Essa questão é especialmente complexa se observarmos que ela 

mesma relutou muito em se identificar pelo título de filósofa, e muitas vezes 

reconheceu o papel determinante do pensamento sartreano em seu 

trabalho. Em A força da idade, de 1960, ela relata sua relação ambígua com 

a atividade filosófica. De um lado, admitia sem falsa modéstia sua facilidade 



  11  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

em compreender e assimilar as doutrinas filosóficas – o que fazia, aliás, 

melhor do que Sartre, fato que ele mesmo reconhecia. Também nessa obra, 

como em outros momentos, declara seu amor pela filosofia, da qual “não 

se cansava”. Por outro lado, afirma que não se considerava uma filósofa, e 

um dos motivos para isso seria sua “falta de imaginação” para ir além da 

interpretação de um pensamento filosófico alheio, de modo que se via 

impedida de criar algo inédito a partir do que lia. É também nesse contexto 

que aparece outra de suas polêmicas afirmações, quando declara que a 

condição feminina “não predispõe” à “obstinação” própria da criação de 

sistemas filosóficos19. 

         É importante, porém, perceber algumas sutilezas na forma 

como Beauvoir se expressa. A primeira questão é notar a maneira irônica 

com a qual ela se refere aos sistemas filosóficos com pretensão de 

universalidade, considerando existir por trás deles uma espécie de “delírio”, 

algo próprio de indivíduos raros, com interesses pouco comuns e uma 

determinação para atividades intelectuais de ordem bastante específica. É 

verdade que, nesse contexto, em 1960, ela inclui Sartre como capaz de tal 

“obstinação”, e exclui a si mesma. Em 1985, porém, um ano antes de sua 

morte, Beauvoir esclarece em qual sentido afirmava não ser uma filósofa, 

bem como em qual sentido poderia ser assim considerada: 

 

(...) ainda que eu diga que não sou uma filósofa, no 

sentido de que não sou a criadora de um sistema [filosófico], 

eu ainda assim sou uma filósofa no sentido de que estudei 

muito filosofia, sou formada em filosofia, ensinei filosofia, 

estou imersa na filosofia, e quando incluo filosofia nos meus 

livros é porque essa é, para mim, uma forma de ver o mundo, 

e não posso permitir que essa forma de enxergar o mundo 

seja eliminada (...). (Beauvoir; Simons; Todd, 1989, p. 20) 

  

 O que podemos perceber, diante desse esclarecimento, é que 

Beauvoir negava ser filósofa apenas em um sentido bastante específico, ou 

seja, quando entendemos filosofia como uma atividade que pressupõe a 

criação de um sistema filosófico autoral feito no que ela entende ser o molde 

tradicional, ou seja, um sistema abstrato envolvendo conceitos com 

pretensão de validade universal. Porém, Beauvoir mostra-se disposta, ao 

menos no fim de sua vida, a assumir a identidade de filósofa, tanto por sua 

formação, quanto por essa ser uma forma de ver o mundo que ela inclui 

em seus livros, inclusive em O Segundo Sexo20. 

 Nesse sentido, a questão parece apontar muito mais para a definição 

da atividade filosófica que Beauvoir sustentou em alguns períodos do seu 



  12 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

pensamento do que, propriamente, uma negação da filosofia ou da sua 

capacidade de pensar filosoficamente e incluir temas filosóficos em seus 

trabalhos. Outro indício disso são alguns trechos de seus diários21, cuja 

publicação ajuda a entender melhor o processo de formação intelectual de 

Beauvoir, bem como outros ensaios22 publicados antes de O Segundo Sexo, 

os quais deixam claro que o entendimento do que é filosofia vai se alterando 

progressivamente ao longo da sua carreira. 

 Esses textos também nos ajudam a perceber outro ponto crucial, 

muitas vezes negligenciado: Beauvoir foi influenciada por outros autores 

além de Sartre, como aliás seria natural diante de sua sólida formação em 

história da filosofia. O fato de que, por tanto tempo, os estudiosos do 

existencialismo tenham enfatizado a inspiração que ela retirou do 

pensamento sartreano, mas muitas vezes deixado de lado a importância de 

outros filósofos e filósofas para a obra de Beauvoir, é um tema que tem 

sido objeto de análise nos últimos anos. É de se questionar, inclusive, até 

que ponto Sartre foi o filósofo mais influente para Beauvoir, especialmente 

se levarmos em conta algumas diferenças entre ambos, como veremos 

melhor adiante. 

 Considerando a já mencionada preocupação de Beauvoir com os 

limites da linguagem filosófica para a apresentação de determinados temas 

pertinentes à vida humana – o que se centrava sobretudo naqueles ligados 

à ética, como os relacionamentos e a esfera emocional –, alguns filósofos 

que foram precursores no elogio às possibilidades das narrativas tiveram 

uma grande influência sobre ela. Simons (2004, p. 264) destaca, por 

exemplo, o papel significativo de Henri Bergson no progressivo interesse de 

Beauvoir em uma abordagem de escrita que incorporava elementos 

narrativos. Esse enfoque contrastava com a linguagem argumentativa 

impessoal mais frequente em textos filosóficos, uma abordagem 

amplamente adotada por seus colegas, incluindo Sartre. 

 As apreciações de Bergson (1911, p. 101) quanto à habilidade do 

romancista em representar diretamente a temporalidade da realidade 

exerceram uma profunda influência sobre Beauvoir, como revelam suas 

anotações pessoais durante seu período de formação na Sorbonne 

(Beauvoir, 2006, p. 66; 87). No ano de 1927, por exemplo, ela expressou 

em seu diário a intenção de compor “ensaios sobre a vida” que, embora 

mantivessem uma essência filosófica, adotariam um formato de 

apresentação que amalgamaria ambas as esferas, de modo que “não seriam 

um romance, mas sim filosofia”, porém com uma abordagem que 

incorporaria elementos ficcionais e narrativos (Beauvoir, 2006, p. 66 ss; 

Simons, 2004, p. 264). 

 A mesma questão é desenvolvida em seu ensaio “Literatura e 



  13  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

Metafísica” de 1946, no qual Beauvoir compartilha seus sentimentos 

ambíguos durante o início da vida adulta, quando era ávida leitora tanto de 

obras literárias quanto filosóficas. Nesse período, ela se encontrava em uma 

encruzilhada, debatendo internamente se deveria considerar romances 

como sendo frívolos frente à grandeza intelectual de pensadores renomados 

como Kant. Por outro lado, ela também questionava a utilidade de se 

empenhar na criação de sistemas filosóficos abstratos após imergir no 

universo narrativo de literatos como Stendhal. É interessante notar que, 

embora não cite nomes específicos, Beauvoir reconhece a existência 

daqueles que tentam conciliar essas duas esferas (Beauvoir, 2004, p. 269-

70). 

 Outro filósofo de grande influência no que diz respeito a um 

afastamento crítico da metodologia filosófica mais frequente é Kierkegaard. 

Conforme argumenta Ulrika Björk (2012, p. 74), é a partir da publicação de 

sua obra de 1947, Por uma moral da ambiguidade, que Beauvoir começa a 

rejeitar a noção de uma filosofia sistemática e fechada, seguindo os padrões 

dos modelos da filosofia moderna23. É notável que, quanto a isso, Beauvoir 

segue os passos de Kierkegaard – e não os de Sartre – ao buscar um estilo 

de pensamento capaz de capturar as transformações da vida concreta. 

Nesse contexto, a filósofa concorda com o pensador dinamarquês que a 

literatura e as narrativas desempenham um papel privilegiado na expressão 

dos aspectos paradoxais da existência humana. 

 Um ponto fundamental no argumento de ambos reside na defesa de 

que há uma tendência na filosofia sistemática de se distanciar de toda 

particularidade, concentrando-se exclusivamente em questões 

pretensamente universais. Entretanto, considerando que muitas das 

experiências humanas mais significativas emergem de situações que 

surgem de maneira contingente e específica, esse enfoque filosófico não 

teria a capacidade de abranger uma parte substancial da existência. 

 De acordo com Björk (2012, p. 75), a questão não é rejeitar 

completamente qualquer elemento universal em prol da contingência e 

historicidade, mas sim a “habilidade de expressar o universal em suas 

manifestações singulares, temporais e contingentes”. Ou seja, Beauvoir é 

inspirada pela obra de Kierkegaard não apenas no que concerne a uma 

mera crítica à tradicional aspiração filosófica pela universalidade e 

generalização. Em vez disso, sugere a busca por uma forma de expressão 

que seja capaz de apresentar um tipo específico de experiência, que, 

embora seja compartilhada e com pontos comuns para diferentes pessoas, 

apresenta-se de forma tal que exige ser expressa juntamente com seus 

elementos de particularidade e contingência. 

 Essas questões são especialmente interessantes para a análise da 



  14 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

relação intelectual entre Beauvoir e Sartre: temos boas razões para 

constatar que foi ela a influenciá-lo no que diz respeito ao método de 

apresentação de questões filosóficas a partir da literatura, e não o contrário. 

Essa afirmação pode soar improvável para quem investiga o tema apenas 

levando em consideração a data de publicação das obras: de fato, o 

primeiro grande romance filosófico existencialista, A Náusea (La nausée), 

foi publicado por Sartre em 1938, cinco anos antes de A convidada 

(L'Invitée), de Beauvoir, que data de 1943. Porém, como podemos 

constatar a partir dos diários de Beauvoir, em 1927 ela já estava refletindo 

e estudando as possibilidades de conectar filosofia e literatura24. 

 Ou seja, como essas publicações do período formativo indicam, uma 

das mais destacadas características da originalidade do existencialismo 

francês, que é a defesa da possibilidade de romances filosóficos, foi uma 

iniciativa de Simone de Beauvoir, e não de Sartre25. Outro ponto que atesta 

isso é o papel da filósofa na criação de A Náusea: não somente foi Beauvoir 

que deu a Sartre a ideia de transformar a obra em um romance – em vez 

de um tratado filosófico, como era a ideia inicial de Sartre (Kirkpatrick, 

2020, p. 21) –, como também ela trabalhou amplamente no texto, 

revisando-o e fazendo sugestões que o autor considerou cruciais para sua 

posterior publicação. Infelizmente, não foram preservadas as cópias com os 

comentários de Beauvoir, de modo que não podemos saber a dimensão de 

seu trabalho na obra26. 

 Além disso, há uma série de outros aspectos referentes tanto à 

diferença entre os filósofos, como também em relação à influência de 

Beauvoir no pensamento sartreano. Dada a amplitude do tema, não caberia 

aqui um aprofundamento da questão, porém é interessante mencionar 

brevemente alguns elementos. Fullbrook, por exemplo, a partir de um 

extenso estudo dos diários e da correspondência entre Beauvoir e Sartre, 

sustenta a tese de que muitas das ideias presentes em O Ser e o Nada eram 

de Beauvoir, aparecendo, inclusive, em seu romance filosófico A convidada 

(Fullbrook, 1999). 

 Simons afirma que um olhar comparativo entre os textos iniciais dos 

filósofos demonstra que Beauvoir tinha preocupações muito diferentes das 

de Sartre, como a questão da relação com o Outro, temas esses que foram 

incorporadas por ele em seus trabalhos posteriores.27 Daigle28, partindo da 

análise da recepção da obra de Beauvoir e do desenvolvimento de seu 

método filosófico-literário, argumenta que ainda que encontremos muitas 

concordâncias entre ambos, também existem diferenças significativas, 

muitas das quais não são suficientemente analisadas pelos intérpretes, 

como é o caso das discordâncias em torno dos conceitos de intencionalidade 

e liberdade.29 



  15  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

 Com isso não pretendemos minimizar a influência de Sartre no 

pensamento de Beauvoir. Esse é um fato reconhecido pela filósofa, e 

reafirmado muitas vezes em seus livros biográficos e entrevistas, e também 

algo bastante evidente diante de uma análise comparativa das obras de 

ambos. Nosso intuito central, conforme indicado, foi o de mostrar que temos 

elementos suficientes para negar a ideia ainda comum de que Beauvoir não 

seria propriamente uma filósofa com originalidade em seu pensamento, 

mas sim uma escritora discípula de Sartre. Como vimos, sobretudo a partir 

de fontes mais recentes – com a publicação dos diários de Beauvoir, por 

exemplo –, fica bastante evidente a mútua influência e também a 

originalidade de muitas das ideias da filósofa. 

 

Considerações finais: Como contamos a história da filosofia? 

 

 O caso de Simone de Beauvoir na história da filosofia é peculiar. Por 

um lado, Beauvoir é tomada como exceção à regra, quer dizer, como uma 

das únicas filósofas consideradas canônicas. Designado como “a Bíblia 

feminista”, O Segundo Sexo foi um dos principais norteadores do 

movimento feminista de segunda onda, bem como da teoria feminista 

subsequente. Valendo-se da fenomenologia existencial, Beauvoir realiza 

uma descrição da experiência vivida das mulheres em diversas fases, 

condições e contextos, o que indica sua originalidade sobretudo tendo em 

vista que fenomenólogos anteriores universalizaram suas descrições sobre 

a experiência humana sem considerar as experiências de mulheres. Ao 

incorporar a noção de situação em suas análises, ela também desafia a ideia 

de liberdade radical defendida por Sartre. Em Pirro e Cíneas, é Beauvoir 

quem introduz questões morais no existencialismo, as quais foram melhor 

desenvolvidas depois em Por uma moral da ambiguidade. Através da 

literatura, em Todos os Homens São Mortais, a autora fornece importantes 

insights relativos à brevidade da existência humana. 

 Por outro lado, embora Beauvoir tenha fornecido essas e demais 

contribuições para a disciplina, vimos que dos anos 1950 a 1980 a filósofa 

e sua obra foram alvos de muitas críticas e que, até meados dos anos 1990, 

raramente a encontramos nos compêndios de filosofia geral, continental e 

existencialista – estes que são os campos centrais da autora. Quando 

aparece, é menosprezada em diversos sentidos: vista meramente como a 

companheira de Sartre; como uma pensadora que aplicou a filosofia 

sartriana à questão da mulher; como uma pensadora que não teve ideias 

originais ou críticas a demais filósofos; como uma pensadora que não fez, 

em síntese, filosofia. A primeira tradução do Segundo Sexo para a língua 

inglesa é outro problema: o livro resultou em cortes, simplificações e 



  16 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

modificações de conceitos filosóficos – sobretudo no segundo volume – sem 

a autorização da autora. 

 O que queremos mostrar com o caso de Beauvoir é que excluir – de 

antologias, enciclopédias, currículos, planos de ensino etc. –, traduzir 

inadequadamente, suprimir trechos ou desconsiderar o verdadeiro sentido 

de sua obra, atribuir suas ideias a outro filósofo, retirar o crédito de suas 

ideias e citá-la fora de contexto30 são formas de apagar o pensamento de 

uma filósofa e obscurecer sua presença nos círculos intelectuais aos quais 

pertencia. Tais fatores podem ter sido determinantes para O Segundo Sexo 

não ter sido reconhecido como uma obra propriamente filosófica pelos 

leitores anglófonos e para que, no geral, Beauvoir não tenha sido 

reconhecida na época enquanto uma filósofa. Em perspectiva, este 

movimento de reconhecimento e ascensão de Beauvoir ao cânone é 

relativamente recente. 

 Em virtude do fato de que sua produção filosófica fora negligenciada, 

invalidada e distorcida, Beauvoir não havia sido suficientemente 

reconhecida como parte de uma tradição: um lugar lhe era devido. Com seu 

caso, queremos também salientar que o feminismo operou como um fator 

pertinente para denunciar o status ao qual ela foi inicialmente disposta, bem 

como para legitimá-la enquanto, de fato, uma filósofa. Ao final de tudo, isso 

é relevante por possuir implicações diretas para o modo como a história da 

filosofia é contada: quando as contribuições de uma autora são 

menosprezadas e/ou omitidas, o resultado só pode ser uma narrativa 

histórica imprecisa e inverídica. 

 

Notas 
 
1 Mestranda e Licencianda em Filosofia pela Universidade Federal de Santa Maria 

(UFSM), cursando período sanduíche na Universidad de Buenos Aires (UBA). Possui 
graduação em Filosofia - Bacharelado também pela UFSM e em Direito pela 

Universidade Franciscana (UFN), tendo recebido destaque acadêmico em ambos 
os cursos. Atualmente, é professora de Filosofia e Sociologia em pré-vestibulares, 
pesquisadora e advogada (OAB/RS 135.298). Suas pesquisas centram-se em 

filosofia feminista, sobretudo no projeto de resgate de filósofas e na revisão do 
cânone, bem como em ética, filosofia política e teoria do direito. Bolsista CAPES. 

Orcid: 0000-0002-4274-9023. Contato: rafaelamissaggia@gmail.com. 
 
2 Professora do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Santa Maria 

(atualmente em exercício provisório na Universidade Federal do Acre). Possui 
graduação em Filosofia pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (2008), 

mestrado em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul 
(2011) e doutorado em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio 
Grande do Sul (2015), com estágio doutoral na Albert-Ludwigs-Universität 

Freiburg, como bolsista CAPES - PDSE. Desenvolve pesquisa nas áreas de 
 



  17  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

 

Fenomenologia, Existencialismo e Ética. Atualmente, estuda a relação entre 

filosofia e artes narrativas (sobretudo, filosofia moral e literatura). Coordena o 
Lafijan - Laboratório de Filosofia, Jogos e Artes Narrativas. Orcid: 0000-0002-

9170-8375. 

3 A única filósofa a possuir um verbete específico na Encyclopedia de Edwards é 
Simone Weil. Ainda assim, ela não foi retratada enquanto tal, mas como “autora 
e mística” (Simons, 1990, 500). Cf. Whaite, 2015, para explorar esse tópico em 

maiores detalhes. 

4 Vale registrar uma breve distinção conceitual entre compêndio e cânone: o 
compêndio compreende todas as obras de filosofia, conhecidas ou não. Do 

compêndio é extraído o cânone, que é constituído por modelos, exemplos, 
paradigmas do que é ser um filósofo e do que é filosofia e que, portanto, engloba 

“obras significativas, insights, argumentos e seus autores, escolas, movimentos, 
marcos importantes” etc. (Waithe, 2020, 4) geralmente compilados em antologias 
e enciclopédias. 

5 A própria Beauvoir criticou Parshley por sua desonestidade na tradução em 

entrevista concedida à Simons em 1985: “Sou totalmente contra o princípio de 
lacunas, omissões e condensações que têm o efeito, entre outras coisas, de 

suprimir todo o aspecto filosófico do livro [...] Quando descobri que o Sr. Parshley 
estava omitindo coisas, pedi-lhe que me indicasse as omissões e escrevi para 
dizer-lhe que eu era absolutamente contra elas, e como ele insistiu nas omissões 

sob o pretexto de que, caso contrário, o livro ficaria muito longo, pedi-lhe que 
dissesse em um prefácio que eu era contra as omissões, a condensação. E não 

acredito que ele tenha feito isso, o que eu lamento muito.” Nesse contexto, 
inclusive Beauvoir requereu uma nova tradução: “Eu gostaria muito que uma 
tradução integral fosse feita hoje. Uma tradução honesta, com a dimensão 

filosófica e com todas as partes que o Sr. Parshley julgou inúteis e que eu considero 
importantes.” (Beauvoir, Simons, Todd, 1989, 20). 

6 Sobre isso, Candiani (2019, 15) afirma que “o livro foi traduzido pela editora 

Knopf com a intenção de vendê-lo como versão feminina do relatório de Alfred 
Kinsey sobre a sexualidade masculina, publicado em 1948, e que se tornou uma 

publicação bastante popular. A obra, portanto, não tinha como público-alvo 
agentes do campo intelectual. O trabalho de simplificação, cortes, supressão de 
trechos e conceitos filosóficos atendia ao objetivo de buscar uma audiência mais 

ampla e popular.” 

7 Toril Moi faz o mesmo em outro artigo (2002). 

8 “A realidade humana”, traduzida do francês, e “a natureza real dos homens”, 
traduzida do inglês, respectivamente.  

9 “Ser-para-homens” e “o que nos olhos dos homens ela parece ser”, 

respectivamente. 

 



  18 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

 

10 “Mistificação”, “fraude” e “gozação”, respectivamente. 

11 “Alienação”, “projeção” e “identificação”, respectivamente. 

12 Demais relatos são apresentados por Chaperon (1999, 43 ss) e Kirkpatrick 

(2020, 239). 

13 Germain (2013) e Candiani (2019) citam outros elementos que dificultaram a 
recepção positiva da obra, considerando o contexto político e econômico nos 

Estados Unidos daquele período. 

14 The International Simone de Beauvoir Society; Grupo de Estudos Beauvoir & 
seus diálogos; I Encontro Internacional Simone de Beauvoir: comemoração dos 80 

anos d'A Convidada; Grupo de Estudos “Simone de Beauvoir: Fatos e Mitos”; 
Grupo de Estudo – “Segundo o Sexo” de Simone de Beauvoir. 

15 À título de exemplo, podemos citar as seguintes: Basic Writings of Existentialism 

(2004); Existentialism: A Very Short Introduction (2006); Existentialism: A 
Beginner's Guide (2008); At The Existentialist Cafe: Freedom, Being, and Apricot 
Cocktails (2017). 

16 Aqui sobretudo podemos citar Simons, 1983; Young, 1990 e Heinamäa, 2003.  

17 Sobre esse aspecto, ver Simons, 2012, 341. 

18 Uma falácia ad feminam, que surge como neologismo a partir da conhecida 
falácia ad hominem, tem sido usada por autoras feministas para se referir à 
tentativa de desqualificar de forma sexista uma mulher, com o intuito de 

deslegitimá-la, pretendendo com isso fugir da necessidade de refutar os 
argumentos e ideias que ela apresenta. 

19 “Queria absolutamente atrelar-me a um trabalho sério: mas que trabalho? Por 

que não me vi tentada a fazer filosofia? Sartre afirmava que eu compreendia as 
doutrinas filosóficas, a de Husserl entre outras, mais depressa e com mais exatidão 
do que ele. (...) eu tinha sólidas faculdades de assimilação, um senso crítico 

desenvolvido, e a filosofia era, para mim, uma realidade viva. Dava-me satisfações 
que não me cansaram nunca. Entretanto, eu não me considerava uma filósofa; 

sabia muito bem que minha facilidade em penetrar um texto vinha principalmente 
de minha falta de imaginação. Nesse terreno, os espíritos verdadeiramente 
criadores são tão raros que é inútil indagar a mim mesma por que não tentei 

conquistar um lugar entre eles; seria preferível explicar como certos indivíduos 
são capazes de elaborar bem esse delírio concertado que é um sistema e de onde 

vem sua obstinação que dá a suas concepções o valor de conceitos universais. Já 
disse que a condição feminina não predispõe a esse gênero de obstinação” 

(Beauvoir, 2009, 150). 

20 Além disso, mesmo que Beauvoir jamais tivesse retificado sua afirmação sobre 
não poder ser considerada uma filósofa, o que não falta na história da filosofia são 

 



  19  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

 

exemplos de pensadores que negaram uma identidade de filósofos e nem por isso 

foram retirados do cânone. Como lembra Izilda Johanson (2021, 315): “Foucault, 
por exemplo, também dizia que não era filósofo, e até se referia a estes de modo 

bem irônico e às vezes sarcástico; nem por isso deixamos de estudar a sua obra 
na filosofia, nem de considerá-la obra de um filósofo”. 

21 Beauvoir, 2006, 2009, 2019. 

22 Beauvoir, 2004, 2012. 

23 Discordamos neste ponto da interpretação de Björk: conforme indicado, os 

diários nos revelam que Beauvoir já questionava as restrições do método filosófico 
tradicional muitos anos antes da publicação de Por uma moral da ambiguidade. 
Concordamos, no entanto, com sua ênfase no papel crucial do pensamento 

kierkegaardiano no desenvolvimento da crítica de Beauvoir às limitações da 
linguagem filosófica restringida a sistemas com pretensão de universalidade. 

24 Ver também: Beauvoir (2006, 2019 e 2004). 

25 Com isso não queremos dizer, evidentemente, que Beauvoir foi a primeira 

pessoa a produzir filosofia a partir de textos com estruturas narrativas, mas 
somente que, dado o contexto do existencialismo francês contemporâneo, a 

iniciativa partiu dela e não de Sartre. 

26 Como relata Kirkpatrick: “Beauvoir ajudou Sartre a revisar seu romance 
Melancholia (que seria publicado como A náusea em 1938), trabalhando por horas 
no Dôme ou no La Rotonde fazendo anotações nos manuscritos dele. (...) Sartre 

dizia a todos que A náusea só era publicável devido ao extenso trabalho de 
Beauvoir. Mas o texto com os comentários dela se perderam. Sartre gostava de 

recopiar com precisão as versões de seus manuscritos que deviam ser preservadas 
para a posteridade, e Beauvoir alegava ter jogado fora as cópias comentadas.” 
(Kirkpatrick, 2020, 145-6). 

27 “Em sentido amplo, um aspecto importante da originalidade de Beauvoir e de 
sua influência sobre Sartre diz respeito à relação do indivíduo com o contexto social 
e histórico de sua ação. Beauvoir, por exemplo, foi a primeira a voltar-se para o 

problema da relação com o Outro, ao qual Sartre se dirigiu mais tarde, assumindo 
ocasionalmente uma perspectiva bastante beauvoiriana” (Simons, 2012, 344). 

28 “O método de Beauvoir, seja filosófico ou literário, é, de fato, a expressão de 

uma filosofia. Uma filosofia sartreana? Certamente não. Beauvoir e Sartre 
partilhavam várias ideias, mas cada um tinha a sua própria filosofia. (...) se 
olharmos de perto, encontramos um ponto de vista ligeiramente diferente no que 

diz respeito à consciência intencional e à liberdade" (Daigle, 2006. 65). 

 



  20 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

 

29 Há muitos outros estudos tratando da questão das diferenças entre Beauvoir e 

Sartre e da influência da primeira sobre o segundo. Entre eles: Daigle, Golomb 
(2009), Maccall (1979), Clayton (2008), Kruks (2010), Nya (2016). 

30 Fullbrook (2009, 123-126) cita outras formas de apagamento das mulheres 

filósofas, relacionando-as com o caso de Beauvoir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  21  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

 

Referências 

BAKEWELL, Sarah. At the existentialist cafe: freedom, being, and apricot 

cocktails. Random House UK, 2017. 

BEAUVOIR, Simone de. A convidada. Trad. Vítor Ramos. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 1985. 

BEAUVOIR, Simone de. A força da idade. Nova Fronteira, 2009. 

BEAUVOIR, Simone de. Diary of a Philosophy Student: Volume 1, 1926-27. 

Urbana: University of Illinois Press, 2006. 

BEAUVOIR, Simone de. Diary of a Philosophy Student: Volume 2, 1928-29. 

Editado por Barbara KLAW; Sylvie LE BON DE BEAUVOIR; Margaret A. 

SIMONS. Urbana: University of Illinois Press, 2019. 

BEAUVOIR, Simone de. Philosophical writings. University of Illinois Press, 

2004. 

BEAUVOIR, Simone de. Que peut la littérature? In: LECARME-TABONE 

Éliane; JEANNELLE, Jean-Louis. L'Herne Beauvoir Paris: Éditions de L'Herne, 

2012. 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2017. 

BEAUVOIR, Simone de. Todos os homens são mortais. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2019. 

BEAUVOIR, Simone de. Pirro e Cinéias. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2005. 

BEAUVOIR, Simone de. Por uma moral da ambiguidade. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 2005. 

BEAUVOIR, Simone de; SIMONS, Margaret A.; TODD, Jane Marie. Two 

interviews with Simone de Beauvoir. Hypatia, Cambridge, v. 3, n.3, p. 11-

27, 1989. 

BERGOFFEN, Debra. Philosophy of Simone de Beauvoir: gendered 
phenomenologies, erotic generosities. Albany: State University of New York, 

1997. 

 



  22 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

 

BERGOFFEN, Debra. Simone de Beauvoir. Tradução de Ludolf Waldman 
Júnior e Danúzia Fernandes Brandão. In: MARQUES, Lúcio Álvaro; LOPES, 

Mila. (Org.) Pensadoras em tempos indigentes. Pelotas: Editora UFPEL, p. 

155-189, 2022. 

BERGSON, Henri. Essai sur les données immédiates de la conscience. F. 

Alcan, 1911. 

BJÖRK, Ulrika. Reconstituting experience: Beauvoir’s philosophical 

conception of literature. Sapere Aude, v. 3, n. 6, p. 73-95, 2012. 

CANDIANI, Heci Regina. O que pode ser criticado nas críticas à O Segundo 

Sexo. Cadernos Pagu, n. 56, 2019. 

CHAPERON, Sylvie. Auê sobre O Segundo Sexo. Cadernos Pagu, n. 12, p. 

37-53, 1999. 

CLAYTON, Cameron. Beauvoir, Sartre, temporality and the question of 

influence. Simone de Beauvoir Studies, v. 25, p. 50-62, 2008. 

DAIGLE, Christine. Beauvoir: réception d’une philosophie. Horizons 

philosophiques, v. 16, n. 2, p. 61-77, 2006. 

DAIGLE, Christine; GOLOMB, Jacob (eds.). Beauvoir and Sartre: the riddle 

of influence. Indiana University Press, 2009. 

FELSTINER, Mary Lowenthal. Seeing "The Second Sex" through the second 

wave. Feminist Studies, v. 6, n. 2, p. 247-276, 1980. 

FISHER, Linda. Feminist Phenomenology. Introduction. In: FISHER, Linda; 
EMBREE, Lester. Feminist Phenomenology. Springer-Science+Business 

Media, B.V, p. 1-17, 2000. 

FLYNN, Thomas. Existentialism: a very short introduction. Oxford University 

Press, USA, 2006. 

FULLBROOK, Edward. Beauvoir, Sartre, and patriarchy’s history of ideas. In: 
Beauvoir & Sartre: the riddle of influence. DAIGLE, Christine; GOLOMB, 

Jacob (eds.). Indiana University Press, p. 116-127, 2009. 

FULLBROOK, Edward. She came to stay and being and nothingness. Hypatia, 

v. 14, n. 4, p. 50-69, 1999. 

GERMAIN, Rose. Reading The Second Sex in 50’s America. The Historical 
 



  23  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

 

Journal, v. 56, n. 4, pp. 1041–1062, 2013. 

GROSHOLZ, Emily. Two english translations of Simone de Beauvoir’s The 

Second Sex. In: HENGEHOLD, Laura.; BAUER, Nancy. A Companion to 

Simone de Beauvoir. Hoboken: Wiley, p. 59–70, 2017. 

HEINAMÄA, Sara. Toward a phenomenology of sexual difference: Husserl, 

Merleau-Ponty, Beauvoir. Rowman & Littlefield Publishers, 2004. 

JOHANSON, Izilda. Sobre mulher e filosofia ou uma canção para Simone de 

Beauvoir. Cadernos de Ética e Filosofia Política, v. 39, p. 309-319, n.º 

2/2021. 

KRUKS, Sonia. Retrieving experience: subjectivity and recognition in 

feminist politics. Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 2001. 

KRUKS, Sonia. Simone de Beauvoir: teaching Sartre about freedom. 

Feminist Interpretations of Simone de Beauvoir, p. 79, 2010. 

KRUKS, Sonia. Beauvoir, Simone de (1908–86) Wiley Online Library, 
2014.  Disponível em: 

https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118474396.wbept00

74. Acesso em: 11/12/2023.   

MCCALL, Dorothy Kaufmann. Simone de Beauvoir, "The Second Sex", and 
Jean-Paul Sartre. Signs: journal of women in culture and society, v. 5, n. 2, 

p. 209-223, 1979. 

MARINO, Gordon. Basic writings of existentialism. Modern Library, 2004. 

MCBRIDE, William L. Taking a distance: exploring some points of divergence 

between Beauvoir and Sartre. In: Christine Daigle & Jacob Golomb (eds.), 
Beauvoir and Sartre: the riddle of influence. Indiana University Press, p. 

189, 2009. 

MOI, Toril. While we wait: the english translation of The Second Sex. Signs, 

v. 27, n. 4, p. 1005-1035, 2002. 

MOI, Toril. What is a woman? and other essays. New York: Oxford University 

Press, 1999. 

NYA, Nathalie. The question of influence: Sartre and Beauvoir. Journal of 

Literature and Art Studies, v. 6, n. 11, p. 1304-1309, 2016. 

 

https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118474396.wbept0074
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118474396.wbept0074


  24 

 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

 

PETTERSEN, Tove. Simone de Beauvoir and the “Lunacy Known as 
‘Philosophical System’”. In: THORGEIRSDOTTIR, Sigridur; HAGENGRUBER, 

Ruth. (eds.) Methodological reflections on women's contribution and 
influence in the history of philosophy. Switzerland: Springer, p. 125-142, 

2020. 

SARTRE, Jean-Paul. A náusea. 10 ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2000. 

SARTRE, Jean-Paul. L’Être et le Néant – Essai d’Ontologie 

Phénoménologique. Paris: Gallimard, 1943. 

SCHOTT, Robin May. Feminism and the history of philosophy. In: ALCOFF, 

Linda; KITTAY, Eva (eds.), The blackwell guide to feminist philosophy, 

Oxford: Blackwell Publishing, p. 43-63, 2007. 

SIMONS, Margaret. Beauvoir e Sartre: a questão da influência (1981). 

Sapere Aude, v. 3, n. 6, p. 340-356, 2012. 

SIMONS, Margaret. Sexism and philosophical canon: on reading Beauvoir’s 

The Second Sex. Journal of the History of Ideas. v.51, n. 3, p. 437–504, 

1990.  

SIMONS, Margaret. The silencing of Simone de Beauvoir: guess what is 

missing from the second sex. In: MANN, Bonnie; FERRARI, Martina (eds.). 
“On ne naît pas femme: on le devient” the life of a sentence. Oxford 

University Press, p. 59-69. 2017 [1983]. 

WAITHE, Mary Ellen. From canon fodder to canon-formation: how do we get 

there from here? The Monist, v. 98, n. 1, p. 21–33, 2015. 

WAITHE, Mary Ellen. Sex, lies, and bigotry: the canon of philosophy. In: 
THORGEIRSDOTTIR, Sigridur; HAGENGRUBER, Ruth. (eds.) Methodological 

reflections on women's contribution and influence in the history of 

philosophy. Switzerland: Springer, p. 3-19, 2020. 

WARTENBERG, Thomas. Existentialism: a beginner's guide. Oneworld 

Publications, 2008. 

WITT, Charlotte. Feminist history of philosophy. In: ZALTA, Edward (ed.). 

The Stanford encyclopedia of philosophy. Disponível em: 

https://plato.stanford.edu/archives/win2000/entries/feminism-femhist/. 

2000. 

WITT, Charlotte; SHAPIRO, Lisa. Feminist history of philosophy. In: ZALTA, 

Edward (ed.). The Stanford encyclopedia of philosophy. Disponível em: 
 



  25  

 
 

MISSAGGIA VACCARI et al. História da filosofia, cânone e sexismo: 
notas sobre o caso de Simone de Beauvoir 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-25. Julho. 2025 

 

 

https://plato.stanford.edu/Entries/feminism-femhist/. 2021. 

YOUNG, Iris. On female body experience: “throwing like a girl” and other 

essays. Oxford University Press, 2005. 

 

Recebido/Received: 04/06/2025 

Aprovado/Approved: 12/06/2025 

Publicado/Published: 04/07/2025 

 


