
 ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 Este artigo está licenciado sob uma Licença Creative Commons. 
 

 

 
 

 
 

RACIONALIDADE COMUNICATIVA EM HABERMAS E A 
FUNDAMENTAÇÃO DOS DIREITOS HUMANOS 

 
COMMUNICATIVE RATIONALITY AND THE FOUNDATION OF 

HUMAN RIGHTS 

 

EDNA BRENNAND1 
(UFPB/Brasil) 

 

RAMON SCHNAYDER2 
(UFPB/Brasil) 

 
 

RESUMO 
A evolução científica, tecnológica e social parece não dar conta dos desafios postos 

na atualidade para construção de uma vida boa e justa para todos. O progresso 
tecnológico parece não encontrar saídas para reduzir as desigualdades, construir 

uma cultura capaz e desenvolver as potencialidades da condição humana. O artigo 
buscou na teoria da ação comunicativa e na concepção de direitos humanos de 
Habermas discutir algumas respostas possíveis para afastar os perigos iminentes 

de futuras guerras, mas também, e fundamentalmente, proteger as exigências 
intrínsecas dos valores invioláveis da própria dignidade humana. As velhas 

certezas da sociedade moderna estão desaparecendo e algo inteiramente novo 
emerge. Nesse contexto a fundamentação dos direitos humanos diante da 
obsolescência dos modelos e dos riscos postos dos problemas globais e arranjos 

institucionais sociais e políticos que conhecemos se justifica. Desse paradoxo surge 
a necessidade de estruturar um novo entendimento sobre os direitos humanos, 

revisitando os dois projetos mais importantes da obra de Habermas: o projeto 
filosófico e o projeto de modernidade. 
Palavras-chave: Racionalidade Comunicativa; Habermas; Direitos Humanos. 

 
ABSTRACT 

Scientific, technological, and social evolution seem unable to meet the current 
challenges of building a good and just life for all. Technological progress appears 
to be unable to find solutions to reduce inequalities, build a capable culture, and 

develop the potential of the human condition. This article sought to explore 
Habermas's theory of communicative action and conception of human rights, 

discussing some possible responses to avert the imminent dangers of future wars, 
but also, and fundamentally, to protect the intrinsic demands of the inviolable 
values of human dignity itself. The old certainties of modern society are 

disappearing, and something entirely new is emerging. In this context, the 
foundation of human rights is justified in the face of the obsolescence of models 

and the risks posed by global problems and familiar social and political institutional 
arrangements. From this paradox arises the need to structure a new understanding 

https://doi.org/10.5007/1677-2954.2025.e108627 

about:blank
about:blank
about:blank


  2 

 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

of human rights, revisiting the two most important projects in Habermas's work: 
the philosophical project and the project of modernity. 

Keywords: Communicative Rationality; Habermas; Human Rights. 

 

Introdução 

 

 Vivemos um processo civilizatório onde a ciência, a tecnologia e a 

inovação apontam que atingimos recordes de investimentos em campos 

diversos como nanotecnologia, a internet das coisas, o Blockchain, a 

computação quântica, as inovações na genética com impactos na saúde, na 

agricultura, na indústria de medicamentos, nos modelos de negócios 

disruptivos, nos impactos na produção dos conhecimentos e nas 

capacidades organizacionais. A metodologia de prospecção tecnológica 

aponta futuros e tendências. No campo da exploração espacial são diversas 

inovações. A SpaceX lançou uma missão a (Inspiration4) na qual a primeira 

mulher negra pilota uma nave espacial, a geocientista Sian Proctor, de 51 

anos. A sonda espacial Lucy estuda asteroides troianos de Júpiter. O Brasil 

lançou o Amazônia-1, o primeiro satélite de observação da Terra totalmente 

projetado, testado e operado pelo país. O uso da inteligência artificial, em 

campos de conhecimento diversos, trouxe para a cena recente do debate 

acadêmico um cenário no qual humanos e não humanos interagem 

fornecendo soluções para diferentes problemas do mundo, 

questionamentos e demandas sociais diversas. 

 Ao mesmo tempo as guerras entre a Ucrania e a Rússia, Israel e 

Palestina trazem para a cena do debate a necessidade de se falar de 

genocídio e de paz. No Sudão do Sul, 3 milhões de pessoas sofrem de 

insegurança alimentar severa. No Brasil, governos alimentam a ideia de 

implementar políticas públicas de ampliação de acesso a direitos. 

Aumentam as narrativas de que é preciso combater as causas estruturais 

da pobreza e das violências como feminicídio, racismo, violências contra 

crianças e adolescentes com ênfase em letalidade de crianças e jovens 

dentre outras. A crise climática nos convida a pensar o planeta a partir de 

bases comuns e formas de mitigar as crises que nos assolam: enchentes, 

queimadas, seca de rios, morte de peixes e outras catástrofes. O que 

poderíamos apelar como aliança global? Nesse ínterim, intelectuais 

justificam com argumentos consistentes de que é preciso resguardar a 

dignidade humana e proteger os direitos individuais e coletivos, fontes de 

liberdade e igualdade.  Ao tempo que usamos a IA para alavancar crises 

econômicas, há milhões de seres humanos vivendo abaixo da linha da 

extrema pobreza. Crescem as causas da desigualdade social tais como: 

falta de acesso à educação de qualidade; baixos salários; dificuldade de 

acesso aos serviços básicos de saúde, educação e saneamento básico. 



  3  

 
 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

 A meta da Agenda 2030 de erradicar a pobreza extrema nos próximos 

05 anos parece uma miragem. Mas porque estamos aqui falando de ciência, 

tecnologia, inovação, miséria, guerras, morte, violência e sofrimento? Por 

que a evolução científica e tecnológica e a evolução social parecem não dar 

conta dos desafios postos para construção de uma vida boa e justa para 

todos? É preciso aproveitar o progresso tecnológico para reduzir as 

desigualdades, construir uma cultura capaz de desenvolver as 

potencialidades da condição humana. Aqui se circunscreve a importância da 

discussão aqui proposta. Criar diálogos transversais sobre a necessidade de 

se despertar a transformação da consciência dos povos sobre a urgente 

necessidade de estabelecer princípios legais que pudessem, não apenas 

afastar os perigos iminentes de futuras guerras, mas também, e 

fundamentalmente, proteger as exigências intrínsecas dos valores 

invioláveis da própria dignidade humana. Assim, indagamos: como nesse 

paradoxo pode-se estruturar um novo entendimento sobre os Direitos 

Humanos? 

 Buscando na história os indícios da construção de uma cultura de paz, 

vemos que a humanidade se arrasta no âmago das incongruências da busca 

da convivência pacífica entre os iguais. As Tablitas sumérias, consideradas 

um dos sistemas de escrita mais antigos do mundo, mostram como na 

Mesopotâmia as transações comerciais, as leis, os mitos e a literatura eram 

registradas, permitindo-nos entender esse longo processo. As Cartas de 

Amana, uma coleção de tabuletas cuneiformes encontradas no Egito, 

revelam a correspondência diplomática entre o faraó egípcio e outros 

reinos, mostrando a busca por convivência pacífica entre diversos 

povos.  Não iremos neste momento, evidentemente, traçar uma Linha do 

tempo desta história, mas trazer a longevidade da busca por convivência 

pacífica e dialogada por diversos povos para pensar o presente e prospectar 

cenários futuros. 

 Ulrich Beck (2018), em sua obra Metamorfose do mundo: um ponto 

de inflexão na história? aponta-nos o conceito de Metamorfose como um 

processo de profundas transformações na história e na teoria social. Esse 

conceito remete a um “cosmopolitismo metodológico”, entendido como uma 

abordagem que busca compreender a evolução social para além das 

fronteiras nacionais. Ele mostra que os estados nacionais já entraram em 

crise e que as nações giram em torno de um mesmo mundo ocasionando 

uma destradicionalização das formas de vida. Poderíamos, grosso modo, 

entender que essa metamorfose não se caracteriza como mudança social, 

mas sim como uma forma de alterar a natureza da existência humana? O 

autor afirma que a metamorfose implica uma transformação muito mais 

radical, em que as velhas certezas da sociedade moderna estão 



  4 

 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

desaparecendo e algo inteiramente novo emerge. Se essa metamorfose 

ainda é um território desconhecido, de que “novo” está se referindo o autor? 

Vivemos numa sociedade onde os riscos globais, como a radiação (bomba 

atômica) e as mudanças climáticas, ainda são pouco percebidos e pouco 

visibilizados socialmente. Nesse cenário caótico e imprevisível, a política 

parece não está mais sujeita às mesmas opiniões e as vontades de antes 

ou vinculada apenas a atores e instituições estatais, afinal, as implicações 

dos riscos são problemas globais e os arranjos institucionais sociais e 

políticos que conhecemos vem se tornando obsoletos. Os atores sociais 

mais frágeis sofrem uma dupla forma de exclusão: tanto do acesso aos 

benefícios potenciais, quanto da participação nos processos decisórios e na 

formulação das regulações, bem como dos efeitos jurídicos de 

responsabilidade. 

 Diante da carência de teorias que expliquem o estado atual do mundo, 

a metamorfose simboliza o desaparecimento de paradigmas ultrapassados 

e a eclosão de realidades jamais imaginadas que buscaremos na velha 

teoria habermasiana algumas luzes para pensar o presente e o futuro. 

Nesse contexto, apesar das críticas dirigidas a Habermas, seja pelo excesso 

de universalização de sua ética discursiva, pelo etnocentrismo presente na 

Teoria da Ação Comunicativa, pelos limites da razão comunicativa ou ainda 

pelas dificuldades de sua teoria em determinar o universal, encontramos 

em seus argumentos elementos que nos ajudam a repensar a metamorfose 

deste momento singular da história. Na esteira dos conceitos de 

metamorfose e sociedade de risco, trazemos alguns elementos para discutir 

a contribuição de Habermas para discutir a fundamentação dos direitos 

humanos a partir do horizonte da racionalidade comunicativa. 

 

1. Os projetos filosófico e da modernidade em Habermas 

 

 Em um primeiro momento, vamos revisitar os dois projetos mais 

importantes de Habermas para iniciar nossas reflexões: o projeto filosófico 

e o projeto de modernidade. Habermas (2000; 2013) ancora seus projetos 

em uma concepção de racionalidade, ao afirmar que o pensamento filosófico 

nasce da reflexão sobre a razão corporificada no conhecimento, na 

linguagem e na ação. “O tema fundamental da filosofia é a razão” 

(Habermas, 1987, p. 15). O projeto filosófico habermasiano aglutina três 

grandes eixos: 1) a Crítica à racionalidade instrumental onde dialoga com 

Adorno e Horkheimer que denunciaram o caráter repressivo da razão 

instrumental e resgata uma forma de razão mais ampla: a razão 

comunicativa, voltada ao entendimento e não apenas ao controle. No 

pensamento pós-metafísico (1990), Habermas vai argumentar que os 



  5  

 
 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

conceitos céticos de razão tiveram um efeito terapêutico sobre a filosofia, 

desencantando-a da sua função de guardiã da racionalidade. Sua teoria do 

discurso ofereceu uma contribuição particular para a filosofia atual com a 

articulação de uma teoria do agir comunicativo (1987). Habermas se propõe 

a reavaliar as proposições filosóficas da modernidade, em um sentido de 

fazer uma teoria crítica que quer levar adiante a tarefa de mostrar em que 

consiste o seu conteúdo normativo. Ele coloca em evidência a superação da 

metafísica como um imperativo robusto que desafia o aprofundamento do 

debate sobre a via pragmática do filosofar hodierno, uma vez que os níveis 

inseparáveis da vida prática intersubjetiva se situam entre o nível 

comunicativo-discursivo e um nível sociopolítico da ação coordenada. Isso 

ocasionou alguns problemas epistemológicos nas bases fundacionais da 

metafísica tradicional. Ficou abalada a força da filosofia e seu papel de ser, 

em última instância, a promotora da racionalidade sem, contudo, tecer uma 

crítica a todo grupo de filósofos e suas abordagens teóricas plurais que 

estão associadas à defesa da metafísica como pensamento da unidade, do 

idealismo e da contemplação. Nesse sentido, ele evoca uma crise de um 

modo geral no pano de fundo filosófico que cerca a metafísica. Pode-se 

afirmar, grosso modo, a superação da filosofia da consciência e a passagem 

da filosofia do sujeito à filosofia da linguagem. O pensamento pós-

metafísico (1990) de Habermas é um caminho fértil para o filosofar 

interdisciplinar. O pensamento assume um novo papel e segundo Derrida 

(2004; 2001): o de compreender o seu próprio tempo, ou seja, a 

reconstrução teórico-social. Segundo o autor, não é mais possível pensar 

em uma linearidade para o tempo. Passado e presente se conciliam voltados 

para o futuro e nenhum contexto se fecha mais sobre si mesmo. Acredito 

que não há outra forma de compreender a discussão sobre as dimensões 

dos direitos humanos sem articulá-las a esse entendimento sobre o tempo, 

uma vez que estamos falando de um futuro digno para todos. 2) A 

Fundamentação da ação comunicativa (TAC) fundamenta-se no conceito de 

ação comunicativa como prática social, na qual, através do diálogo, os 

sujeitos buscam consenso por meio de argumentos racionais. Esses 

argumentos são baseados em pretensões de validade - verdade, correção 

normativa e veracidade que garantem que o discurso seja 

intersubjetivamente controlável e aberto à crítica, e integrando o sistema 

ao mundo vivido. Os dois conceitos trazem a diferenciação das sociedades 

em duas esferas: o mundo da vida refere-se à experiência comum aos 

indivíduos que envolve a língua, as tradições e a cultura partilhada e o 

mundo da reprodução simbólica (interação) que diz respeito às estruturas 

societárias que asseguram a reprodução material e institucional da 

sociedade: a economia e o Estado. Segundo Habermas (1987), a 



  6 

 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

racionalização contaminou os dois subsistemas (economia e Estado) e 

expandiu-se a certas instituições do mundo vivido. Isso leva Habermas a 

falar de colonização do mundo vivido pelo sistema. A colonização refere-se 

à penetração da racionalidade instrumental e dos mecanismos de 

integração do "dinheiro" e do "poder" no interior das instituições culturais. 

3) O autor sustenta uma ética do discurso (Habermas, 1992), segundo a 

qual, normas só são legítimas se puderem obter o assentimento de todos 

os envolvidos, em condições ideais de fala e considera a necessidade de 

reconstrução da esfera pública e da democracia deliberativa, isto é, baseada 

no debate público racional e inclusivo. 

 Seu projeto filosófico articula uma visão normativa de sociedade, na 

qual instituições e práticas democráticas possibilitam o exercício da 

autonomia individual e coletiva. Importante salientar que a filosofia, nesse 

contexto, não pode mais está fundamentada no seu papel contemplativo, 

mas assume um caráter prático-crítico, contribuindo para a construção de 

uma sociedade mais justa e emancipada. Nesse contexto, ele substitui a 

razão prática pela comunicativa. Essa troca é uma nova interpretação que 

traz a razão comunicativa como o telos do entendimento através do médium 

linguístico, na qual, a partir dos atos de linguagem reproduzidos 

comunicativamente às formas de vida, busca-se o entendimento com 

alguém sobre algo no mundo. Assim, a razão núcleo do Projeto filosófico se 

confunde com o projeto da modernidade não superada, onde ele retoma as 

bases comunicativas e democráticas, visando à emancipação, à justiça 

social e à construção de consensos legítimos. 4) A esfera pública inclusiva 

e racional. Os direitos humanos e a esfera pública estão interconectados e 

se complementam no afã de buscar o que Habermas (2023; 2003) aponta 

como a capacidade de resolver problemas sociais em uma democracia. Ela 

depende do fluxo da política deliberativa que põe em relevo o papel da 

esfera pública política onde as conexões comunicativas são restabelecidas 

com seus entornos sociais. 

 Habermas (2003; 2012) vê os direitos humanos como princípios 

normativos com capacidade de orientar a ação política e jurídica. Eles 

servem como critérios para avaliar as políticas e práticas governamentais, 

garantindo que elas estejam em conformidade com os princípios de justiça 

e de igualdade. A esfera pública desempenha um papel importante na busca 

pela efetivação desses direitos. Os direitos humanos fornecem o quadro 

ético e legal para a criação de políticas que promovam o bem-estar e a 

igualdade. Assim, a esfera pública digital se torna um espaço onde as 

pessoas exercem esse direito, seja por meio da mídia, das manifestações, 

dos debates políticos ou nas redes sociais. O exercício da liberdade de 



  7  

 
 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

expressão é essencial para informar, formar opiniões e responsabilizar as 

autoridades. 

 Habermas traz à baila a compreensão dos direitos humanos como a 

dimensão ética de uma perspectiva que tenha como horizonte a construção 

de condições para que todas as pessoas possam concretizar de forma 

prática sua concepção de dignidade humana. É a luta para garantir a todos 

a possibilidade de resguardar a garantia da realização dos direitos, para 

além da coerência lógico-formal da realização de aspirações por uma vida 

melhor. Assim, a esfera pública digital é um espaço onde as diferentes 

ideias de vida digna possam ser postuladas, através do diálogo entre 

diferentes indivíduos em conflitos constantes para a realização da dignidade 

humana. A esfera pública é o local onde os direitos humanos são exercidos 

e defendidos, e os direitos humanos fornecem os princípios éticos e legais 

que orientam e protegem o espaço público. A proteção e promoção desses 

direitos são essenciais para garantir que a esfera pública digitalizada seja 

um espaço inclusivo e democrático, onde os indivíduos tenham a 

oportunidade de participar plenamente na sociedade. (Brennand e Dutra, 

2023). 

 Para Habermas, a Modernidade (1990; 1987b) é um projeto 

inacabado. Apesar de ser inaugurado pelo Iluminismo, mesmo em tempos 

atuais, seu núcleo é constituído pela busca de racionalidade, emancipação 

e autonomia dos sujeitos. Contrário às visões pessimistas de sua 

decadência ou fracasso em Nietzsche, Adorno ou Lyotard, Habermas a 

considera um processo ainda em andamento, que precisa ser radicalizado 

e aprofundado. 

 O conceito “modernidade” é compreendido como a ideia de um 

rompimento com a tradição caracterizada justamente por esse espírito de 

uma forte ruptura. Em o discurso filosófico da modernidade (Habermas, 

2000; 1989) defende que a modernidade é constituída pela diferenciação 

das esferas da vida social (ciência, moral e arte), cada qual guiada por sua 

própria lógica. Contudo, essa diferenciação acabou gerando fragmentação 

e patologias sociais. O desafio é reintegrar essas dimensões sem anular sua 

autonomia, promovendo uma forma de racionalidade comunicativa que 

supere os limites da racionalidade meramente instrumental. Aqui o projeto 

de Modernidade se aproxima do Projeto Filosófico quando propõe a Teoria 

da Ação Comunicativa. Nela a comunicação orientada ao entendimento 

mútuo se torna o eixo de reconstrução da modernidade. A esfera pública 

democrática, sustentada pela deliberação racional é o espaço privilegiado 

para realizar esse projeto, permitindo o exercício da crítica, do 

reconhecimento e da participação cidadã. Nesse sentido, sua definição de 

modernidade não está relacionada a um único evento histórico, mas de 



  8 

 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

variados processos que foram se acumulando durante a história. Considera 

o processo da racionalização da sociedade como um potencial para a 

emancipação humana. Assim, sua teoria da ação comunicativa é a pedra 

angular de sua teoria da sociedade. 

 A síntese aqui realizada aponta que o projeto de modernidade de 

Habermas se confunde com seu projeto filosófico: ambos buscam salvar a 

promessa iluminista de emancipação, não pela razão técnica, mas pela 

racionalidade comunicativa e pela consolidação de uma esfera pública 

democrática. Sua filosofia é, portanto, uma filosofia crítica reconstrutiva, 

que visa articular teoria e prática para sustentar o ideal de uma 

modernidade inclusiva, plural e emancipatória. 

 É importante buscarmos essas vinculações entre os projetos 

filosóficos e de modernidade para apontar que a construção democrática 

feita por meio do dissenso e do debate para examinarmos as diferentes 

necessidades e especificidades da sociedade atual com a crise de 

legitimidade da política democrática e as promessas não cumpridas dos 

sistemas democráticos. Para Habermas (2003), é preciso buscar um 

“critério” para a crítica e nesse caso propõe esse critério por meio do 

“método reconstrutivo”. A abordagem reconstrutiva de Habermas toma 

como ponto de partida o agir comunicativo para estabelecer um consenso 

entre os parceiros de comunicação e no agir comunicativo na expectativa 

de que seus enunciados sejam reconhecidos como válidos. 

 Retomamos aqui ao conceito de Metamorfose do Mundo de Becker 

(2018) para apontar algumas reflexões sobre o método reconstrutivista de 

Habermas para pensar as patologias sociais e os dissensos vividos neste 

momento de rupturas democráticas trazidas pelas guerras, pelas lutas 

sociais por reconhecimento e pela necessidade de crítica ao que 

denominamos direitos humanos contemporâneos. As principais patologias 

deste século são desafios complexos e de causas diversas. Estamos vivendo 

um mundo particularmente novo e em metamorfose constante. Para 

compreender esses desafios, Habermas (1997) encaminha a discussão 

sobre as patologias da modernidade e os obstáculos a uma integração 

social. 

 As patologias da modernidade se devem, em última instância, ao que 

o autor denomina de irracionalidades oriundas do predomínio da 

racionalidade instrumental do processo de colonização do mundo da vida 

pelo sistema. As patologias sociais no mundo da vida induzidas pelo 

sistema, ocorrem em primeiro plano, pelo direito que vai servir como meio 

para que o sistema colonize o mundo da vida, constituindo sobre ele uma 

forte dominação administrativa.  A submissão às leis do mercado e à 

burocracia estatal geram forças estranhas contra as quais é difícil lutar.  O 



  9  

 
 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

principal meio para esta submissão é a linguagem do direito através da qual 

as expectativas normativas do mundo da vida são atreladas à linguagem 

dos sistemas. Ao gerar uma certa apatia reforçada pelas tendências da 

dissociação entre razão instrumental e razão comunicativa, os médiuns não 

interativos – dinheiro e poder ajudam para que a economia e o Estado 

controlem e determinem as regras, sem consultar a maioria. São duas 

patologias que decorrem uma da outra. À medida que o sistema se fortalece 

em detrimento do mundo da vida, ele passa a impor sua própria lógica e 

suas regras do jogo. A penetração da racionalidade instrumental e dos 

mecanismos de integração (dinheiro e poder) no âmago das instituições 

culturais ocupa espaços privilegiados da razão comunicativa, encolhe o seu 

poder emancipador ampliando a colonização pela razão instrumental e o 

agir estratégico. Nesse contexto, a linguagem não é empregada 

comunicativamente (1989). 

 Entretanto, é possível argumentar que a linguagem do direito pode, 

paradoxalmente, bloquear a colonização interna e se caracterizar como 

lócus potencial de emancipação. Ou seja, se buscarmos a ideia de 

assimilação excessiva da razão prática à razão comunicativa de natureza 

teórica e discursiva, deixa-se de reconhecer que a racionalidade é 

necessariamente intersubjetiva e comunicativa, além de operatória e 

instrumental. O diagnóstico das formas de colonização do mundo da vida 

pode levar na direção da busca por soluções viáveis para o problema 

através do processo comunicativo, que é uma atividade racional dos 

indivíduos que interagem entre si na busca do bem comum. Podemos 

pensar em defesa de Habermas que a emancipação do indivíduo é uma 

marca central da ética contemporânea uma vez que este processo é 

construído na capacidade do sujeito se orientar a partir das leis por ele 

formuladas e não somente com sua vinculação a uma estrutura de poder 

determinada. Evidentemente que diante das adversidades típicas de uma 

sociedade capitalista há sempre possibilidades de luta pela emancipação. 

Para Habermas, a ênfase excessiva ou unilateral na razão 

instrumental causa uma certa distorção na avaliação do papel da ciência e 

da tecnologia no mundo moderno. 

 Considerando o fato de que as patologias modernas levam a razão 

comunicativa à um déficit de concretização no mundo da vida, buscaremos 

compreender esse processo trazendo para cena do debate como as 

estruturas de poder impactam a análise da efetividade dos direitos 

humanos. 

 

 

 



  10 

 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

2. As patologias sociais e os direitos humanos 

 

 Questões contemporâneas, como migrações, direitos das minorias, 

guerras, catástrofes oriundas de problemas climáticos são efeitos nocivos 

do processo de globalização da economia e da cultura. Diversos aspectos 

socioeconômicos, políticos, culturais de ordem histórica mostram a 

evolução da radicalização das patologias sociais expressa pela situação de 

vida dos indivíduos que compõem a base da estrutura social perante o 

processo de urbanização acelerada.  As metamorfoses do tempo presente, 

apontadas por Becker (2018), encontram eco nos estudos de Alain  

Ehrenberg (2013),  que  ao associar o substantivo “patologia” ao adjetivo 

“social”, incorpora a premissa de que elas possuem uma dimensão que 

inclui as patologias mentais como desemprego, problemas graves de saúde, 

vícios, prostituição, falências, problemas conjugais, consciência da dúvida 

e do medo, solidão, estresse, depressão e sofrimento,  uma vez que as 

relações sociais revelam nossos costumes, estilos de vida e as 

particularidades das dimensões econômicas e políticas. Para compreender 

o que se entende como patologia, é preciso transcender a compreensão de 

simples desvios das normas e questionar os padrões sociais como 

potencialmente patológicos face às exigências de adaptação e flexibilidade 

ao sistema, ou seja, um mundo excessivamente regulado por normas   que 

estabelecem inúmeras regulamentações sobre como as pessoas devem 

viver, onde as relações entre governo e cidadãos são alteradas por novas 

formas de poder.  Diante da crise climática e das guerras não se vê muitas 

saídas sobre o excesso de regulamentações de como as pessoas devem 

viver, uma vez que não é mais possível pensar saídas para a crise sem 

pensar o planeta como um todo. 

 Situamos nesse contexto a coerência do conceito de colonização do 

mundo da vida em Habermas, que está alterando os dilemas cotidianos e a 

busca de consenso em como resolvê-los, pois os seres humanos se tornam 

objetos dos discursos   conectados   a   fatores   políticos, institucionais   e 

tecnológicos se submetendo à razão instrumental sustentada em discursos 

reguladores. 

 Entretanto, assistimos à necessidade de um retorno à filosofia dos 

direitos humanos para pensar possíveis soluções para os dilemas da 

sobrevivência da humanidade, que a um só tempo deverá corresponder aos 

anseios por autonomia individual e solidariedade cívica em termos globais. 

Os dilemas atuais de salvaguarda dos direitos diante da crise global, pode 

ser pensada sem uma ética universalista dos direitos humanos? 

 



  11  

 
 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

3. A democracia procedimental e a legitimação dos direitos 

humanos 

 

 Consideramos que os princípios habermasianos de deliberação e 

racionalidade podem ser usados para enfrentar os desafios globais de 

direitos humanos no século XXI. Ele argumenta que a legitimidade do direito 

não pode desviar o olhar para a dignidade da pessoa humana e suas 

categorias fundamentais. Em Facticidade e Validade (1998), Habermas traz 

a perspectiva de que o direito extrai a sua legitimação da ideia da 

autodeterminação onde as pessoas se entendem como autoras e 

destinatárias dos direitos. Os cidadãos precisam se tornarem destinatários 

de direitos subjetivos e autores de direitos políticos para participar dos 

discursos públicos. Nesse diapasão, 

 

os direitos humanos podem ser fundamentados como direitos 

morais, mas não podem ser impostos paternalisticamente ao 

legislador pois os destinatários não o entenderiam como autores 

deste direito se eles entrassem no direito como um fato moral 

pronto, mas ao mesmo tempo o legislador não pode decidir nada 

contra os direitos humanos. De outro lado, porém, o legislador, sem 

prejuízo de sua autonomia, não pode decidir nada que fira os 

direitos humanos. A solução deste dilema foi facilitada, porque 

caracterizamos o direito como um medium sui generis, cujas 

características formais o distinguem da moral (Habermas, 1998, p. 

315). 

 

 Para Habermas, a comunidade jurídica não se constitui através de um 

contrato social, mas na base de um entendimento através do discurso e 

esse discurso é quem vai atribuir ao processo democrático um caráter 

deliberativo pela formação da opinião e da vontade como fonte de 

legitimação para fazer um direito procedimentalista, legítimo e permeado 

por discursos morais. A democracia, mesmo diante das crises, pressupõe 

liberdades de ação, direitos de comunicação, de participação igual de todos 

sujeitos através de formação coletiva. Nesse sentido, coloca-se como pedra 

angular a importância do discurso e do consenso na definição de normas 

sociais, e como os direitos humanos são justificados no espaço público. 

Assim, a democracia deliberativa é central para que os direitos sejam não 

apenas impostos de cima para baixo, mas legitimados por meio do discurso 

público, fonte geradora do estado de direito. Para Habermas, do ponto de 

vista normativo, não existe estado de direito sem democracia. Não há como 

existir legitimidade formal do direito fora da democracia deliberativa, uma 

vez que o direito é estruturado a partir de um sistema de normas positivas 

e impositivas que pretendem garantir a liberdade. 



  12 

 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

Para Habermas (1997), o modelo procedimentalista de democracia é 

pautado na legitimidade comunicativa uma vez que a busca por 

entendimento e consenso cria as comunidades discursivas. Ele vai buscar 

nos modelos de democracia liberal a defesa da não intervenção do Estado 

no direito privado de modo que os indivíduos tenham condições de realizar 

seus interesses pessoais, e assim construir um status de cidadão e contar 

com o poder estatal para defender seus interesses através das questões 

previstas em Lei. O núcleo central do modelo liberal consiste na 

normatização jurídico-estatal do modelo econômico vigente e não na 

autodeterminação   democrática de cidadãos com poder de deliberação. 

Traz da democracia republicana os elementos para articular os contornos 

formais para discutir uma teoria discursiva do direito orientada pela ética 

na qual os cidadãos se reconhecem como sujeitos livres e iguais. O Estado 

é responsável pela garantia da liberdade e dos direitos dos cidadãos que, 

sem sua interferência, dificilmente seriam alcançados. A fonte desses 

direitos são as reivindicações sociais e a participação política. Isso significa 

dizer a possibilidade de existência de um Estado protetor da sociedade 

organizada segundo as leis do mercado (liberal) e o Estado instituidor de 

uma sociedade ética (republicano). Daí surge sua concepção de Democracia 

Procedimental, que ele vai defender como um procedimento ideal para o 

aconselhamento e a tomada de decisões. O núcleo central da democracia 

procedimental consiste na tomada de decisões decorrentes da 

argumentação racionalmente construída em busca do entendimento. 

Habermas vai argumentar que para caminhar na direção do entendimento 

formulado com base em argumentos convincentes para todos, exige criar 

estruturas de intersubjetividade capazes de operar nos mundos fechados e 

regulados do sistema social, econômico e político e transcender para 

espaços coletivos para quebrar as ações estratégicas. 

 Em síntese, a democracia procedimental segue a lógica da 

comunicação, parte de questionamentos pragmáticos, alcança o discurso 

ético, avança para as questões morais e desemboca em decisões políticas 

e legais, formuladas por meio de linguagem e fundamentadas no direito. 

Ela sustenta-se numa política deliberativa centrada na institucionalização 

da opinião e da vontade dos cidadãos. Os procedimentos formais são 

organizados juridicamente em redes comunicativas cuja efetivação 

acontece pela participação. Todos têm garantido o direito de participar, de 

forma efetiva e igualitária do processo público de auto legislação, e das 

normas formuladas discursivamente no sentido da busca por justiça e 

solidariedade. Nesse contexto, firma-se o entendimento da comunidade de 

que todos são portadores e destinatários do direito. Nesse sentido, é 

possível argumentar que os princípios da democracia deliberativa reforçam 



  13  

 
 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

a luta pela efetividade dos direitos humanos. Assim, indagamos diante da 

existência de apátridas, imigrantes, asilados, pobres, sobreviventes de 

guerra, como realizar a busca por justiça e proteção sem o entendimento 

que todos, sem distinção são portadores e destinatários do direito? 

 

4. Os desafios globais e a necessidade de ressignificar os direitos 

humanos e sociais 

 

 As rápidas dinâmicas de mudanças e as metamorfoses sociais 

políticas e econômicas geram complexidade, incerteza, ambiguidade e 

volatilidade (Beck, 2018) dificultando compreender alguns cenários de 

impactos geopolíticos relevantes para o futuro próximo da humanidade. 

Estamos vivenciando um radical processo de mediação tecnológica de uma 

ordem tão prodigiosa que ultrapassa em muito o domínio dos 

procedimentos e metodologias, meios e regras técnicas, como sugeriu 

Habermas (2013). São muitas as possibilidades através das quais é possível 

compreender o que pode significar ser humano e como será seu futuro. As 

implicações filosóficas deste processo ainda estão longe de serem 

compreendidas, oportunizando um vácuo pelo déficit na formulação de 

várias ordens de consequências: epistemológicas, estéticas, ontológicas e 

políticas. Nessa mesma direção, colocam-se os debates sobre os direitos 

humanos. Diante das crises vivenciadas com as guerras, conflitos, 

diversidade, diversidade religiosa, multiculturalidade e grupos de interesse 

determinados, é possível pensar a defesa de Direitos Humanos diante da 

pluralidade cultural, econômica, política, social, estética, moral do ser 

humano para além da origem ocidental dos direitos humanos? Há no 

pensamento de Habermas, uma alternativa plural para o dilema proposto? 

Expor os fundamentos sobre os quais o pensador desenvolverá sua solução 

própria acerca do dilema da possibilidade de direitos humanos universais 

diante da diversidade de culturas é oportuno e importante. É possível 

legitimar direitos humanos universais apesar do pluralismo cultural? Qual a 

relação dos direitos humanos com o direito dos Estados Nacionais 

soberanos? 

 A ideia de que os direitos humanos são essenciais, em termos de 

fundamentalidade e aplicação, tem gerado um amplo debate. O estado da 

arte do tema permite verificar que em todas as linhas históricas do processo 

civilizatório humano houve remodelagens de significados sobre a existência 

humana. Esses dois movimentos têm suas críticas e apoiadores e sobretudo 

em torno das implicações éticas e morais. Acredito que, para além das 

críticas, no contexto que estamos vivenciando, tanto a universalidade 

quanto a aplicação do conceito de direitos humanos ocupam um lugar 



  14 

 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

importante. Em Habermas, o conceito de dignidade humana aponta para o 

aumento significativo da sua força enquanto fonte moral da qual são 

alimentados os conteúdos dos direitos fundamentais. A dignidade humana 

possui um papel catalisador na composição dos Direitos Humanos e, 

enquanto qualidade integrante da própria condição humana, deve ser 

reconhecida, respeitada, promovida e protegida. Postula-se a 

indissociabilidade entre os conceitos de dignidade humana e direitos 

humanos como garantia da eficácia das liberdades fundamentais que 

impliquem o gozo dos direitos econômicos, sociais, políticos e culturais por 

todas as pessoas. Os nexos indissolúveis entre ambos trazem à cena desta 

discussão as possibilidades de formação de uma consciência cidadã através 

de um processo que possa orientar a formação do sujeito de direitos. Isso 

leva à compreensão de que os direitos humanos são direitos inalienáveis de 

todos os seres humanos sem distinção de raça, sexo, nacionalidade, origem 

étnica, língua, religião. 

 Dito isso, vamos então analisar alguns exemplos da necessidade de 

pensar tanto a questão da fundamentalidade como da aplicação dos direitos 

humanos. A crise das democracias, a existência de estados 

fundamentalistas e estados autoritários trouxe em nível mundial a 

necessidade de existir agências de proteção dos direitos humanos e em 

nível global de questões normativas. 

 O exemplo mais contundente, em nível internacional, sobre a 

proteção dos direitos humanos pautada na sua dimensão universal é a 

Organização da Nações Unidas (ONU) e suas agências, como o Conselho de 

Direitos Humanos (CDH), o Alto Comissariado da Nações Unidas para 

Refugiados (ACNUR), o Fundo das Nações Unidas para a Infância - UNICEF 

e a ONU Mulheres. Somam-se a esses organismos a Comissão 

Interamericana de Direitos Humanos, vinculada à Organização dos Estados 

Americanos (OEA), além de diversas Organizações Não Governamentais e 

Organizações da Sociedade Civil. Essas agências defendem normas 

universais e internacionais que protegem os direitos humanos de todas as 

nações do mundo que aspirem e subscrevem seus protocolos.  São direitos 

largamente aceitáveis que incluem direitos civis, culturais, econômicos, 

políticos e sociais. Apesar de sua origem eurocêntrica, a Declaração 

Universal dos Direitos Humanos, seus pactos e protocolos constituem uma 

carta universal de importância irrefutável na busca dos estados por 

iniciativas de paz e proteção de direitos. O Alto Comissariado das Nações 

Unidas para os Direitos Humanos representa o engajamento do mundo 

pelos ideais universais da dignidade humana e dos direitos humanos. Outra 

ação importante da ONU foi a criação da Corte Internacional de Justiça como 

órgão judiciário principal composta por um corpo de magistrados 



  15  

 
 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

independentes eleitos, por seus países, entre juristas das mais altas funções 

judiciárias com conhecimento de direito internacional e com competência 

notória no seu respectivo país. Através destas agências é possível o 

engajamento na luta pelos direitos humanos de mulheres, crianças e 

adultos que sofrem violências contra seus direitos em qualquer cultura. 

 Nesse contexto da luta contra as violações da dignidade e dos direitos 

humanos emergem tensões que também têm gerado estudos e debates. A 

polêmica gerada com o fenômeno do multiculturalismo traz em seu bojo 

críticas contundentes à razão e ao poder, nas quais expressões como 

“direitos humanos versus valores asiáticos” e “direitos humanos versus 

fundamentalismo” se colocam contrários a um entendimento da dimensão 

universal dos direitos humanos. Essa crítica coloca que não há possibilidade 

de usar um princípio legitimador dos direitos humanos universais. Desde os 

anos 90, essa discussão toma corpo nas manifestações de líderes de alguns 

países asiáticos (como Singapura e Malásia) que defendiam a ideia de que 

os direitos humanos seriam uma construção ocidental, ligados ao 

individualismo liberal, e que sociedades orientais deveriam valorizar mais a 

harmonia social, a disciplina coletiva e a autoridade comunitária. Essa 

defesa ficou conhecida como o debate dos “valores asiáticos”. Esse debate 

foi complexo durante a Conferência Mundial de Direitos Humanos de 1993 

em Viena onde várias delegações oficiais, segundo Sen (2016), enfatizaram 

as diferenças dos valores culturais entre a Ásia e o Ocidente. 

 Habermas entende essa posição como relativista e perigosa, pois 

coloca os direitos humanos sob o risco de se tornarem reféns de tradições 

culturais particulares. Para ele, os direitos humanos não são um “produto 

do Ocidente” a ser imposto ao resto do mundo, mas sim conquistas da razão 

prática, fundamentadas na ideia de que todos os indivíduos são sujeitos de 

direitos iguais, capazes de participar do discurso racional. Assim, Habermas 

defende a universalidade comunicativa dos direitos humanos: mesmo que 

diferentes culturas tenham tradições próprias, os princípios básicos da 

dignidade, da liberdade e da igualdade são válidos para todos, pois podem 

ser aceitos no espaço de um discurso livre de coerção. Habermas rejeita o 

relativismo cultural: direitos humanos não são “ocidentais”, mas universais 

por serem justificáveis no discurso racional intersubjetivo. Essa premissa 

estará fatalmente comprometida. Habermas argumenta “não ser possível 

esconder por detrás de reivindicações jurídicas universais a vontade de 

imposição de uma determinada coletividade” (Habermas, 2001, p. 152). 

 No que se refere à relação entre direitos humanos versus 

fundamentalismo, é o resultado da tensão que ocorre quando os direitos 

humanos são desafiados por fundamentalismos religiosos (cristão, islâmico, 

judaico ou outros). Ao reivindicarem verdades absolutas, reveladas e 



  16 

 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

inquestionáveis, enquanto os direitos humanos pressupõem um 

fundamento secular, inclusivo e aberto à argumentação pública. Em Entre 

Naturalismo e Religião (2007), Habermas reconhece que a religião pode 

oferecer conteúdos morais relevantes ao debate público. Esse é o maior 

problema do fundamentalismo. A rejeição da mediação que poderia traduzir 

os conteúdos religiosos para entendimento de todos. Não há um lugar para 

o diálogo, somente imposição de normas religiosas como universais. Nesse 

sentido, não se trata de negar os valores da tradição, mas não aceitar que 

seja substituída a esfera pública por uma ordem dogmática. Nesse contexto, 

os direitos humanos perdem o papel de se tornarem condição mínima de 

convivência. Ele rejeita a pretensão de verdade única: religiões podem 

contribuir com valores, mas precisam aceitar a tradução discursiva em 

linguagem secular, independente de dogmas e práticas religiosas 

particulares. 

 Em síntese, em ambos os casos, a defesa habermasiana é clara: os 

direitos humanos são condições discursivas universais que possibilitam a 

convivência democrática em uma sociedade globalizada e plural. 

 Em diálogo com sua concepção de racionalidade comunicativa, tais 

direitos não são compreendidos como construções regionais ou como 

imposições ocidentais, mas como condições universais de convivência em 

sociedades plurais. No entanto, duas tensões recorrentes desafiam esse 

caráter universalista: o relativismo cultural expresso na retórica dos 

chamados “valores asiáticos” e a pretensão absolutista dos 

fundamentalismos religiosos. Ambas colocam em questão a legitimidade 

dos direitos humanos em um mundo globalizado, marcado por diferenças 

culturais e disputas normativas. 

 Se, por um lado, o relativismo cultural questiona a universalidade dos 

direitos humanos, por outro, o fundamentalismo religioso desafia sua 

abertura inclusiva. Ao reivindicar verdades reveladas e absolutas, 

movimentos fundamentalistas entram em choque com a natureza secular e 

discursiva da democracia. Habermas reconhece que as tradições religiosas 

podem enriquecer a esfera pública ao oferecer recursos morais. Contudo, 

em sociedades pluralistas, tais contribuições precisam ser traduzidas em 

linguagem acessível a todos os cidadãos, de modo a respeitar a diversidade 

de crenças. O fundamentalismo rompe essa mediação, recusando o diálogo 

e buscando impor sua visão como normativa para todos, o que ameaça 

diretamente a convivência democrática e os próprios direitos humanos 

(Habermas, 2007). 

 Uma crítica importante sobre a questão dos valores asiáticos foi 

realizada por Amartya Sen (2016; 1997), quando refutou que a ideia de 

“valores asiáticos” não pode ser sustentada para supressão dos direitos 



  17  

 
 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

humanos tendo em vista a inexistência de homogeneidade cultural asiática. 

A crítica à dicotomia entre direitos/valores de Sen aponta para a 

importância universal da dignidade e liberdade. Para ele, as pessoas para 

realizarem seus objetivos em busca de uma vida digna implica acesso à 

renda, saúde, educação e oportunidade de participar de tomada de 

decisões. O autor assinala, ainda, que a tradição asiática é rica e complexa, 

mas é possível comprovar a existência de uma linha de ideias em defesa da 

liberdade individual embora a liberdade política ainda avance na 

possibilidade de realização. Que os argumentos que negam a universalidade 

da liberdade e dos direitos humanos, mas a liberdade política e a liberdade 

individual têm importância por si mesmas e suas possibilidades 

permanecem intactas. Habermas (2001) defende a ideia de que os direitos 

humanos e a soberania popular são alternativas gestadas pela teoria política 

para justificar a legitimação e a institucionalização jurídica de liberdades 

individuais subjetivas que vão garantir aos cidadãos a vida e a liberdade 

privada em seus planos de ação concretos. 

 

Considerações finais 

 

 Considerando que toda a teoria habermasiana é caracterizada pela 

presença do operador teórico de reconstrução, é possível argumentar que 

o pluralismo de concepções de mundo que emergem com pretensão de 

legitimidade no cenário internacional sobre os direitos humanos no que se 

refere a conflitos jurídicos e morais podem ser reconstruídos por soluções 

teóricas e ou práticas. Responder aos embates entre Ocidente e Oriente, 

entre grupos étnicos em uma mesma região ou país, entre imigrantes e 

cidadãos naturais não é uma tarefa fácil. A ambivalência das interpretações 

sobre as dimensões universalistas e particularistas dos direitos humanos 

não parece dar conta dos acontecimentos mundiais desde a Covid-19. 

Nesse contexto de mudanças, arbitrariedades e violências das guerras, a 

razão precisa ser chamada para fazer frente às irracionalidades do caos 

humano que se tornou o planeta. Essa mesma razão que desmascarou 

concepções metafísicas e a primazia do mundo cristão ou das concepções 

axiológicas tradicionais sobre as sociedades e os indivíduos deve, agora, 

ajudar a proteger contra o descrédito total e o relativismo, afirmando-se 

como solução possível e legítima contra toda forma de ameaça à dignidade 

humana. A história social está se tornando um processo complexo que 

guarda interações locais e concepções globais sobre a tarefa de proteger 

direitos. É preciso propugnar o caráter aberto do universalismo dos direitos 

humanos com interrogações filosóficas e científicas para encontrar 

articulações possíveis entre as multiculturalidades emergentes. A 



  18 

 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

metamorfose traz desafios múltiplos nos quais nenhum modelo de 

interpretação pode pretender a legitimidade. Este momento está desafiando 

a interrogar certezas e onde nenhuma delas pode pretender ser exclusiva. 

 Nesse contexto, é preciso reconhecer a importância da concepção de 

direitos humanos que guarde, em si, um caráter universalista, embora ela 

seja permeada por constantes tensões frente às particularidades culturais 

e os espaços ampliados de diálogos via redes digitais. A diversidade de 

direitos reivindicados faz com que os direitos humanos alcancem 

proeminente importância na jurisprudência. A promessa moral da garantia 

dos direitos além do seu conteúdo moral gera, também, direitos subjetivos 

positivos. Portanto, argumenta Habermas (2012, p. 38): “os direitos 

humanos descrevem precisamente a parte de uma moral esclarecida que 

pode ser traduzida no veículo do direito coercitivo e tornar-se uma realidade 

política na forma robusta de direitos fundamentais concretizados”. 

Habermas, de forma recorrente, tem se manifestado sobre a questão da 

dignidade humana e, também, o que ele vai denominar de utopia dos 

direitos humanos. Se a dignidade humana é qualidade integrante e 

irrenunciável da condição humana, devendo ser reconhecida, respeitada, 

promovida e protegida, não podemos pensá-la dissociada da efetividade 

dos direitos civis e sociais. No texto Um Ensaio sobre a Constituição 

Europeia (Habermas, 2012), ele articula a leitura de diversos documentos 

sobre a questão, mostrando que o interesse da opinião pública sustenta que 

os direitos humanos devem ser universais, ou seja, aplicáveis a todas as 

pessoas, independentemente de sua cultura, religião ou nacionalidade. No 

entanto, ele também reconhece a importância do diálogo intercultural e do 

reconhecimento mútuo para garantir a validade e a eficácia dos direitos 

humanos em contextos diversos. Enquanto processo em plena expansão, 

novos direitos vão surgindo e ainda podem ser identificados e consolidados. 

Considerando a imbricação entre direitos humanos e liberdades 

fundamentais não é possível pensar a plena realização dos direitos civis e 

políticos sem o acesso aos direitos econômicos, sociais e culturais. Assim, 

não é possível pensar a proteção da dignidade sem pensar a garantia a 

todas as pessoas de determinado território, do acesso ao desenvolvimento 

econômico, sociocultural e político como um processo integrado de 

expansão das liberdades substantivas interligadas (Brennand; Dutra, 

2023). 

 Como processo em plena expansão, novos direitos vão surgindo e 

ainda podem ser identificados e consolidados, considerando a imbricação 

entre direitos humanos e liberdades fundamentais. Não é possível pensar a 

plena realização dos direitos civis e políticos sem o acesso aos direitos 

econômicos, sociais e culturais e dentre eles o direito à educação. Assim, 



  19  

 
 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

não é possível pensar a proteção da dignidade sem pensar a garantia a 

todas as pessoas de determinado território, do acesso ao desenvolvimento 

econômico, sociocultural e político como um processo integrado de 

expansão das liberdades substantivas interligadas. Embora os direitos 

humanos devam valer para todas as sociedades, Habermas apresenta o 

quadro atual como desanimador para uma solução imediata para possíveis 

direitos humanos cosmopolitas institucionalizados e efetivos na ordem 

global. Pendente continua a tensão entre a soberania do Estado nacional e 

seu código jurídico e os direitos humanos, os quais, necessariamente, 

devem institucionalizar-se e só se efetivam no próprio Estado nacional em 

meio à práxis política. Da compreensão desta tensão depende a efetivação 

de uma política global mais justa e condizente com uma ética universalista 

e plural. 

 As possíveis críticas à abordagem de Habermas, como sua ênfase na 

racionalidade e no consenso, muitas vezes vista como idealista, não 

enfraquece a relevância da sua teoria para a fundamentação e defesa dos 

direitos em sociedades democráticas contemporâneas. Os princípios 

habermasianos de deliberação e racionalidade podem ser usados para 

enfrentar os desafios globais de direitos humanos no século XXI. Sua 

interpretação sobre a aplicabilidade dos Direitos ajuda a criar uma base 

sólida e argumentativa para discutir o futuro da democracia e da 

universalidade dos direitos humanos. A estrutura geral de sua contribuição 

o coloca como um dos mais proeminentes leitores e intérpretes dos direitos 

humanos. 

 

Notas 
 
1 Professora Titular da Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Bolsista de Produtividade 

de Pesquisa do CNPq. Docente dos Programas de Pós-graduação em Educação (PPGE) e 

Gestão na Organizações Aprendentes (PPGOA). Realizou Pós-Doutorado nas seguintes 

Instituições: Université Catholique de Louvain-UCL Bélgica; Universidade de València, 

Espanha; Universidade Lusófona de Humanidades e Tecnologias (ULHT) Portugal. Possui 

Doutorado em Sociologia - Université Paris I Panthéon Sorbonne. Mestrado em Educação 

pela Universidade Federal da Paraíba. Atuou junto ao Groupe de Recherches en Médiation 

des Savoirs (GReMS) du Centre de Recherche en Communication de l'Université Chatolique 

de Louvain e do grupo de Teoría Crítica da Universidade de València. Coordena a Rede 

Interdisciplinar de Estudos e Pesquisas (RIEV) (www.ufpb.br/riev). Interesses de Pesquisa: 

cultura digital e educação; violências; violências contra mulheres e meninas, violências 

contra quilombolas, violências contra povos indígenas; direitos humanos e educação. 

Orcid: 0000-0001-7471-3343. 

 
2 Pesquisador Júnior da Rede Interdisciplinar de Estudos sobre Violências (RIEV). Docente 

da SLM Idiomas. Possui Mestrado em Gestão – Universidade Federal da Paraíba (UFPB). 

Interesses de pesquisa: multiculturalismo; Violências contra mulheres na música; 

violências contra mulheres e meninas; direitos humanos; ação comunicativa; violência e 

tecnologia. Orcid: 0000-0002-0116-2867. 

 

 



  20 

 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

 

Referências Bibliográficas 

 
BECK, Ulrich. A metamorfose do mundo: novos conceitos para uma nova 

realidade. Tradução de Maria Luiza X. de A. Borges. Rio de Janeiro: Zahar, 
2018. 259p. 

 
BRENNAND, Egidio Gomes de G.; DUTRA, Delamar José V. Habermas, 

direitos humanos e inteligência artificial no contexto da esfera pública 
digitalizada. Florianópolis: Néfiponline, 2023. 

 

DERRIDA, Jacques. Une certaine possibilité impossible. Dire l'événement, 
est-ce possible? Séminaire de Montréal. Paris: L'Harmattan, 2001. 

 
DERRIDA, Jacques. Penseur de l'événement (entretien avec Jérôme-

Alexandre Niesberg). L'Humanité, Paris, 28 janvier. 2004. 
 

EHRENBERG, Alain. A notion de pathologie sociale: un exercice de 
clarification. Disponível em: 

https://shs.cairn.info/article/PUF_CHRI_2013_01_0129. Acesso em: 02 
dez. 2023. 

 
HABERMAS, Jürgen. A constelação pós-nacional: ensaios políticos. São 

Paulo: Littera Mundi, 2001. 
 

HABERMAS, Jürgen. A modernidade: um projecto inacabado. Tradução de 

Sara Seruya. Lisboa: Nova Veja Limitada, 2013.  
 

HABERMAS, Jürgen. A nova intransparência: a crise do estado do bem-estar 
social e o esgotamento das energias utópicas. Novos Estudos CEBRAP, São 

Paulo n. 18, p. 103-114, set. 1987b. 
 

HABERMAS, Jürgen. A unidade da razão na multiplicidade de suas vozes. 
Revista Filosófica Brasileira, v. 4, p. 53-81. Rio de Janeiro, Editora da UFRJ, 

1989. 
 

HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro, 1989. 

 
HABERMAS, Jürgen. De l’Éthique de la discussion. Paris: Les Éditions du 

CERF, 1992. 

 
HABERMAS, Jürgen. Direito e democracia: entre facticidade e validade. Rio 

de Janeiro: Tempo Brasileiro, v. 1 e v. 2, 1997. 
 

HABERMAS, Jürgen. Droite et démocratie: entre faits et normes. Paris: 
Gallimard, 1997. 
 

https://shs.cairn.info/article/PUF_CHRI_2013_01_0129


  21  

 
 

BRENNAND, E; SCHNAYDER, R. Racionalidade comunicativa em Habermas e a 
fundamentação dos direitos humanos. 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Outubro. 2025. 

 

 

 

HABERMAS, Jürgen. Entre naturalismo e religião. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 2007. 

 
HABERMAS, Jürgen. Facticidad y validez: sobre el derecho y el estado 

democrático de derecho en términos del discurso. Madrid:Trotta, 1998. 
 

HABERMAS, Jürgen. Mudança estrutural da esfera pública: investigações 
quanto a uma categoria da sociedade burguesa. Tradução: Flávio R. Kothe. 

Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. 

 
HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. Trad. Luiz Sérgio 

Repa e Rodnei Nascimento. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 
 

HABERMAS, Jürgen. Passado como futuro. Trad. Flávio Beno Siebeneichler. 
Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1993. 

 
HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. 

Tradução de Flávio Beno Siebeneichler. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
1990. 

 
HABERMAS. Jürgen. Théorie de l’agir communicationnel. Paris: Fayard, 

1987. Tome I et II. 
 

SEN, Amartya. Derechos humanos y valores asiáticos. Anales De La Cátedra 

Francisco Suárez, v. 50, p. 283–301, 2016. Disponível em: 
https://doi.org/10.30827/acfs.v50i0.5175. Acesso em: 28 ago. 2025. 

 
SEN, Amartya. Human rights and Asian values. New York: Carnegie Council, 

1997. 
 

 
Recebido/Received: 02/09/2025 

Aprovado/Approved: 22/10/2025 
Publicado/Published: 31/10/2025 

https://doi.org/10.30827/acfs.v50i0.5175

