
 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 Este artigo está licenciado sob uma Licença Creative Commons. 
 

 

 
 

 
LIBERDADE RELIGIOSA EM RONALD DWORKIN: O 

LIBERALISMO ENTRE A NEUTRALIDADE POLÍTICA E A 
METAFÍSICA DO VALOR 

 
RELIGIOUS FREEDOM IN RONALD DWORKIN: LIBERALISM 

BETWEEN POLITICAL NEUTRALITY AND THE METAPHYSICS OF 

VALUE 
 

 
GUSTAVO ANTONIO PIERAZZO SANTOS1 

(UFES/Brasil) 
 
 

RESUMO 
O artigo faz uma análise crítica da concepção de liberdade religiosa em Ronald 
Dworkin, dividindo-a em três momentos principais. No primeiro, examina-se a 

defesa da objeção de consciência e do direito ao aborto como expressões da 
liberdade religiosa, mesmo em contextos não teístas, a partir da noção de 

independência ética e da ideia da sacralidade da vida humana reinterpretada. No 
segundo, estuda-se a obra póstuma Religião sem Deus, em que Dworkin propõe 
uma ampliação do conceito de religiosidade, sustentando que toda moralidade, 

inclusive a laica, repousa sobre um tipo de fé em valores objetivos. No terceiro 
momento, evidencia-se uma tensão interna à própria tese dworkiniana: se os 

direitos liberais se fundamentam em valores cuja justificação última é uma fé 
moral num sentido amplo, então o liberalismo igualitário deve reconhecer sua 
própria religiosidade secular, uma fé na dignidade humana como valor inegociável. 

O trabalho conclui que essa constatação não compromete a distinção entre 
governos liberais e iliberais, mas exige que o liberalismo assuma com clareza sua 

base normativa e filosófica. 
Palavras-chave: Ronald Dworkin; Liberdade Religiosa; Dignidade Humana; 
Liberalismo Igualitário. 

 
ABSTRACT 

The article provides a critical analysis of Ronald Dworkin's conception of religious 
freedom, dividing it into three main stages. First, it examines his defense of 
conscientious objection and the right to abortion as expressions of religious 

freedom, even in non-theistic contexts, based on the notion of ethical 
independence and the reinterpreted idea of the sanctity of human life. Second, it 

focuses on the posthumous work Religion Without God, in which Dworkin proposes 
an expanded concept of religiosity, arguing that all morality, including secular 
morality, rests on a kind of faith in objective values. Third, the article identifies an 

internal tension within Dworkin’s own thesis: if liberal rights are grounded in values 
whose ultimate justification lies in a broad sense of moral faith, then egalitarian 

liberalism must acknowledge its own secular religiosity, a faith in human dignity 
as a non-negotiable value. The article concludes that this insight does not 

https://doi.org/10.5007/1677-2954.2025.e109194 

about:blank
about:blank
about:blank


  2 

 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

undermine the distinction between liberal and illiberal regimes but rather requires 
liberalism to explicitly affirm its normative and philosophical foundations. 

Keywords: Ronald Dworkin; Religious Freedom; Human Dignity; Egalitarian 
Liberalism. 

 

 

Introdução 

 

 A discussão sobre o lugar da religião nas democracias liberais é um 

dos pilares fundacionais do pensamento político moderno. Desde a Carta 

sobre a tolerância de John Locke, a tradição liberal consolidou a ideia de 

que o Estado deve manter-se neutro em relação às diferentes doutrinas 

religiosas, tratando a fé como um assunto da esfera privada e da 

consciência individual. Essa visão, que distingue claramente a moralidade 

política pública da fé confessional privada, condicionou fortemente o 

debate, tornando quase autoevidente a incompatibilidade entre a imposição 

de crenças e um governo liberal2. 

 Contudo, a obra de Ronald Dworkin, desenvolvida ao longo de mais 

de quatro décadas, representa um aprofundamento e, ao mesmo tempo, 

um desafio a essa separação estrita. Conforme veremos, inicialmente, 

Dworkin expande o escopo da liberdade religiosa para além das crenças 

teístas, ao defender que o direito à objeção de consciência e a autonomia 

para decidir sobre o aborto são manifestações de convicções profundas 

sobre o valor da vida, merecedoras de proteção constitucional mesmo 

quando não se baseiam em um Deus. Essa linha de pensamento atinge seu 

ápice em sua obra póstuma, Religião sem Deus, na qual Dworkin propõe 

uma tese ainda mais radical: toda moralidade, inclusive a secular, repousa 

sobre uma espécie de “fé” em valores objetivos e transcendentes. 

 A partir dessa constatação, identificamos uma tensão central, que 

este artigo pretende explorar. Se os próprios princípios do liberalismo 

igualitário - como a dignidade humana e a igualdade – se fundamentam em 

um compromisso que Dworkin descreve como uma forma de religiosidade, 

como pode o Estado liberal sustentar uma posição de neutralidade religiosa, 

como historicamente sustentou? Para analisar esse dilema, será 

fundamental distinguir entre a religião em seu sentido confessional e 

estrito, tradicionalmente abordada pelo liberalismo, e a religiosidade em um 

sentido filosófico ou amplo, como Dworkin a define em sua última obra: 

uma cosmovisão baseada na crença em valores intrínsecos e objetivos. No 

restante do artigo, é essa concepção ampla de “fé moral” que servirá como 

chave de leitura. 

 O presente artigo pretende se inserir nesse debate analisando as 

implicações da tese dworkiniana para o próprio liberalismo. Primeiramente, 



  3  

 
 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

será reconstruído como Dworkin expande o conceito de liberdade religiosa 

a partir de sua análise de casos como o da objeção de consciência e do 

aborto, fundamentando-o na ideia de independência ética e numa 

reinterpretação da ideia de sacralidade da vida humana. Em seguida, 

demonstraremos como, em Religião sem Deus, ele universaliza a noção de 

fé como base de toda moralidade objetiva. Por fim, será sugerido que essa 

virada teórica gera um dilema que o próprio Dworkin não soluciona por 

completo, levando à conclusão de que o liberalismo, para ser coerente e 

efetivo, deve reconhecer e assumir sua própria “fé secular”: um 

compromisso irrenunciável com o valor da dignidade humana. A elucidação 

desse ponto é crucial, indo além do que foi Dworkin, sugerindo que a 

diferença entre um governo liberal e um teocrático não reside na ausência 

de uma fé fundamental, mas na natureza e na abrangência dessa fé. 

 

Liberdade religiosa e direito ao aborto segundo Ronald Dworkin 

 

 O tema da religião permeia a obra de Ronald Dworkin desde o seu 

primeiro livro, Taking Rights Seriously, de 1977, no qual ele cita o caso 

United States v. Seeger, julgado na Suprema Corte dos Estados Unidos em 

1965, como um dos exemplos de discussões morais e jurídicas complexas 

envolvendo o confronto entre razões utilitárias e direitos. No caso, um 

conflito entre as necessidades de um país em guerra e o direito individual 

à objeção de consciência. Durante a guerra do Vietnã, Daniel Andrew 

Seeger havia sido classificado como apto para serviço militar, mas pediu 

isenção como objetor de consciência, por ser um pacifista convicto. Pela lei 

federal vigente, indivíduos podiam solicitar isenção do serviço militar desde 

que com fundamento em suas crenças religiosas. A junta de alistamento 

negou o pedido de Seeger, entendendo que sua objeção não era de caráter 

religioso, isto é, baseada em uma “crença em um Ser Supremo”. Ele foi 

forçado a entrar nas forças armadas e foi condenado por recusar o 

alistamento. 

 O caso chegou à Suprema Corte fundamentado na Primeira Emenda 

da Constituição dos Estados Unidos, segundo a qual o Congresso está 

proibido de fazer qualquer lei que estabeleça uma religião, ou proibir o seu 

livre exercício. Questionou-se a constitucionalidade da lei na parte que 

tratava diferentemente crentes e não crentes em um Ser Supremo para fins 

de objeção de consciência. Em decisão unânime, a Suprema Corte 

reconheceu a constitucionalidade da lei, contudo, interpretou o direito à 

objeção de consciência de forma ampla, afirmando que as isenções do 

serviço militar poderiam ser concedidas igualmente a indivíduos como 



  4 

 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

Seeger, desde que suas crenças pacifistas não teístas fossem sinceras e 

profundas. 

 Em Taking Rights Seriously, Dworkin (1978, p. 198-199) defende a 

sua perspectiva liberal dos “direitos como trunfos”, a serem “levados a 

sério”, afirmando que isso pressupõe duas ideias: (i) uma ideia de dignidade 

humana, associada à filosofia de Immanuel Kant; e (ii) uma ideia de 

igualdade política, segundo a qual todas as pessoas devem ter a mesma 

consideração e respeito do governo. Na obra, ele introduz a sua teoria 

normativa, desenvolvida ao longo de toda a vida, segundo a qual um 

governo justo deve tratar os cidadãos com “igual consideração e respeito”: 

a igual consideração significando que o governo não pode distribuir bens ou 

oportunidades de forma desigual com base no fato de alguns cidadãos 

serem mais merecedores porque são considerados mais dignos; e o igual 

respeito significando que o governo não pode restringir a liberdade com o 

argumento de que a concepção de vida boa de um cidadão ou de um grupo 

é mais nobre ou superior à de outro (Dworkin, 1978, p. 272-273). 

 Para Dworkin, o direito à objeção de consciência, mesmo sem bases 

teístas, decorre do igual respeito devido pelo governo às diferentes 

concepções de vida boa de cada indivíduo. Concordando com a decisão 

paradigmática da Suprema Corte dos EUA, ele (1978, p. 201) diz: “um 

governo que é secular por princípio não pode preferir uma moralidade 

religiosa em detrimento de uma moralidade não religiosa como tal”3. 

Décadas após, em sua penúltima obra, Justice for Hedgehogs, Dworkin 

(2011, p. 377-378) passa a falar em direito à “independência ética”4, que 

deriva do direito à dignidade humana, o mais fundamental de todos para 

ele (Dworkin, 2011, p. 335). 

 A preocupação com a liberdade religiosa perpassou toda a obra de 

Ronald Dworkin ao longo de décadas, reaparecendo nos seus livros Life’s 

Dominion, Freedom’s Law, Sovereign Virtue, Justice in Rhobes, Justice for 

Hedgehogs e, finalmente, Religion without God. E, em todas essas obras, é 

a questão do aborto que norteia essa discussão. Discutiremos aqui a posição 

do autor a esse respeito para evidenciar a sua perspectiva acerca dos limites 

da religião em uma sociedade liberal e democrática. 

 Em Life’s Dominion, obra dedicada ao tema do aborto e da eutanásia, 

Dworkin (1993, p. 166) argumenta que o direito de abortar, que ele chama 

de direito à autonomia procriadora, extrai-se não apenas da Constituição 

norte-americana, mas da própria cultura política ocidental e democrática, a 

partir da crença na dignidade humana individual, “[…] a crença de que as 

pessoas têm o direito moral – bem como a responsabilidade moral – de 

defrontar-se com as questões mais fundamentais sobre o significado e o 



  5  

 
 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

valor de suas próprias vidas, em busca de respostas para suas próprias 

consciências e convicções”5. 

 Seu argumento central é que as divergências sobre o aborto são de 

caráter religioso, ainda que não necessariamente envolvam uma posição 

teísta ou religiosa no sentido tradicional, de maneira que o direito de abortar 

decorre da liberdade religiosa e da própria Primeira Emenda dos EUA 

(Dworkin, 1993, p. 164-165) – assim como o direito à objeção de 

consciência para não teístas. Dworkin sustenta dois pontos a esse respeito: 

(i) que a posição sobre o direito ao aborto é uma questão de caráter 

eminentemente religioso; e (ii) que a prática histórica e legal dos Estados 

Unidos nunca considerou o feto uma pessoa, por não ter interesses, desejos 

ou sensações, sendo a questão do aborto controversa da sociedade. 

 No capítulo 3 de Life’s Dominion, intitulado “What is Sacred?”, 

Dworkin (1993, p. 69-70) reconhece que algumas coisas possuem valor 

intrínseco, independentemente dos interesses. Muito do que pensamos 

sobre conhecimento, experiências, arte e natureza pressupõe que essas 

coisas são valores em si e não apenas coisas úteis ao prazer ou satisfação. 

Algo é intrinsecamente valioso, ele (1993, p. 71-72) diz, se o seu valor é 

independente do que as pessoas gostem, queiram, precisem ou do que seja 

bom para elas. Segundo o filósofo, a maioria das pessoas trata alguns 

objetos ou eventos como intrinsecamente valiosos: acreditam que devemos 

admirá-los e protegê-los porque são importantes em si mesmos, e não 

apenas porque os desejamos ou apreciamos. 

 Ele explica que o valor intrínseco e a sacralidade que atribuímos a 

certos elementos não está tanto em seu resultado final, mas nos processos 

que levaram à sua existência. Por exemplo, a sacralidade de uma forma de 

arte está não no que foi criado, mas no processo criativo demandado6. 

Outro exemplo diz respeito a nossa relação com a proteção das espécies 

animais: nós as valorizamos e protegemos porque elas são o resultado do 

trabalho de milênios de evolução (ou da criação divina, em outra 

concepção), independentemente do resultado ou utilidade dessas espécies, 

ainda que possa haver certa reciprocidade entre processo e resultado, assim 

como gradações. 

 A vida humana é um desses valores intrínsecos para a maioria das 

pessoas, e o mais importante deles. Uma evidência que Dworkin (1993, p. 

77) apresenta para a sacralidade da vida humana é que nossas 

preocupações com a humanidade nos próximos séculos só fazem sentido se 

supusermos que é intrinsecamente importante que a espécie humana 

continue, mesmo que não seja importante para os nossos interesses 

particulares, pois sequer estaremos vivos. E mais: como as gerações 

futuras ainda não existem, a nossa preocupação com elas não é uma 



  6 

 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

questão de justiça, na verdade, trata-se do “[…] nosso senso instintivo de 

que o florescimento humano, bem como a sobrevivência humana, são de 

importância sagrada”7 (Dworkin, 1993, p. 78). 

 Dworkin aponta que tanto conservadores quanto liberais acreditam, 

na maioria, na sacralidade da vida humana, porém, interpretando-a de 

modo diferente. Isso implica que, por detrás das divergências sobre o 

aborto, há um princípio comum: a crença na sacralidade da vida humana, 

e isso é fundamental. Ele (1993, p. 71) diz: “o que compartilhamos é mais 

fundamental do que nossas brigas sobre sua melhor interpretação”8. Ao 

mesmo tempo, as divergências se localizam nas diferentes interpretações e 

gradações acerca desse valor intrínseco. 

 Em geral, as pessoas reconhecem gradações mesmo em bens 

considerados intrinsecamente valiosos, por exemplo, ao considerarem 

certas obras artísticas superiores a outras, ou quando valorizam mais um 

tigre siberiano do que uma espécie de ave exótica e distinta, mesmo 

considerando ambos valiosos em si (Dworkin, 1993, p. 80). Nesse sentido, 

sustenta Dworkin (1993, p. 91), conservadores mais estritos acreditam que 

qualquer interrupção da vida é inaceitável, e liberais acham que é aceitável 

em alguns casos, porque eles pesam diferentemente dois modos de 

investimento criativo na vida, o que fundamenta a sacralidade: (a) o 

investimento natural ou divino; (b) o investimento humano. Em geral, 

conservadores entendem que o investimento natural/divino na vida é 

transcendentalmente importante, de maneira que o dom da vida é 

infinitamente mais importante do que qualquer coisa que uma pessoa possa 

querer ou fazer; já liberais dão um valor bem maior à contribuição humana 

ao valor criativo da vida, de maneira que atribuem peso maior às possíveis 

frustrações humanas, admitindo um fim antecipado da vida (eutanásia), se 

for para evitar frustrações humanas maiores. 

 Mas até mesmo conservadores admitem exceções à proibição do 

aborto, como na hipótese de risco de morte para a genitora. Como a vida 

da genitora também é um investimento sagrado da natureza ou de Deus, 

então, nesse caso, uma perda de tal investimento é inevitável. Assim, 

muitos conservadores admitem que neste caso se escolha pela vida da 

mulher adulta, na qual houve maior investimento (Dworkin, 1993, p. 94-

95). Outros conservadores moderados ainda acreditam que o aborto é 

admissível em caso de estupro, pois o feto não teve tanto investimento 

natural quanto a mãe, para quem a gravidez seria um trauma grande 

demais para suportar (Dworkin, 1993, p. 95), aproximando-se tais 

conservadores moderados do argumento liberal. 

 Portanto, argumenta Dworkin (1993, p. 101), ambos os lados do 

debate, na maioria, concordam com a santidade da vida, apenas 



  7  

 
 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

discordando sobre a sua melhor interpretação, especificamente, se o maior 

valor da vida humana está na natureza e na criação divina do ser humano 

(conservadores), ou nas vivências de cada indivíduo (liberais). Ele diz que 

essa é uma questão “espiritual”, que deve ajudar as pessoas a se unirem, 

porque uma comunidade real é possível mesmo com profundas divisões 

religiosas. Ele insiste que, apesar das divergências, o que há em comum é 

mais importante: a santidade da vida humana. E afirma: “[…] o que 

compartilhamos – o nosso compromisso comum com a santidade da vida – 

é em si mesmo precioso, um ideal unificador que nós podemos recuperar 

de décadas de ódio” (Dworkin, 1993, p. 101)9. 

 Diante da divergência das pessoas acerca da melhor interpretação 

sobre a sacralidade da vida humana, a resposta de Dworkin, como 

adiantamos, é a neutralidade ética: em se tratando de uma questão de 

natureza religiosa e controversa, não cabe ao Estado impor nenhuma visão, 

devendo garantir-se a liberdade para que os indivíduos decidam por si a 

esse respeito. Ele utiliza o famoso caso Roe v. Wade para justificar esse 

ponto. 

 Em 1969, Norma McCorvey ficou grávida de seu terceiro filho e 

desejava abortar. Porém, ela residia no Texas, onde a prática era proibida, 

salvo em situações de risco de morte para a mãe. Norma McCorvey, sob o 

pseudônimo legal Jane Roe, ajuizou uma ação em um tribunal federal, 

contra o promotor distrital local, Henry Wade, sustentando que as leis do 

Texas sobre o aborto eram inconstitucionais. Roe venceu em primeira 

instância, porém, Wade recorreu da decisão à Suprema Corte. Em janeiro 

de 1973, a Suprema Corte dos Estados Unidos decidiu por 7 a 2 a favor de 

Roe, determinando que a Cláusula do Devido Processo da Décima Quarta 

Emenda da Constituição dos Estados Unidos garante um direito à 

privacidade fundamental, que protege o direito da mulher grávida de 

realizar um aborto10. 

 A Suprema Corte considerou que as leis proibitivas do aborto no início 

da gravidez privam as mulheres da liberdade de oportunidades (Dworkin, 

1993, p. 103-104). Tratar-se-ia de uma forma de controle do seu corpo, 

comparável a escravizá-las. Para muitas mulheres, esses não são apenas 

danos indesejáveis, mas danos terríveis. Por outro lado, os críticos alegam 

que a Constituição, devidamente compreendida, não contém nenhum 

direito constitucional de livre escolha sobre o aborto. O direito genérico à 

liberdade não autoriza toda e qualquer liberdade, de maneira que esta pode 

sofrer limitação quando o Estado tem razões racionais para tal, como 

segurança, saúde ou proteção da vida. 

 O autor (1993, p. 107) reconhece que, embora as mulheres tenham 

um direito à privacidade quanto à reprodução, isso não significa que não 



  8 

 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

possa existir, em tese, uma causa forte restritiva a esse direito, por ser um 

caso mais sério: na visão de parte da população, para proteger a vida do 

feto. Isso foi o que disseram os juízes da Suprema Corte que divergiram do 

voto vencedor. O próprio juiz Harry Blackmun, que redigiu o voto vencedor 

no caso Roe v. Wade, reconheceu que o Estado pode ter o interesse legítimo 

de proteger a vida fetal, mesmo contra a liberdade e a privacidade da 

mulher, mas não antes do terceiro trimestre (Dworkin, 1993, p. 108). 

 Apesar disso, segundo Dworkin (1993, p. 108-110), o debate correto 

sobre a questão do aborto não é se o feto é uma pessoa ou não desde a 

concepção, como argumentam os críticos. Se fosse apenas isso, tratar-se-

ia de um caso fácil, aponta o autor, pois a liberdade das mulheres não 

poderia justificar a morte de uma pessoa. Dworkin argumenta que o feto 

não é uma pessoa, uma vez que não tem interesses e sentimentos, visão 

que sempre foi tradicional nos EUA, como reconheceu o juiz Blackmun em 

seu voto. Não sendo o feto uma pessoa humana, a questão central em 

discussão não é de direito à vida, mas saber se o Estado pode ou não pode 

impor uma concepção controversa sobre o sagrado. 

 Também por isso, Dworkin criticou a ideia de deixar cada Estado 

federado livre para decidir se o feto é uma pessoa ou não, pois essa é uma 

questão tão fundamental que sobre ela não caberia a neutralidade: 

“Portanto, todos aqueles que dizem que a Suprema Corte deve deixar a 

questão do aborto para que os estados decidam conforme suas políticas 

ditam, efetivamente admitiram que um feto não é uma pessoa 

constitucional”11 (Dworkin, 1993, p. 111). 

 Dworkin (1993, p. 154-157), conclui dizendo que i) o direito ao aborto 

é uma proteção à dignidade humana na medida em que protege a vida da 

mulher em suas escolhas fundamentais; ii) tal direito, nos primeiros meses 

de vida do feto, não pode ser proibido, porque o Estado não pode impor aos 

indivíduos posições controversas de caráter religioso, como uma 

interpretação religiosa acerca da sacralidade da vida. Ele (1993, p. 160-

161) reitera que seu argumento não é o da neutralidade irrestrita: se o feto 

fosse considerado uma pessoa, o governo obviamente teria a obrigação de 

proibir o aborto. Porém, uma vez que feto não é considerado uma pessoa 

segundo a história constitucional americana, o Estado deve ser neutro em 

relação às diferentes opções religiosas: a autonomia procriativa deriva da 

proibição de que o governo endosse um ponto de vista religioso controverso 

(Dworkin, 1993, p. 162). 

 Veremos nos próximos tópicos como a posição de Dworkin sobre 

religião, e sua relação com a política, foi aprofundada na sua obra tardia, 

culminando em uma tensão que acreditamos que ele próprio não solucionou 

por completo. 



  9  

 
 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

 

Religião sem Deus 

 

 O livro Religião sem Deus foi publicado em 2013, no ano da morte de 

Dworkin, e se baseia nas suas Conferências Einstein, que ele havia proferido 

na Universidade de Berna dois anos antes. “O tema do livro é a ideia de que 

a religião é mais profunda que Deus”, ele (2019, p. 3) introduz. Segundo o 

autor, “a religião é uma cosmovisão profunda e abrangente [...]”, com 

basicamente três características: “[…] [a] sustenta que todas as coisas são 

permeadas de um valor intrínseco e objetivo, [b] que o universo e suas 

criaturas inspiram admiração, [c] que a vida humana tem um propósito e o 

universo, uma ordem”. Segundo Dworkin, a crença num deus pessoal não 

é necessária nessa cosmovisão profunda, a fim de caracterizar uma posição 

religiosa – como ele já havia defendido antes para sustentar o direito de 

objeção de consciência e o direito ao aborto como corolários da liberdade 

religiosa. 

 Nessa obra, Dworkin aprofunda a sua perspectiva, defendendo que a 

própria moralidade requer, necessariamente, um tipo de religiosidade. A 

crença de que existe uma “força maior do que nós” no universo, de uma 

“inescapável responsabilidade de viver bem a sua vida”, “com o devido 

respeito pela vida alheia”, nas palavras de Dworkin (2019, p. 4), são uma 

“fé comum” entre muitos ateus e teístas, que caracteriza essa religiosidade 

mais ampla que ele aborda. No âmbito da religiosidade em seu sentido 

estético, ele cita como exemplo Albert Einstein, que se dizia ateu, mas 

profundamente religioso, devido a sua fascinação pela beleza e pelos 

mistérios do universo. Conhecidamente, Einstein rejeitou a aleatoriedade 

da natureza, ao afirmar que “Deus não joga dados”. No mesmo campo 

estaria Espinoza (Dworkin, 2019, p. 37-38). Discordando de Richard 

Dawkins sobre a religiosidade de Einstein, Dworkin (2019, p. 7-8) afirma 

que ele tinha uma “fé em que um valor transcendente e objetivo permeia o 

universo, um valor que nem é um fenômeno natural nem uma reação 

subjetiva aos fenômenos naturais”. 

 Dworkin cita William James ao sustentar que um dos elementos 

essenciais da religiosidade, nesse sentido amplo, é um “senso de 

fundamentalidade”, de uma “última pedra”, o que ele (2019, p. 5) considera 

que mesmo muitos ateus pressupõem quando pensam na importância de 

viver bem. O autor se refere ao que chama de humanismo secular como 

religião, visão adotada pela Suprema Corte dos EUA no caso United States 

v. Seeger, para aceitar que ateus se eximissem de lutar na guerra por 

objeção de consciência, desde que demonstrassem uma posição pacifista 

que fosse existencial e profunda – isto é, religiosa em amplo sentido. 



  10 

 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

 Em seguida, Dworkin (2019, p. 11) afirma que essa religiosidade 

possui um “núcleo metafísico”, centrado em dois juízos sobre o valor, um 

moral e outro estético. Para a visão religiosa (nesse sentido amplo), (i) viver 

bem, ética e moralmente, é objetivamente importante; (ii) o universo é 

“sublime em si mesmo, algo dotado de valor e maravilhamento intrínsecos”. 

Ele afirma haver nisso uma dualidade entre matéria e espírito: embora 

façamos parte da natureza, as pessoas religiosas acreditam naqueles dois 

valores intrínsecos (moral e estético) como independentes dela. Trata-se, 

ele (2019, p. 12) diz citando William James novamente, de um “mistério” e 

de um “encantamento” na descoberta “do valor transcendente”. 

 Portanto, a atitude religiosa, afirma Dworkin (2019, p. 13-14), rejeita 

o naturalismo, que leva ao emotivismo, ao ceticismo e ao niilismo. No 

naturalismo, tudo é matéria ou mente. Se os valores não são mais do que 

fatos materiais ou mentais, então eles não são valores; são ser, não dever-

ser. No naturalismo, “os valores são meras ilusões”. Trata-se da visão de 

Richard Dawkins. Já na atitude religiosa, “[…] os valores são reais e 

fundamentais”. Como Dworkin já havia defendido em Justice for Hedgehogs 

e em Objectivity and Truth: You’d Better Believe It, os valores são 

independentes dos fatos, caso contrário, eles sequer existiriam; cair-se-ia 

no ceticismo moral de David Hume, na crítica que ficou conhecida à falácia 

naturalista12. Para Dworkin, de outro lado, o ser está separado do dever-

ser, o mundo do valor é independente e vale por si mesmo. Argumentos 

metaéticos, como aqueles que os filosóficos ou cientistas muitas vezes 

utilizam para descrever sentimentos morais, embora pretendam se 

restringir ao reino do ser, também fazem parte do mundo do dever-ser; 

eles são sempre também éticos, de maneira que a própria posição cética, 

supostamente metaética, é uma posição moral (Dworkin, 2019, p. 15-16). 

 Dworkin invoca o princípio de Hume, não para duvidar da existência 

do mundo do dever-ser, como fez o filósofo escocês, mas como fundamento 

da independência do reino normativo. De fato, não é possível saltar do ser 

para o dever-ser; não porque este último não exista, segundo Dworkin, mas 

porque ele é independente. Para ele, proposições morais não são suscetíveis 

de confirmação ou refutação com base em dados empíricos ou lógicos – os 

quais apenas dizem respeito ao ser –, mas somente por meio de outros 

argumentos morais, que valem por si (Dworkin, 2014, p. 28-29). Em suma, 

razões supostamente metaéticas, científicas, neutras ou “de segunda 

ordem”, pretensamente dizem respeito apenas ao ser, porém, acabam 

expressando uma posição moral e prática. 

 Dworkin aborda também o argumento da circularidade, segundo o 

qual todo argumento moral recairia em princípios normativos tomados 

verdadeiros por si mesmos. Sobre isso, ele afirma que é inevitável, e até 



  11  

 
 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

mesmos as ciências e as matemáticas são assim, com seus postulados e 

axiomas, sem que isso, por si só, invalide as suas afirmações. No que parece 

uma surpreendente virada fenomenológica no final da vida, Dworkin (2019, 

p. 16) sustenta que a evidência da verdade moral é similar à evidência das 

verdades matemáticas: nós “sentimos que não precisamos de nenhuma 

validação independente: sabemos que temos uma capacidade inata para a 

lógica e para a verdade matemática”. Ele diz, então, que são “[…] crenças 

que simplesmente não conseguimos renegar, por mais que tentemos. Por 

isso, parece-nos evidente que temos essa capacidade”. Segundo Dworkin 

(2019, p. 17), as crenças nas nossas capacidades científicas e matemáticas 

mais básicas são, “[…] em última instância, como uma questão de fé” – por 

exemplo, os princípios lógicos da identidade e do terceiro excluído. O 

mesmo se aplica, ele diz em seguida, aos valores: “Em última instância, 

eles também são uma questão de fé”13. Ele reconhece que esse argumento 

não convencerá a todos. Mas isso não é um argumento contra essa 

cosmovisão, é apenas um impasse. Se alguém defende a posição cética, 

“[…] é porque simplesmente não tem o ponto de vista religioso” (Dworkin, 

2019, p. 20). 

 Essa concepção, contudo, coloca Dworkin diante de um dilema teórico 

– que é central no presente artigo. Se a moralidade repousa, em última 

instância, sobre um ato de fé, entendido como uma forma de religiosidade 

em sentido amplo, surge uma tensão em relação àquela posição liberal que 

ele sustentou ao longo de toda a sua obra, segundo a qual o Estado não 

deve interferir em questões religiosas. Tal tensão torna-se especialmente 

evidente em temas como a objeção de consciência e o direito ao aborto, 

nos quais Dworkin defende a necessidade de neutralidade estatal diante de 

convicções religiosas. 

 Mas Dworkin também enfrenta essa questão em Religião sem Deus. 

Ele (2019, p. 99) começa por rejeitar a ideia de uma neutralidade em 

relação a todas as convicções: “Mas nenhuma comunidade poderia aceitar 

esse tipo de extensão do direito”. Ele cita o exemplo de um conjunto de 

pessoas que “adoram o dinheiro”. Essas pessoas não poderiam, em nome 

de algum tipo de liberdade religiosa e de convicção moral, exigir a total 

isenção tributária. Ele (2019, p. 109-110) reconhece tal dilema do direito à 

liberdade religiosa, com as seguintes palavras: “Não é sensato que a 

proteção por ele oferecida seja limitada às religiões teístas. Por outro lado, 

também não é sensato defini-lo de forma a abarcar todas as convicções que 

poderiam ser incluídas dentro de um conceito mais amplo de religião”. Ao 

expor esse problema, Dworkin (2019, p. 110-111), volta à ideia da 

independência ética, afirmando que o Estado não pode obrigar nenhuma 

forma de vida apenas por supor que ela é intrinsecamente superior, 



  12 

 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

contudo, restrições aos modos de vida são cabíveis em duas hipóteses: (a) 

“para proteger terceiros”; (b) para “promover o bem-estar geral”. Ele cita 

como exemplos a proibição de drogas para proteger a comunidade dos 

custos sociais da dependência; a cobrança de impostos para construir 

estradas; e a proteção das florestas, “porque elas são, de fato, 

maravilhosas”. “Ou seja, a independência ética proíbe o governo de 

restringir as liberdades por algumas razões, mas não por outras” (Dworkin, 

2019, p. 111). 

 Para Dworkin, limitar as escolhas individuais em nome da proteção de 

terceiros ou até do “bem-estar geral” não implicaria recair no utilitarismo. 

Ele (2019, p. 111-112) diferencia o direito mais geral à independência ética, 

que admite uma série de exceções com base naquelas duas hipóteses gerais 

citadas, do que ele chama de “direitos especiais”, que são os direitos 

individuais no seu sentido clássico de “trunfos”, como são, segundo ele, os 

direitos à liberdade de expressão e ao devido processo legal. Os direitos 

especiais, embora possam ter exceções em caso de perigo claro, iminente 

e grave, não podem ser balanceados e ceder diante do bem-estar geral, ao 

contrário da independência ética. 

 Dworkin, então, propõe que o direito à liberdade religiosa é um direito 

geral de independência ética – o qual admite aquelas duas espécies de 

exceções citadas –, e não um direito especial. Isso explica por que a 

Suprema Corte pode decidir que a Primeira Emenda não garante a uma 

comunidade indígena o direito de usar drogas alucinógenas em um contexto 

religioso, quando isso pode ameaçar o bem-estar geral da comunidade, 

assim como os hippies céticos, ele diz, não têm o direito de denunciar todo 

o regime legal de controle de drogas como um caso de oficialização de 

religião. Ele (2019, p. 116) conclui o argumento afirmando que “a prioridade 

do governo coletivo não discriminatório sobre o exercício religioso privado 

parece inevitável e correta”. 

 Dworkin termina a obra voltando ao tema do aborto. Ele (2019, p. 

123) diz que se “[…] tratarmos a liberdade religiosa como uma parte da 

independência ética, a posição liberal tornar-se-á obrigatória”, isto é, a 

posição da liberação do aborto nos primeiros meses de gestação seria uma 

consequência do direito à independência ética. Entretanto, conforme 

veremos no tópico a seguir, acreditamos que Dworkin não resolveu 

satisfatoriamente tal dilema teórico. Se toda moralidade exige um tipo de 

fé, então a política liberal não pode ser neutra quanto às crenças 

fundamentais sobre o valor da vida e da dignidade humana e isso requer 

uma nova solução para o dilema dworkiniano. 

 

 



  13  

 
 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

A religião da dignidade humana 

 

 Na seção 1, vimos que Dworkin defende que o governo não deve 

interferir em questões relativas a valores intrínsecos. Seu exemplo 

paradigmático foi o direito ao aborto, cuja legalidade, segundo ele, deve ser 

garantida porque envolve uma questão de consciência e de crença na 

sacralidade da vida, sem que o Estado possa impor uma única interpretação 

a esse respeito. Assim, ele argumentou que o governo não pode adotar uma 

moralidade específica que negue esse direito. 

 Em Religião sem Deus, Dworkin avança sua reflexão e chega à 

constatação radical de que toda moralidade, no fundo, se baseia em um ato 

de fé. Disso podemos concluir que a defesa da dignidade humana, a rejeição 

da prática deliberada de causar danos a terceiros, a redução das 

desigualdades sociais por meio de uma distribuição igualitária de recursos, 

a promoção da igualdade de oportunidades e a valorização da democracia 

também devem ser entendidas como fundadas, em última instância, em 

uma fé – uma fé na dignidade humana – que expressa uma forma de 

religiosidade, ainda que humanista, secular e não teísta. Todas essas 

convicções, que servem de fundamento para o liberalismo igualitário e para 

a democracia contemporânea, não derivam de fatos objetivos (como um 

contrato social, por exemplo), mas de um compromisso valorativo profundo 

que não pode ser justificado por meios empíricos14. 

 Tal conclusão gera um problema para a teoria política de Dworkin, 

pois, se toda moralidade se baseia, em última instância, em uma 

religiosidade, e o governo não pode impor crenças religiosas, então o 

governo também não poderia adotar nenhuma moralidade. Mas Dworkin 

jamais aceitaria, como jamais aceitou, uma conclusão que levasse ao 

ceticismo político ou a uma forma de relativismo institucional que privasse 

o Estado de adotar qualquer concepção moral15. Segundo, Jeremy Waldron 

(1993, p. 156-157), citando Dworkin, a neutralidade liberal não é e não 

pode ser a doutrina de que a legislação deveria ser neutra em relação a 

todos os valores morais, de maneira que não pode ser justificada no 

ceticismo ou no relativismo. Waldron diz que essa seria a posição da maioria 

dos pensadores liberais clássicos16. 

 Essa contradição se torna ainda mais evidente quando analisamos a 

evolução do pensamento de Dworkin sobre a neutralidade no liberalismo. 

Como argumentamos em outro trabalho17, não apenas Dworkin sempre 

rejeitou a ideia da neutralidade estatal em questões de moralidade política 

e justiça, como ele progressivamente abandonou a ideia de que o 

liberalismo deve ser totalmente neutro também em relação às concepções 

de vida boa18. Em Sovereign Virtue, Dworkin defende que o Estado deve 



  14 

 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

promover condições que possibilitem aos cidadãos levarem vidas 

autônomas, autênticas e justas (Dworkin, 2002, p. 129-130). Essa 

mudança representa um afastamento da neutralidade como princípio 

absoluto e uma aproximação da ideia de que o liberalismo, para ser efetivo, 

precisa proteger e promover certos valores e até modelos de vida. Mas se 

Dworkin reconheceu que a neutralidade não pode ser total no que se refere 

às concepções de vida boa, por que ele não levou essa lógica até as últimas 

consequências também para a religião? 

 A partir da descoberta tardia de Dworkin de que toda posição moral é 

fundamentada em uma fé, ainda que secular e humanista, a distinção 

absoluta entre uma moralidade religiosa e uma moralidade laica perde o 

seu rigor conceitual, pois ambas dependem da crença em valores 

transcendentes, mesmo que esses valores não estejam ligados a um Deus 

pessoal. Para resolver a contradição entre a liberdade religiosa e o inevitável 

posicionamento moral do Estado, como vimos, Dworkin propõe que a 

liberdade religiosa deve ser compreendida como parte da independência 

ética, podendo ser limitada e afastada apenas em duas situações: (i) 

quando há necessidade de proteção de terceiros e (ii) quando há a 

necessidade de promover o bem-estar geral. Ocorre que essa resposta 

apenas desloca o problema, sem resolvê-lo. Pois a própria normatividade 

de proteção de terceiros (princípio do dano) já se baseia na crença no valor 

intrínseco da dignidade humana. Se algum terceiro merece proteção, é 

porque sua vida e sua liberdade possuem um valor objetivo e até religioso, 

naquela ampla concepção trabalhada. Do mesmo modo, a ideia de bem-

estar geral não pode ser justificada sem recorrer a uma convicção moral 

sobre a dignidade dos membros da comunidade e sobre a obrigação estatal 

de protegê-los. Em outras palavras, os próprios critérios que Dworkin 

sugere para restringir a liberdade religiosa já envolvem um compromisso 

valorativo que reflete um conjunto de crenças fundamentais as quais 

também devem ser tidas por religiosas em última instância. 

 O ponto que Dworkin parece não ter explicitado suficientemente é que 

sua própria teoria política, baseada na dignidade humana e na igualdade, 

não pode ser justificada por um critério neutro do ponto de vista religioso 

em um sentido amplo, como definido por ele mesmo. A conclusão que 

extraímos de sua própria tese é que o liberalismo igualitário, para se 

sustentar, precisa admitir a sua própria fé – uma fé na dignidade e na 

igualdade de todos os seres humanos. Essa é uma crença fundamental, sem 

a qual as democracias liberais não podem funcionar. 

 Por exemplo, no caso paradigmático do aborto – que ocupou a 

atenção de Dworkin durante toda a sua vida –, ele reconheceu que o valor 

intrínseco da vida humana seria inegociável nas democracias liberais, 



  15  

 
 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

havendo, porém, uma neutralidade estatal sobre a melhor interpretação 

(conservadora ou liberal) acerca de tal valor, isto é, se o feto antes do 

terceiro trimestre tem ou não o mesmo valor que uma vida adulta. Tal 

neutralidade, na sua visão, favoreceria o direito de escolha das mulheres 

sobre a possibilidade de abortar. Contudo, a decisão pela escolha das 

mulheres não é realmente neutra em termos religiosos e morais, pois 

assume que a visão conservadora sobre o valor intrínseco do feto é 

incorreta. Como apontou Michael Sandel (2011, p. 312-313), “o argumento 

‘pró-escolha’ no caso do aborto não é realmente neutro quanto à questão 

moral e teológica implícita; ele assume implicitamente que os ensinamentos 

da Igreja Católica sobre o status moral do feto – que ele é um indivíduo 

desde o momento da concepção – são falsos”. 

 Observar isso não significa contrapor-se à legalização do aborto nos 

primeiros meses de gestação; significa constatar que o direito ao aborto 

não é, como Dworkin argumentou, uma simples questão de neutralidade 

religiosa ou “independência ética”. Pelo contrário, a defesa do direito ao 

aborto nos primeiros meses da gravidez implica um juízo moral e, portanto, 

um tipo posição religiosa no sentido amplo que ele próprio definiu. A ideia 

pró-escolha de que a vida humana é intrinsecamente valiosa, mas a vida 

de um feto nos primeiros meses de gestação ainda não adquiriu esse 

mesmo status valorativo, é uma crença moral profunda, e não uma posição 

neutra. 

 Por fim, isso também não significa eliminar a distinção entre governos 

liberais e governos iliberais. Existem diferenças reais entre regimes que 

garantem a liberdade de crença e de consciência e aqueles que impõem 

restrições extensas à autonomia individual em nome de uma doutrina moral 

ou política específica. Um governo pode interferir mais ou menos na 

liberdade individual e na vida privada dos cidadãos, estabelecendo distintos 

graus de regulação moral e ética. Estados liberais contemporâneos não 

exigem adesão a uma visão específica e completa de vida boa, nem impõem 

valores morais ou religiosos obrigatórios de maneira abrangente. 

 Portanto, a diferença entre um governo liberal e um governo iliberal 

não está na presença ou ausência de compromissos morais, éticos e, como 

vimos, até religiosos num sentido amplo, mas na abrangência e na forma 

de sua aplicação. Um governo iliberal tende a subordinar as esferas pública 

e privada a uma visão moral específica de maneira abrangente, detalhada, 

enquanto um governo liberal democrático busca limitar suas interferências 

e garantir que seus princípios sejam compatíveis com uma sociedade plural, 

evitando, tanto quanto possível, interferir nas concepções individuais de 

bem quando elas não afetam terceiros. No entanto, ambos operam a partir 



  16 

 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

de concepções morais que, segundo a própria tese final de Dworkin, são 

baseadas em um modo de religiosidade. 

 Se quisermos preservar a liberdade, a igualdade e a dignidade 

humana, devemos reconhecer que essas ideias não são neutras, mas, sim, 

compromissos morais inegociáveis. Assim, a liberdade religiosa não pode 

ser absoluta e tampouco o Estado deve ser neutro sobre religião no seu 

sentido amplo, pois isso colidiria com a moralidade política fundamental que 

sustenta as democracias liberais. Ronald Dworkin quase chegou a essa 

conclusão em sua última obra, Religião sem Deus, mas, a nosso ver, não 

levou suas ideias até as últimas consequências lógicas. O liberalismo pode 

e deve assumir a sua fé moral, não no sentido de uma religião teísta ou de 

uma moralidade abrangente e sectária, mas no sentido profundo de um 

compromisso irrenunciável com a dignidade humana e a justiça igualitária. 

 

Considerações Finais 

 

 A análise do pensamento de Ronald Dworkin revelou uma importante 

transformação teórica: de uma defesa da neutralidade estatal frente às 

concepções religiosas à constatação de que toda moralidade – inclusive a 

que sustenta os direitos liberais – repousa sobre uma forma de fé em um 

sentido amplo. Essa fé não é religiosa no sentido tradicional, teísta ou 

confessional, mas expressa uma atitude de reverência a valores morais e 

estéticos objetivos, como a dignidade humana e a igualdade. O ponto 

crucial, e ao mesmo tempo problemático, é que Dworkin parece não levar 

essa implicação às suas últimas consequências. Ao manter a liberdade 

religiosa como um direito geral, sujeito a restrições por razões de bem-estar 

coletivo ou proteção de terceiros, ele desloca, mas não soluciona, a tensão 

entre neutralidade estatal e fundamentação moral do liberalismo. 

 Sustentamos que o liberalismo igualitário precisa reconhecer que sua 

estrutura normativa se apoia em compromissos morais inegociáveis, que 

podem ser descritos como uma forma de religiosidade secular no sentido 

sustentado por Dworkin. Isso, porém, não implica rejeitar a liberdade 

religiosa, nem equiparar governos liberais a governo sectários. Ao 

contrário: a diferença fundamental entre regimes liberais e regimes iliberais 

está na forma e na extensão com que tais compromissos são aplicados. O 

liberalismo democrático não impõe uma visão total de bem, nem exige 

adesão a doutrinas religiosas completas, mas afirma certos princípios – 

como a liberdade, a igualdade e a dignidade – como condições 

fundamentais da justiça. A fé liberal na dignidade humana não implica a 

proibição do aborto nos primeiros meses de gestação, tampouco autoriza a 

imposição de valores morais abrangentes. Ela oferece, antes, o solo 



  17  

 
 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

normativo indispensável para a proteção dos direitos individuais e para a 

construção de uma esfera pública capaz de lidar, com integridade, com a 

diversidade moral de sociedades modernas. 

 Dessa forma, longe de enfraquecer o liberalismo, o reconhecimento 

de sua dimensão ética e até religiosa, em sentido filosófico, fortalece sua 

legitimidade. O desafio contemporâneo não está em negar essa base, mas 

em afirmá-la sem sectarismo, em nome de uma comunidade política que, 

mesmo plural, compartilha compromissos fundamentais com a justiça e o 

respeito mútuo – sobretudo diante das ameaças recentes à igualdade e à 

dignidade humana advindas tanto da formação de maiorias iliberais19, 

quanto dos possíveis desenvolvimentos da engenharia genética e da 

inteligência artificial. É essa “fé moral” do liberalismo, que Dworkin quase 

reconheceu explicitamente, que este artigo propõe levar a sério como 

fundamento indispensável das democracias igualitárias. 

 

 

Notas 

 

1 Graduado em Direito (2013), Mestre em Direitos e Garantias Fundamentais (2016) pela 

Faculdade de Direito de Vitória (FDV), doutorando em Filosofia na Universidade Federal do 

Espírito Santo (UFES) e bolsista da CAPES. Participante do Grupo de Pesquisa “Justiça, 

Direito e Democracia”, da Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal do Espírito 

Santo (UFES). Orcid: 0000-0001-7618-684X. 

 
2 Quando Locke defendeu a neutralidade religiosa do Estado, ele tratou a religião num 

sentido que poderíamos chamar aqui de estrito, confessional, e não no sentido amplo 

adotado pelo Dworkin tardio, conforme abordaremos. Por isso, Locke concluiu que o Estado 

deveria ser neutro em relações às diferentes denominações religiosas, as quais cuidariam 

do âmbito eminentemente privado da salvação da alma. Ainda assim, Locke (2019, p. 50-

51) compreendia a necessidade de limites à tolerância religiosa e também à liberdade de 

expressão, ao defender restrições para religiões e opiniões “contrárias à sociedade humana 

ou às regras morais que são necessárias à preservação da sociedade civil”. Ademais, ele 

(2019, p. 52-53) sustentou que opiniões intolerantes não deveriam ser permitidas e, por 

fim, defendendo um Estado teísta, concluiu que “[…] não devem ser de modo algum 

tolerados aqueles que negam a existência de Deus”, pois essas pessoas colocariam em 

risco os vínculos de confiança da sociedade. O liberalismo contemporâneo, como o 

teorizado por Ronald Dworkin, tem reivindicações muito mais amplas para a liberdade ética 

e religiosa dos indivíduos; todavia, como veremos, isso não necessariamente significa a 

inexistência de limites. 

 
3 Tradução livre de “A government that is secular on principle cannot prefer a religious to 

a nonreligious morality as such”. 

 
4 Dworkin (2011, p. 25) convenciona utilizar “ética” como o bem individual, e “moral” como 

os deveres dos indivíduos perante os outros. Daqui em diante, utilizaremos os dois termos 

nesse sentido. 

 

 



  18 

 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

 

5 Tradução livre de “[…] a belief in individual human dignity: that people have the moral 

right— and the moral responsibility— to confront the most fundamental questions about 

the meaning and value of their own lives for themselves, answering to their own 

consciences and convictions.” 

 
6 Na obra posterior A Virtude Soberana, de 2000, Dworkin separa o que chama de modelo 

do desafio do modelo do impacto, argumentando que é o processo investido na criação 

que conferem valor a algo. Assim, a destruição de uma obra de arte é vista como um 

desrespeito não apenas ao resultado final, mas ao esforço criativo que ela representa. Da 

mesma forma, a extinção de uma espécie é vista como uma profanação, não porque a 

espécie em si seja superior a outras, mas porque foi o resultado de um processo evolutivo 

vasto e significativo. 

 
7 Tradução livre de “[…] our instinctive sense that human flourishing as well as human 

survival is of sacred importance”. 

 
8 Tradução livre de “What we share is more fundamental than our quarrels over its best 

interpretation.” 

 
9 Tradução livre de: “[…] what we share – our common commitment to the sanctity of life 

– is itself precious, a unifying ideal we can rescue from the decades of hate” 

 
10 Em 2022, após quase 50 anos, a Suprema Corte dos Estados Unidos julgou o caso Dobbs 

v. Jackson Women’s Health Organization e anunciou a superação, por 5 a 4, de Roe v. 

Wade, entendendo constitucional que cada Estado da Federação estabeleça limites ao 

direito ao aborto, mesmo antes do terceiro trimestre de gestação. 

 
11 Tradução livre de “Therefore, all those who say that the Supreme Court should leave the 

question of abortion to the states to decide as their politics dictate have in effect conceded 

that a fetus is not a constitutional person.” 

 
12 David Hume (2016, p. 543): “Em todos os sistemas de moral que encontrei até aqui 

tenho sempre notado que o autor durante algum tempo procede segundo a maneira 

comum de raciocinar, estabelece a existência de Deus, ou faz observações sobre a condição 

humana; depois, de repente, fico surpreendido ao verificar que, em vez das cópulas é e 

não é habituais nas proposições, não encontro proposições que não estejam ligadas por 

deve ou não deve. Esta mudança é imperceptível, mas é da maior importância. Com efeito, 

como este deve ou não deve exprimem uma nova relação ou afirmação, é necessário que 

sejam notados e explicados; e que ao mesmo tempo se dê uma razão daquilo que parece 

totalmente inconcebível, isto é, de como esta nova relação se pode deduzir de outras 

relações inteiramente diferentes. Mas como os autores geralmente não têm esta 

precaução, tomarei a liberdade de a recomendar aos leitores e estou persuadido de que 

esta ligeira atenção destruirá todos os sistemas correntes de moral e mostrar-nos-á que a 

distinção do vício e da virtude não se baseia apenas nas relações dos objetos, nem é 

apreendida pela razão”. 

 
13 Em sentido similar nesse ponto, na fenomenologia, ver, por exemplo, HESSEN, 

Johannes. Filosofia dos Valores. 4 ed. Tradução L. Cabral de Moncada. Armênio Amado, 

Editor, Sucessor: Coimbra, p. 133-134, 1974. 

 
14 Como vimos da interpretação de Dworkin sobre a falácia naturalista abordada por Hume. 

Sobre a crítica de Dworkin à resposta construtivista de John Rawls a essa questão, ver 

nosso artigo: PIERAZZO SANTOS, G. A. A crítica de Ronald Dworkin ao construtivismo 

político de John Rawls: fundamentos para uma nova defesa do liberalismo igualitário. 

 



  19  

 
 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

 

Controvérsia (UNISINOS) - ISSN 1808-5253, São Leopoldo, v. 21, n. 1, p. 61–76, 2025. 

DOI: 10.4013/con.2025.211.04. 

 
15 Como ele (2002, p. 239) afirmou em Sovereign Virtue: “Liberalism can and should be 

neutral at some, relatively concrete, levels of ethics. But it cannot and should not be neutral 

at the more abstract levels at which we puzzle, not about how to live in detail, but about 

the character, force, and standing of the very question of how to live.” Tradução livre: “O 

liberalismo pode e deve ser neutro em alguns níveis de ética relativamente concretos. Mas 

ele não pode e não deve ser neutro nos níveis mais abstratos, nos quais indagamos não 

sobre como viver em detalhes, mas sobre o caráter, a força e o status da própria questão 

de como viver”. Ou, em obra anterior: “Liberalism cannot be based on skepticism. Its 

constitutive morality provides that human beings must be treated as equals by their 

government, not because there is no right and wrong in political morality, but because that 

is what is right” (Dworkin, 1978b, p. 142). Tradução livre: “O liberalismo não pode ser 

baseado no ceticismo. Sua moralidade constitutiva proporciona que seres humanos devem 

ser tratados como iguais pelos seus governos, não porque não haja certo e errado na 

moralidade política, mas porque isto é o certo.” 

 
16 Isso vale também para John Rawls. Segundo Thadeu Weber (2016), na teoria de justiça 

de John Rawls existe uma fundamentação moral, embora não, em sua visão, uma 

fundamentação ética (relativa a concepções de vida boa). O autor defende a tese de que 

a concepção de pessoa e de sociedade de Rawls, bastante focada na razoabilidade, é moral, 

conquanto uma moralidade política, pouco abrangente, e não ética, que seria muito 

abrangente. Larmore (1999, p. 610) afirma que o respeito às pessoas é o princípio 

motivador do acordo rawlsiano. 

 
17 ARAUJO, R. C; PIERAZZO SANTOS, G. A. Sobre a possibilidade de um perfeccionismo 

liberal a partir do modelo do desafio de Ronald Dworkin. Lua Nova, v. s/v, p. 1-31, 2024. 

 
18 Segundo ele afirmou: “[…] a igualdade liberal não exclui, ameaça ou ignora a bondade 

das vidas que as pessoas vivem, mas antes flui de e para uma concepção atraente do que 

é uma vida boa.” (Dworkin, 2002, p. 242). Tradução livre de “[…] liberal equality does not 

preclude or threaten or ignore the goodness of the lives people live, but rather flows from 

and into an attractive conception of what a good life is.”  

 
19 Sobre esse ponto, ver, por exemplo: ARAUJO, Ricardo Corrêa de; MAURÍCIO JUNIOR, 

Alceu (2022). O perfeccionismo político como possível concretização do fato da maioria: 

uma alternativa em direção às sociedades bem-ordenadas. Novos Estudos Cebrap, São 

Paulo, v. 124, p. 527-543. 

 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 



  20 

 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

 

Referências Bibliográficas 
 

ARAUJO, R. C.; MAURÍCIO JUNIOR, A. O perfeccionismo político como 
possível concretização do fato da maioria: uma alternativa em direção às 

sociedades bem-ordenadas. Novos Estudos Cebrap, São Paulo, v. 124, p. 

527-543, 2022. 
 

ARAUJO, R. C; PIERAZZO SANTOS, G. A. Sobre a possibilidade de um 
perfeccionismo liberal a partir do modelo do desafio de Ronald Dworkin. Lua 

Nova, v. s/v, p. 1-31, 2024. 
 

DWORKIN, R. Life’s dominion: and argument about abortion, euthanasia, 
and individual freedom. New York: Alfred A. Knopf, 1993. 

 
DWORKIN, R. Justice for hedgehogs. Cambridge: Harvard University Press, 

2011. 
 

DWORKIN, R. Sovereign Virtue – The theory and practice of equality. 
Cambridge: Harvard University Press, 2002. 

 

DWORKIN, R. O direito da liberdade: a leitura moral da Constituição norte-
americana. Tradução Marcelo Brandão Cippola. São Paulo: Martins Fontes, 

2006.  
 

DWORKIN, R. Religião sem Deus. Tradução Marcelo Brandão Cipolla. São 
Paulo: WMF Martins Fontes, 2019. 

 
HESSEN, J. Filosofia dos valores. 4 ed. Tradução: L. Cabral de Moncada. 

Armênio Amado, Editor, Sucessor: Coimbra, 1974. 
 

HUME, D. Tratado da natureza humana. Tradução Serafim da Silva Fontes. 
4. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2016. 

 
LARMORE, C. The moral basis of political liberalism. The Jornal of 

Philosophy, v. 96, n. 12, p. 599–625, Dec. 1999.   

 
LOCKE, J. Carta sobre a tolerância. Tradução de Adail Sobral. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2019.  
 

PIERAZZO SANTOS, G. A. A crítica de Ronald Dworkin ao construtivismo 
político de John Rawls: fundamentos para uma nova defesa do liberalismo 

igualitário. Controvérsia (UNISINOS) - ISSN 1808-5253, São Leopoldo, v. 
21, n. 1, p. 61–76, 2025. DOI: 10.4013/con.2025.211.04. 

 
 



  21  

 
 

SANTOS, G. A. P. Liberdade religiosa em Ronald Dworkin: 
o liberalismo entre a neutralidade política e a metafísica do valor 

 

ethic@, Florianópolis, v. 24, 01-21. Dezembro. 2025 

 

 

SANDEL, M. J. Justiça – o que é fazer a coisa certa. Tradução de Heloísa 
Matias e Maria Alice Máximo. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2011. 

 
WALDRON, J. Liberal rights: collected papers 1981-1991. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1993. 

 
WEBER, T. Fundamentação moral do liberalismo político de Rawls. Ethic@, 

v. 15, n. 3, p. 398-417, Dez. 2016. 
 

 
 

Recebido/Received: 07/10/2025 
Aprovado/Approved: 05/12/2025 

Publicado/Published: 12/12/2025 
 


