
Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 Este artigo está licenciado sob uma Licença Creative Commons. 

 

 

 

 

 
 

NEUROTECNOLOGIA E FILOSOFIA DA NEUROCIÊNCIA 

 

NEUROTECHNOLOGY AND PHILOSOPHY OF NEUROSCIENCE 

 
CINARA NAHRA1 

(UFRN/Brasil) 
 

NYTHAMAR DE OLIVEIRA2 

 (PUCRS/Brasil) 

 
                            

RESUMO 

O artigo discute avanços recentes da neurotecnologia e como estes impactam a 

filosofia da neurociência. Fazemos aqui o mapeamento de neurotecnologias atuais 
ou em desenvolvimento e quais os seus possíveis impactos na sociedade do ponto 

de vista ético, enfatizando a necessidade de uma regulação imediata destas. 

Apontamos também que há um impacto destas tecnologias em questões 
ontológicas centrais na filosofia, como a identidade pessoal, a imutabilidade da 

natureza humana, e ao que talvez seja a reflexão filosófica primordial: o que é o  

ser humano? 

Palavras-chave: Neurotecnologias; Filosofia da neurociência; Neuroética; 
Natureza humana. 

 

ABSTRACT 
In this paper we discuss recent advances of neurotechnology and how they impact 

the philosophy of neuroscience. Here we survey neurotechnologies that exist 

already or that are being developed and their possible impact on society from an 
ethical point of view, emphasising the necessity of their immediate regulation. We 

also point out the impact these technologies could have on classic ontological 

discussions in philosophy such as the problem of personal identity, the 

immutability of human nature and the primordial philosophical question: What 
does it mean to be human? 

Keywords: Neurotechnologies; Philosophy of neuroscience; Neuroethics; Human 

nature. 

 

 

Quando definimos neurofilosofia, a rubrica sobre filosofia da 

neurociência na Stanford Encyclopedia of Philosophy (BICKLE; MANDIK; 

LANDRETH, 2019) já nos adverte que a literatura tem distinguido os termos 

filosofia da neurociência e neurofilosofia por mais de duas décadas, sendo 

a filosofia da neurociência relativa a temas de fundamento na neurociência 

e a neurofilosofia relativa à aplicação de conceitos neurocientíficos às 

questões filosóficas tradicionais. Neste capítulo, vamos utilizar esses termos 

de forma mais ou menos intercambiável, lembrando apenas que o termo 

https://doi.org/10.5007/1677-2954.2024.e95044 

about:blank
about:blank
about:blank


NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

  139  

 

 
 

“neurofilosofia” foi cunhado por Patricia Chruchland (1986) numa tentativa 

seminal de unificar uma ciência do cérebro (neurociência) e uma introdução 

à filosofia da neurociência, aproximando pela primeira vez de forma 

coerente e sistemática as mais recentes pesquisas de neurocientistas e de 

filósofos da mente que abraçavam a chamada guinada neurocientífica (the 

neuroscientific turn). Yan Gold e Adina Roskies (2008) adotam o termo 

filosofia da neurociência em um sentido mais amplo. Neste sentido, a 

filosofia da neurociência é qualquer investigação onde a neurociência 

cumpre um papel importante. Adotando esta definição mais ampla de 

filosofia da neurociência como um dos campos mais propícios para a 

investigação filosófica e para este diálogo com a neurociência, pode-se 

configurar o vasto campo da neurotecnologia, que é de certo modo anterior 

à própria emergência da neurociência nos anos 1960, sendo esta 

caracterizada enquanto tecnociência. Embora se possa atribuir aos pré-

socráticos ou a Francis Bacon concepções originárias do termo em alusão à 

concepção grega de techne no desenvolvimento das ciências formais e da 

natureza (matemática, física, química etc), foi particularmente à obra 

seminal de Gaston Bachelard Le nouvel esprit scientifique (1934) que se 

atribuiu a paternidade do termo technoscience, para assinalar o papel 

imprescindível da tecnologia para a emergência de pesquisas em física 

quântica. (SHARFF; DUSEK, 2014) Isso simplesmente significa que sem 

neurotecnologias não teríamos nenhum desenvolvimento concomitante das 

neurociências, incluindo não apenas as subáreas da medicina como a 

neurologia e a psiquiatria, que paulatinamente sucumbiram à guinada 

neurocientífica, mas também em neuropsicologia, ciências cognitivas e 

áreas afins. Tentaremos mostrar em que sentido as neurotecnologias, assim 

como as novas tecnologias em inteligência artificial (IA), suscitaram um 

importante debate ético-filosófico ainda em curso em novas áreas de 

pesquisa interdisciplinar como a neuroética e a ética da IA. 

Para fins didáticos, a definição que adotamos aqui é a de que a 

neurotecnologia refere-se a qualquer tecnologia que fornece maior 

compreensão perspicaz (insight) do cérebro, sua anatomia e atividades 

funcionais ou das atividades do sistema nervoso, afetando o cérebro ou 

funções do sistema nervoso3. Assim como se deu com a emergência das 

chamadas biotecnologias e das tecnologias de informação e comunicação 

na segunda metade do século passado, as neurotecnologias fizeram com 

que as dimensões descritivas e prescritivas de ideias teóricas e de práticas 

médicas fossem mais precisas (por exemplo, através da neuroimagem em 

ressonâncias magnéticas, inclusive funcionais, fMRI) e desafiadas 

normativamente pela aproximação da bioética com a neuroética, na medida 



SOBRENOME, Inicial nome. Título do artigo em itálico  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

 

 140 

 

 

em que problemas que já apareciam na bioética e na ética médica seriam 

agora reformulados em função dessas novas tecnologias permitindo, por 

exemplo, o aprimoramento cognitivo (cognitive enhancement) através do 

uso de neurofármacos, podendo ser entendido como um bem primário 

social, enquanto objeto de legislação. (GIORDANO; GORDIJN, 2010, p. 8.) 

Há, todavia, muitos excessos no otimismo de alguns visionários nessa área 

do melhoramento humano. Basicamente as neurotecnologias podem ser 

usadas para simplesmente pesquisarmos, mapearmos e entendermos o 

nosso cérebro ou podem ser utilizadas para afetar, alterar ou melhorar a 

atividade cerebral. Além das neurotecnologias de registro e as 

neurotecnologias de modulação, existem os biofármacos (que podem ser 

considerados como um tipo de neurotecnologia de modulação), sendo que 

alguns deles já estão sendo utilizados em diversos tratamentos contra 

Alzheimer, por exemplo, como a Rivastigmina, o Bromidrato de 

Galantamina e o Cloridrato de Donepezila. Temos além disto mais duas 

categorias de neurotecnologias que são as neuropróteses e as interfaces 

cérebro/máquinas (BMI), ou interfaces cérebro/computador (BCI) que do 

ponto de vista da abordagem neurofilosófica e neuroética é o que mais nos 

interessa aqui. 

O tipo de neuroprótese mais utilizado até agora é o implante coclear, 

um dispositivo que tem auxiliado milhares de pessoas em todo o mundo 

que possuem deficiências auditivas. Mas as pesquisas avançam 

aceleradamente. Segundo Hochberg et alii (2006, p. 164), “as próteses 

neuromotoras (NMP) almejam refazer ou recuperar funções motoras em 

humanos com paralisia roteando do cérebro sinais relacionados ao 

movimento em torno de partes danificadas do sistema nervoso para um 

elemento externo. Estes sinais se formam no córtex quando a pessoa tem 

a intenção de fazer o movimento mesmo quando o órgão não está mais lá, 

e estes sinais devem ser capturados e amplificados”. Na realidade, uma 

neuroprótese consiste de eletrodos implantados que podem registrar a 

intenção de movimento relativa a uma parte paralisada do corpo, um 

algoritmo de computador que decodifica esta intenção, um amplificador de 

sinais e um órgão prostético que é controlado por estes sinais produzidos 

na intenção do movimento. Assim temos, por exemplo, neuropróteses que 

estão sendo desenvolvidas para restaurar funções em pessoas com paralisia 

em membros superiores, possibilitando o controle dos braços robóticos. 

Os termos neuroprótese e interface cérebro/computador ou interface 

cérebro/máquina em geral são usados de forma intercambiável, mas podem 

existir diferenças sutis. Quando usamos o termo neuroprótese geralmente 

queremos indicar que há uma conexão de uma parte do sistema nervoso 

com um dispositivo que pode ser colocado na parte externa ou mesmo 



NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

  141  

 

 
 

interna do cérebro. Uma interface cérebro-máquina (BMI, brain-machine 

interface) é um aparelho que possibilita um caminho de comunicação direta 

entre o cérebro e a máquina que deve ser controlada, e as BCI (brain-

computer interfaces) podem ser usadas para designar a conexão direta do 

cérebro a uma rede online, de modo que é preciso ficar atento aos contextos 

em que estes termos são utilizados. 

A utilização de uma BCI que permita a comunicação e conexão direta 

entre nossos cérebros e uma rede online é um dos usos potenciais que 

levanta maiores preocupações do ponto de vista ético. Há grandes 

empresas privadas que já estão trabalhando nisto. Há pelo menos uma Big 

Tech que alega estar desenvolvendo o primeiro implante neural que irá 

permitir que as pessoas controlem seu computador ou celular de onde elas 

estiverem, apenas com a atividade de seu cérebro, pensando sobre tal 

atividade4. O uso militar das BMI também traz grandes preocupações éticas. 

O DARPA4 deixa claro em seu site que ele visualiza um futuro no qual as 

máquinas não seriam apenas ferramentas que executam regras 

programadas pelos seres humanos e sim, no qual as máquinas funcionam 

mais como colegas do que como ferramentas, e com este fim a pesquisa do 

DARPA5 e o seu desenvolvimento de simbiose máquina-humanos tem como 

objetivo a parceria com as máquinas. 

Já Miguel Nicolelis (2020, p. 293) propõe algo diferente, aquilo que 

ele chama de interface cérebro/máquina compartilhada, ou Brainet. Para 

ele, uma brainet é um computador orgânico distribuído e composto de 

múltiplos cérebros individuais que se sincronizam – no domínio analógico – 

por um sinal externo, como luz, som, linguagem, química, ondas de rádio 

ou eletromagnéticas, e é capaz de produzir comportamentos sociais 

emergentes. Esse computador orgânico é capaz de algo único no universo, 

a saber: transformar informação fornecida pelo universo em um 

conhecimento a ser transmitido para gerações futuras para que estas deem 

continuidade a mais importante missão existencial de nossa espécie, qual 

seja, a construção de seu próprio universo. Nicolelis testou a versão 

cérebro/cérebro da brainet em ratinhos, com conexão direta entre seus 

córtex e os resultados demonstraram que os ratos aprendiam a trocar 

mensagens binárias simples. Posteriormente, uma outra versão foi testada, 

em 2014 com uma interface cérebro /máquina compartilhada, aonde um 

computador misturava a atividade elétrica gerada simultaneamente por três 

cérebros individuais de macacos, de modo que nesta brainet 3 o único modo 

de mover o braço virtual para o alvo seria se pelo menos dois dos três 

participantes sincronizassem a atividade elétrica produzida coletivamente 

pelos seus córtices motores. 



SOBRENOME, Inicial nome. Título do artigo em itálico  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

 

 142 

 

 

Todas estas pesquisas remetem diretamente a questões de ponta no 

campo da neuroética e da neurofilosofia. A conexão direta de nossos 

cérebros, seja através de impulsos elétricos, seja por uma rede online 

utilizando nanointerfaces que podem ser cirurgicamente colocadas em 

nosso cérebro, seja de que modo for possível realizá-la no futuro, oferece 

inúmeras possibilidades emancipatórias para os seres humanos. Com ela, 

teríamos acesso a uma massa gigantesca de dados e informações que 

aumentariam exponencialmente as capacidades cognitivas e de acesso a 

dados dos seres humanos. Isto na prática seria a realização do velho sonho 

humano da telepatia, aonde nos comunicaríamos através do pensamento. 

Tal feito representaria um passo gigantesco na história da humanidade, 

tornando celulares e emails parte da pré-história da comunicação humana, 

e teoricamente, aproximando cada vez mais as pessoas. Mas é justamente 

aí que os questionamentos da ética da neurociência aparecem. Seria uma 

grande conquista para a humanidade conseguirmos o feito de sermos 

capazes de nos comunicarmos telepaticamente voluntariamente, mas como 

podemos evitar que nosso cérebro seja invadido e nossos pensamentos 

acessados sem o nosso consentimento? O nosso cérebro, até agora, tem 

sido inviolável, e nós e apenas nós, até este momento na História, temos 

acesso a estes pensamentos, que só podem ser transmitidos se assim o 

quisermos. Mas se estivermos ligados através de uma rede cérebro/cérebro 

ou cérebro/computador, como evitar que nossa privacidade seja violada? 

Hoje, como sabemos, grandes empresas Big Tech colhem nossos dados e 

informações privadas, na maioria das vezes sem a nossa autorização e 

muitas vezes forçando nosso consentimento, pois exigem que para 

acessarmos softwares ou apps que facilitam a nossa vida tenhamos de 

“consentir” em fornecer estes dados, gerando um consentimento forçado 

que na prática não é um consentimento. Se as Big Techs forem as criadoras 

e proprietárias destas grandes redes de conexão direta de nossos cérebros 

com os computadores, como poderemos evitar que dados e informações de 

nosso cérebro sejam acessados e coletados sem a nossa permissão? Como 

regular e fiscalizar o uso invasivo e abusivo de BCI? E em relação ao Estado, 

como impedir que não apenas empresas privadas, mas também governos 

totalitários façam mau uso destas tecnologias? Qual o limite da atuação 

estatal? Os estados e sistemas judiciais tem o direito de acessar as 

memórias de indivíduos para saber se estes cometeram crimes? E em 

relação ao tema da liberdade de crenças? Pessoas que são secretamente 

preconceituosas, mas que nunca cometeram um único ato de discriminação 

sequer,  podem ter seus cérebros acessadas e seus preconceitos revelados? 

Na base destas questões está um dos problemas centrais da filosofia 

política, já colocado por Norberto Bobbio (1986, p. 37) como uma das 



NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

  143  

 

 
 

questões mais fundamentais para garantir a democracia, a saber: quem 

controla o controlador? 

Em relação à telecinese, ou seja, mover objetos a distância, um outro 

problema de ética da neurociência se apresenta: uma coisa é 

desenvolvermos a capacidade de controlar pelo pensamento, a distância, 

os apps de nossos celulares, ou mesmo sermos capazes de fechar a porta 

de nossa geladeira que sem querer deixamos aberta em nossas casas 

quando saímos em viagem, o que seria certamente a tecnologia sendo posta 

a favor das pessoas, através da chamada Internet of Things (IoT). Mas o 

que dizer de drones controlados pelo nosso pensamento que podem lançar 

bombas a distância? Como controlar ataques terroristas que podem ser 

lançados desta forma, ou mesmo assassinatos pelos mais diversos motivos? 

Estes são problemas práticos de ética e segurança para os quais precisamos 

começar a pensar as soluções antes que a tecnologia esteja disponível, 

porque se a tecnologia estiver disponível antes de encontrarmos uma 

solução para o mau uso ou o uso abusivo desta, podemos estar colocando 

milhares de pessoas em risco de vida. 

Há também outros tipos de problemas éticos relacionados à 

manipulação cerebral. Como afirma Yuste (2022), “em nosso trabalho com 

camundongos, nós fomos capazes de decodificar e manipular a atividade 

cortical ao ponto de poder implantar alucinações em camundongos, de 

modo que eles se comportavam como se estivessem vendo coisas que não 

estavam vendo (...) Isto leva o tema da privacidade não apenas para a 

leitura de pensamentos, de coisas das quais você está consciente, mas para 

coisas piores como a decodificação da sua atividade cerebral 

subconsciente”. Aqui também aparece novamente o problema do duplo uso 

da tecnologia (dual use of technology). Decodificar a nossa atividade 

cerebral subconsciente acessando áreas do cérebro e a atividade neuronal 

que sugerem ideias e até intenções das quais nem nós somos ou estamos 

ainda conscientes pode ser uma ferramenta de grande utilidade para todos 

aqueles que buscam a autocompreensão. Como já dizia Kant, a 

incognoscibilidades das intenções humanas, ou seja, o fato de que nem nós 

próprios somos capazes de conhecer totalmente as nossas intenções, tem 

sido uma característica fundamental dos seres humanos. Conseguir decifrar 

o nosso próprio subconsciente seria um passo importante rumo ao 

autoconhecimento socrático e talvez a porta para o conhecimento universal 

como expressada na entrada do templo de Delfos: “Conhece-te a ti mesmo 

e conhecerás o universo e os deuses”. Porém, quando a possibilidade de 

decodificar a atividade cerebral inconsciente puder ser feita em relação ao 

cérebro alheio, aí teremos um problema ético de grande magnitude, pois 



SOBRENOME, Inicial nome. Título do artigo em itálico  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

 

 144 

 

 

aquilo que temos de mais íntimo, e algo do qual muitas vezes nem nós 

mesmos temos acesso, poderá ser acessado por outros. Com a finalidade 

de evitar isto, Ienca e Adorno (2017, p.24) já propuseram o direito à 

privacidade mental, ou seja, “um direito à privacidade neuro- específico que 

protege a informação privada ou sensível da mente de uma pessoa de ser 

coletada, guardada, usada ou mesmo deletada sem autorização, tanto na 

forma digital quanto em outra forma qualquer.” 

Uma outra questão delicada do ponto de vista ético, com implicações 

importantes para a neuroética e para a filosofia da neurociência, é o 

desenvolvimento de tecnologias que permitem a manipulação de memórias 

humanas, seja removendo ou implantando novas memórias, aquilo que se 

chama Memory Modulation (MMT) ou edição de memória. Phelps e Hofmann 

(2019, p. 49) afirmaram que “a ciência da edição de memória está 

progredindo rapidamente e novos insights emergem regularmente. Assim 

sendo, é possível que técnicas robustas e facilmente implementadas para 

editar memórias humanas únicas, na clínica e além dela, sejam 

desenvolvidas”. Segundo Leuenberger (2022, p. 1), “o potencial das 

técnicas de modificação de memórias (MMT) tem levantado preocupações 

e acendido um grande debate em neuroética. Um dos temas discutidos é 

que a MMT pode impactar em questões de identidade e autenticidade. 

Memórias estão no coração de nossa identidade”. Com efeito, segundo 

Leuenberger, é importante fazer uma distinção entre a autenticidade 

enquanto autodescoberta (visão essencialista) e a autenticidade enquanto 

autocriação (visão existencialista). Afinal, as memórias são constitutivas de 

nossa identidade, um dos temas mais caros à filosofia. Se apagar memórias 

e criar novas memórias se tornar uma possibilidade ao alcance de todos, 

como isto afetará a nossa autocompreensão sobre quem nós somos? Ao 

apagar memórias importantes que são parte de nossa história, como isso 

afeta o nosso “ser” e o nosso “eu” (self)? E ao implantarmos memórias que 

não correspondem a aquilo que efetivamente vivenciamos, isto não afetaria 

e comprometeria a autenticidade de nossa existência? E no campo da 

neuroética e dos neurodireitos, como podemos garantir que terceiros não 

irão acessar e manipular nossas memórias, uma vez que a tecnologia esteja 

disponível? (GLANNON, 2019).  

Tudo isto nos remete à questão filosófica que talvez seja a mais 

central de todas, a saber, o que é, afinal, o ser humano? As 

neurotecnologias que já existem, e as que já estão sendo pesquisadas e 

muito provavelmente existirão em um futuro muito próximo, nos colocam 

desafios de ordem legal, ética e filosófica grandiosos e podem alterar ou 

colocar em xeque concepções milenares que temos sobre o que nos define 

como seres humanos, sobre o que podemos saber, o que devemos fazer e 



NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

  145  

 

 
 

até sobre o que nos é permitido esperar, retomando as questões filosóficas 

fundamentais apontadas por Immanuel Kant (2013). A própria questão da 

natureza humana, tematizada então por David Hume (2001) em termos de 

questionamento entre os condicionamentos naturais e sociais e a 

impossibilidade de inferir um dever-ser (Ought) normativo a partir de 

constatações fáticas do que é (Is), foi brilhantemente reformulada por Jesse 

Prinz (2002, 2004) numa trilogia neurofilosófica que visava reabilitar o 

naturalismo humeano. Há, decerto, muitas promessas oriundas da 

neurotecnologia que são emancipatórias, estando relacionadas a um 

presente e a um futuro com menos sofrimento, com erradicação de 

doenças, com a superação da miséria humana física e existencial. Há, por 

outro lado, preocupações em relação uso das neurotecnologias e novas 

tecnologias que remetem diretamente ao fantasma da escravidão que 

sempre assombrou nossa espécie, e estão relacionadas a um presente e a 

um futuro no qual sejamos manipulados, subjugados, submetidos a 

sofrimentos atrozes e até, talvez, destruídos enquanto humanidade. Entre 

a esperança da utopia e o medo de um mundo distópico, temos o desafio 

ético de lidar com as neurotecnologias no presente, cuidando para preservar 

sempre a dignidade humana e respeitar o planeta e todos os seres vivos 

que nele habitam. O carbono é a chave da vida e se nós seres humanos 

incorporarmos artificialmente cada vez mais o silício em nossos corpos, em 

nosso processo evolutivo, podemos chegar muito longe, desde que não 

esqueçamos que se nesta estrada não estivermos comprometidos com o 

bem e com os bons valores humanos como a autonomia, a solidariedade, o 

respeito aos outros, a busca pela felicidade de todas e todos, a preservação 

da vida na Terra e onde mais ela existir, podemos facilmente errar o passo 

e trilhar o caminho de nossa própria destruição. O problema atual do 

transumanismo é o que nos permite hoje, mais do que nunca, melhor 

entendermos não apenas que a “natureza humana” tem sua destinação 

incerta mas, acima de tudo, determinada pelo modo de habitar, ser e fazer 

do ser humano: ethos anthropo daimon (o caráter do ser humano é o seu 

destino), como já vaticinara o Fragmento 119 de Heráclito.  

Assim, o desafio normativo do transumanismo é o que une a 

neuroética à ética da IA. Assim como a neuroética emergiu no início do 

século XXI através de questionamentos ético-normativos advindos de 

neurotecnologias tematizadas pela filosofia da neurociência e pela 

neurofilosofia, a ética da IA se caracteriza por questionamentos normativos 

quanto ao potencial aparentemente infinito e imprevisível de uma 

inteligência artificial forte, desafiando o controle humano de algoritmos e 

processos de aprendizado de máquina. Antes de mais nada, convém 



SOBRENOME, Inicial nome. Título do artigo em itálico  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

 

 146 

 

 

observar que deve-se evitar uma definição conclusiva de IA, como 

recomenda a UNESCO, justamente porque tal definição estaria mudando 

periodicamente na medida em que novas tecnologias e recursos técnicos 

permitam inovações no próprio conceito de IA.6 Todavia se postularmos que 

a inteligência humana é o que viabiliza a execução de tarefas tais como a 

percepção visual, o reconhecimento de fala, a tomada de decisão e a 

tradução entre idiomas, a IA seria compreendida como um complexo 

técnico-teórico de sistemas computacionais e novas tecnologias de 

processamento de informações integrando modelos e algoritmos que 

produzam uma capacidade de aprender e realizar tarefas cognitivas que 

levam a resultados como a previsão e a tomada de decisão em ambientes 

materiais e virtuais, incluindo o aprendizado de máquina, o aprendizado 

profundo e o aprendizado por reforço – machine learning, deep learning, 

and reinforcement learning (geralmente os dois últimos  são incluídos em 

uma visão abrangente do primeiro) (RUSSELL; NORVIG, 2022, p. 669-738). 

Pode- se, ainda, distinguir, seguindo John Searle (2006), entre IA fraca 

(weak AI) – a ideia de que máquinas de IA poderiam agir como se fossem 

inteligentes – e IA forte (strong AI) – a afirmação de que as máquinas que 

fazem isso estão realmente pensando conscientemente e não apenas 

simulando o pensamento. Com o tempo, a definição de IA forte passou a se 

referir ao que também tem sido chamado de “IA de nível humano” ou “IA 

geral” (general AI) – programas que podem resolver uma gama 

arbitrariamente ampla de tarefas, incluindo tarefas novas, e podem fazê-lo 

tão bem quanto um ser humano (RUSSELL; NORVIG, 2022, p. 1032), ou 

até melhor. 

Como foi postulado acima, nas suas interfaces com a neurociência e, 

mais recentemente, com a inteligência artificial (IA), as pesquisas em 

bioética favoreceram a emergência da neuroética no início deste século 

(ROSKIES, 2021) através da qual surgiram várias questões sobre o 

aprimoramento ou melhoramento humano (human enhancement), 

particularmente sobre o melhoramento cognitivo (cognitive enhancement), 

diretamente vinculadas aos desafios normativos do transumanismo, isto é, 

de transformar a natureza humana para além dos seus processos 

neurobiológicos e evolutivos naturais. Com efeito, a neuroética abrange, 

além da reformulação de questões tradicionalmente debatidas em bioética, 

problemas relativos à neurociência e à implementação de novas 

tecnologias, especialmente no contexto do melhoramento cognitivo, da 

engenharia genética e de problemas éticos oriundos dos avanços na 

neuroimagem funcional, psicofarmacologia, implantes cerebrais e interfaces 

cérebro-máquina, sendo que os experimentos com redes neurais tiveram 

um crescimento exponencial com a evolução de novas tecnologias de IA. 



NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

  147  

 

 
 

Assim como tivemos questionamentos sobre tratamentos estéticos 

invasivos na neuroética (isto é, não tanto para corrigir defeitos ou 

problemas congênitos mas para melhorar uma certa condição ou aptidão 

humana) como o uso de biofármacos ou a implantação de chips cerebrais 

para fins de prazer ou de recreação, notamos que o desafio de lidar de 

forma moralmente responsável com problemas que já apareciam na 

bioética e na ética médica agora são reformulados em função dessas novas 

tecnologias emergentes. Assim, por exemplo, como se autorizou a 

administração de Ritalina para crianças com problemas de aprendizado em 

escolas públicas, muitos indivíduos já a utilizam para obter uma melhor 

performance em concursos públicos ou supostamente melhorar suas 

aptidões cognitivas. Sabemos que a própria questão de melhoramento 

humano ainda é bastante recente, permitindo especulações quanto aos seus 

usos devidos e indevidos, desejáveis e indesejáveis, em torno da diferença 

que podemos estabelecer entre um uso terapêutico (na medida em que é 

usado para melhorar algo relacionado a um déficit de saúde ou condição 

patológica) e uma finalidade de melhoramento (enhancement, quando 

recorremos a biotecnologias e neurotecnologias para aprimorar ainda mais 

alguma coisa), ou, por analogia, entre fazer uma cirurgia para corrigir um 

problema sistêmico e fazer um procedimento para fins estéticos ou de 

melhoramento. Podemos sempre retomar as questões jurídicas, morais e 

éticas envolvidas nesse tipo de dilema, calibrando as diferentes abordagens 

de usos terapêuticos e de usos estéticos ou recreativos das tecnologias 

emergentes. Mas quando nos deparamos com questões da 

instrumentalização humana, da coisificação humana e, em especial, o uso 

dessas tecnologias invasivas e cerebrais para fins recreativos, há várias 

perguntas e reflexões éticas que precisamos sempre ter em mente, 

pensando nas consequências ou efeitos colaterais que deviam ser evitados. 

Decerto, desde a ética aristotélica, há sempre o problema dos excessos e 

dos usos indevidos de quaisquer práticas humanas, e no caso das 

neurotecnologias e das novas tecnologias de IA não seria diferente. Afinal, 

o que é propriamente inovador e assustador na concepção de 

melhoramento (enhancement) é a possibilidade de mudar algo inerente à 

natureza humana, sobretudo sua configuração genética e as implicações de 

tais mudanças. (SAVULESCU, 2016) Um bom exemplo nos fornecem as 

pesquisas neurofarmacológicas com fins terapêuticos com 

neurotransmissores como a serotonina e hormônios como a oxitocina, com 

o fito de reduzir a ansiedade ou estimular a empatia, a confiança e o 

envolvimento social, como foram amplamente estudados por Patricia 

Churchland (2012) popularizadas por Paul Zak (2012) e sua molécula da 



SOBRENOME, Inicial nome. Título do artigo em itálico  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

 

 148 

 

 

felicidade. Isso seria bastante diferente do uso de neurotecnologias e da 

nanotecnologia para mudar ou manipular o genoma humano, visando 

algum melhoramento cognitivo, sobretudo se isso acarretasse em alguma 

forma de eugenia ou de darwinismo social. As mutações e as manipulações 

genéticas em si não seriam moralmente questionáveis, mas o modo como 

seriam gerenciadas e implementadas, na medida em que possam 

comprometer princípios bioéticos fundamentais como a autonomia da 

pessoa, a justiça social, a não-maleficência e a beneficência decorrentes de 

casos particulares. O que se constata, na verdade, é que os dilemas morais 

não são resolvidos pelo simples uso de neurotecnologias ou que as 

correlações neurais possam estabelecer relações causais, cujos efeitos 

desejáveis pudessem ser obtidos através das devidas modificações nas 

causas. 

Mais uma vez, podemos revisitar aqui os problemas inerentes ao 

transumanismo em suas promessas e potenciais perspectivas de 

melhoramento humano. (OLIVEIRA; LOPES, 2020) O uso terapêutico e para 

tratamentos específicos sempre nos parece moralmente permissível e 

desejável, servindo inclusive para questionar se estamos indo na direção de 

um transumanismo, na medida em que estamos apenas preservando a 

nossa condição e natureza humanas. O problema maior que nos parece 

desafiar nosso senso ético-moral consiste geralmente em casos de uso 

recreativo ou apenas visando algo estético, pessoal ou subjetivo, sobretudo 

se desafiam nossas concepções tradicionais do que é humano e como as 

emoções e os afetos contribuem para a formação de crenças, juízos e 

valores normativos. Mas mesmo para este segundo tipo de uso, há questões 

de autoestima, autorrealização, autorrespeito e autoconfiança que não são 

desprezíveis e servem para justificar procedimentos estéticos, por  

exemplo,  a  reconstrução  da  mama após a mastectomia em mulheres que 

foram diagnosticadas com câncer e fizeram a cirurgia. Neste sentido, é 

muito importante levar também em consideração o contexto sociocultural 

onde se dá esse debate, envolvendo também questões socioeconômicas, 

por exemplo, não nos parece moralmente justo que mulheres com baixo 

poder aquisitivo não possam fazer o procedimento ou a reconstrução 

mamária através do sistema público de saúde, no caso brasileiro, pelo SUS. 

O mesmo questionamento tem sido feito quanto ao uso de Ritalina, 

biofármacos, neurotecnologias e novas tecnologias, no que diz respeito à 

alocação desses benefícios para todos os membros de uma dada sociedade. 

Como é conhecido de todos, a justiça social é um dos quatro princípios 

bioéticos fundamentais, juntamente com a autonomia da pessoa, a não-

maleficência e a beneficência. Os processos civilizatórios de nossas culturas 

ocidentais, incluindo também os fenômenos mais recentes de 



NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

  149  

 

 
 

democratização e globalização, acabaram por levar a maior parte dos povos 

e nações do planeta a aderir à Declaração Universal dos Direitos Humanos, 

postulando um legado comum para toda a humanidade, mesmo que tais 

princípios não devam ameaçar a diversidade e o pluralismo culturais. E o 

direito à saúde é uma dessas reivindicações normativas que podem ser 

feitas, em princípio, por qualquer ser humano em qualquer parte do mundo. 

Assim, as próprias questões de calibrar os interesses individuais com os 

coletivos nos remetem a diferentes modos socioculturais de lidar com a 

individuação e a socialização. A ideia de privacidade –cognitiva e prática— 

é correlata ao processo de individualização de sociedades que aderiram a 

valores advindos das tradições judaico-cristãs e liberais. No mundo atual, a 

maior parte das sociedades e culturas subscreve a uma ideia de indivíduo, 

autonomia e privacidade que viabiliza uma concepção de individuação 

através da socialização, onde a privacidade cognitiva apenas reflete 

capabilidades e faculdades cognitivas que podem ser objeto de estudo da 

neuropsicologia cognitiva, em oposição a casos patológicos, anormais ou 

deficitários da psicopatologia. Assim, podemos entender que em nossas 

democracias constitucionais (mais ou menos liberais, como é o caso das 

democracias emergentes, dentre as quais a brasileira) devemos assegurar 

a autonomia de indivíduos em suas escolhas e projetos de vida pessoais. 

Todavia, como temos visto com a vacinação em massa contra a propagação 

do coronavírus durante a pandemia de Covid 19 (mesmo no chamado “pós-

pandemia”), tornou-se indefensável assumir posturas individualistas, 

libertárias ou negacionistas (de não se vacinar, por exemplo, por ser 

ideologicamente contrário a essas formas de biotecnologia) na contramão 

das políticas de saúde pública. Afinal, o bem comum acaba prevalecendo, 

neste caso, com relação ao bem particular que pode ser postulado por cada 

indivíduo. Portanto, a neuroética e a discussão em torno do transumanismo 

tem nos ajudado a buscar um equilíbrio reflexivo entre posições que 

privilegiam as liberdades individuais (por exemplo, de quem busca mais 

prazer ou maior capacidade cognitiva) e as posições que promovem o bem 

público coletivo, mesmo quando estamos indo numa direção de inovação 

tecnológica. 

Embora a guinada neurocientífica seja recente, assim como as 

contribuições em neurofilosofia, neuroética e ética da IA, problemas ético-

normativos que eram tematizados em autores clássicos como Aristóteles, 

Hume e Kant também tiveram seus correlatos antecipados em modelos 

naturalistas como o que já propunha Spinoza no século XVII, questionando 

o livre arbítrio e o dualismo mente-cérebro (mais classicamente postulado 

em termos de alma-corpo). O neurocientista António Damásio (2006) 



SOBRENOME, Inicial nome. Título do artigo em itálico  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

 

 150 

 

 

contribuiu de forma definitiva para essa releitura neurocientífica da filosofia 

da mente spinozista e ficou deveras impressionado com esta frase de 

Spinoza: “O fundamento da virtude é o próprio esforço para conservar o 

próprio ser... e a felicidade consiste para o homem em querer conservar o 

seu ser”. Segundo Damásio (2000), “Spinoza tinha uma intuição biológica 

da natureza humana”. A concepção geométrica e de mecânica dos fluidos 

emotivos do corpo humano em Spinoza se acorda com o que os 

neurocientistas hoje chamam de naturalismo, conjugando uma teoria das 

emoções com uma concepção racionalista de cosmologia. De acordo com 

Damásio (2004), os aspectos da regulação biológica e homeostática que 

Spinoza percebia intuitivamente no conatus e no lado até então enigmático 

das emoções sociais, fornecem os meios para combater o tribalismo, o 

racismo, a tirania e o fanatismo religioso. Portanto, podemos entender hoje 

que a razão humana depende de vários sistemas cerebrais, trabalhando em 

conjunto em vários níveis de organização neural em redes neurais, em vez 

de um único centro no cérebro. Os sentimentos, associados às emoções e 

compreendidos no contexto somático e monístico dos afetos de Spinoza 

(1984, 2005), permitem ademais compreender os mecanismos cognitivos 

e neurais que fundamentam o raciocínio e a tomada de decisão, de modo 

que as emoções podem explicar essas características como cognitivas e não 

cognitivas como eles contribuem juntos para uma cultura de tolerância, 

relações sociais civilizadas e cooperativas. Pode-se, assim, recorrer à 

afirmação de Damásio (2000) de que “a emoção, o sentimento e a 

regulação biológica desempenham um papel na razão humana” para 

revisitar as leituras cognitivistas e funcionalistas da empatia, da compaixão 

e das emoções, repensando-as como respostas altamente flexíveis e 

dependentes do contexto para diferentes ambientes, através de complexas 

redes de homeostase básica (inconscientemente guiada) e de homeostase 

sociocultural (criada e guiada por mentes humanas, conscientes e 

reflexivas), conduzindo finalmente à cooperação e à evolução das normas 

sociais (DENNETT, 1997), especialmente as normas de justiça. 

Consequentemente, uma compreensão homeostática do desenvolvimento 

de regras morais, leis e sistemas de justiça pode ser considerada uma 

resposta promissora à detecção de desequilíbrios causados por 

comportamentos sociais que põem em perigo indivíduos e o grupo. Os 

dispositivos culturais criados em resposta ao desequilíbrio visam restaurar 

o equilíbrio desejável entre indivíduos e instituições políticas. Assim, os 

seres humanos são capazes de cooperação social e de empatia, mas eles 

sozinhos não podem explicar o impulso normativo da agência moral. Pode-

se mostrar, em última análise, que a homeostase social, mais do que o 

voluntarismo individual e o cérebro social, e não a mente solipsista, é o que 



NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

  151  

 

 
 

deve explicar uma teoria cientificamente informada da normatividade, na 

medida em que versões mitigadas do naturalismo se conjugam com 

concepções mitigadas de normatividade, mostrando como os processos 

evolutivos sociais são guiados por afirmações normativas sensíveis a 

contextos sociais e culturais, adequadas para a sobrevivência e preservação 

da espécie humana.7 

Num certo sentido, o futuro transumano já iniciou, já está presente, 

na medida em que um número cada vez maior de pessoas já tem algum 

implante, alguma prótese ou se serve de alguma forma de biotecnologia, 

neurotecnologia ou tecnologias emergentes para subsistir e levar a cabo 

seus projetos de vida, seja na área da saúde (incluindo o envelhecimento e 

as melhoras de condição de vida na terceira idade) seja no aprimoramento 

cognitivo, na inteligência ou no conhecimento e processamento de 

informação, através da nanotecnologia, de medicações, de biofármacos e 

suplementos alimentares, da IA e da robótica, dos big data e da 

manipulação e edição do DNA humano. Num certo sentido, o melhoramento 

humano já está acontecendo nos dias atuais, quando um número cada vez 

maior de seres humanos pode postular uma longevidade média pelo menos 

duas vezes maior do que a de nossos antepassados, assim como o 

desenvolvimento exponencial da IA já está presente em nossos celulares, 

smartphones, computadores, chatbots, smart speakers, aplicativos e 

recursos tecnológicos da vida cotidiana. Num certo sentido, todos nós já 

estamos vivenciando hoje a nossa condição de cyborgs ou de partícipes 

num mundo cada vez mais digital, virtual e tecnológico. Por outro lado, 

mesmo a constatação de que a IA já atingiu patamares muito próximos de 

um futuro distópico, utópico ou fantástico (como na ficção científica), isso 

em nada nos exime de nossa velha condição humana, sobretudo em suas 

tarefas normativas de responsabilidade moral. Ao contrário, hoje mais do 

que nunca, o ser humano deve ser moralmente responsabilizado pelas suas 

decisões e pelas consequências que podem causar com relação a outros 

seres humanos e não- humanos, assim como aos ecossistemas e ao planeta 

que está cada vez mais ameaçado pelo uso irresponsável ou irrefletido de 

tais tecnologias. Hoje mais do que nunca a ciência, a tecnociência e as mais 

diversas formas de tecnologias devem retornar ao cultivo reflexivo da 

sabedoria humana, em sua diversidade e em seus legados civilizatórios que 

incluem as artes, as religiões e as diferentes contribuições da filosofia 

através dos séculos e milênios. Há vários cientistas, filósofos e eticistas que 

trabalham para promover o transumanismo, como atesta a criação da World 

Transhumanist Association (WTA, Associação Transumanista Mundial), 

Humanity Plus (H+) e de fundações e ONGs (organizações não-



SOBRENOME, Inicial nome. Título do artigo em itálico  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

 

 152 

 

 

governamentais) transnacionais que promovem essa discussão, aliada a 

programas de investigação científica e políticas públicas em torno da 

singularidade tecnológica, da superinteligência e da chamada IA forte. Mais 

uma vez, pode-se evitar extremos em ambas direções do espectro entre os 

mais conservadores e os mais progressistas. Por isso, acreditamos que seja 

desejável manter sempre uma posição moderada entre os posicionamentos 

extremos de quem demoniza as tecnologias e de quem é excessivamente 

entusiasta com relação às inovações tecnológicas para transcender a 

chamada condição humana. Cremos que a formulação mais feliz sobre essa 

tensão entre o que somos enquanto seres condicionados e geneticamente 

programados e o que podemos ser pelas nossas próprias escolhas reflexivas 

(inclusive pelo aprimoramento de neurotecnologias e de novas tecnologias 

de IA) traduz-se pela proposta do filósofo Ernst Tugendhat (2012), quando 

insiste que nós não somos de arame rígido. Num certo sentido, somos 

decerto de arame, na medida em que somos um complexo resultante de 

vários sistemas e microssistemas de condicionamentos neurobiológicos e 

socioculturais (wired), mas, ao contrário de abelhas, golfinhos e 

chimpanzés, somos flexíveis, maleáveis, reflexionantes e deveras 

imprevisíveis, na medida em que podemos rejeitar uma dada condição ou 

ambiente natural ou sociocultural e podemos transcender tais 

condicionamentos e superar as mais sedimentadas tradições ou 

codificações comportamentais, além de podermos sempre rever nossas 

próprias crenças e juízos reflexivos. Há decerto limites naturais, mas são 

justamente esses que estão sendo desafiados pelas novas tecnologias, cuja 

regulamentação procura estabelecer limites normativos. Por isso devemos 

sempre trazer para o debate propriamente ético-moral questões normativas 

correlatas em termos legais, institucionais e socioculturais que a legislação 

vigente representa, como no exemplo recente da Lei de Biossegurança (Lei 

nº 11.105/2005), especialmente no que se refere aos organismos 

geneticamente modificados (OGM), à produção de radiofármacos e ao uso 

de células-tronco e potenciadores cognitivos para a pesquisa e a terapia 

cerebrais (notadamente para pacientes com epilepsia, doença de Alzheimer 

e doenças neurodegenerativas). Do ponto de vista da saúde pública, da 

sustentabilidade e da solidariedade, devemos questionar as implicações 

ético-normativas e as preocupações que envolvem aspectos biomédicos, 

clínicos, jurídicos, sociais, culturais e morais no cumprimento de tais 

padrões e mecanismos de segurança em atividades envolvendo os OGM, 

através da implementação de políticas públicas, da medição reflexiva de 

seu impacto socioambiental e da melhoria efetiva da saúde pública, 

particularmente entre os cidadãos de baixa renda, contribuindo destarte 

para o aprimoramento humano (human enhancement) e para sensibilizar o 



NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

  153  

 

 
 

público e representantes políticos em sua responsabilidade social e 

ambiental. Algo semelhante está ocorrendo agora com a elaboração de uma 

regulamentação da inteligência artificial em nível federal, com o Projeto de 

Lei 21/20, que cria o marco legal do desenvolvimento e uso da IA pelo poder 

público, por empresas, entidades diversas e pessoas físicas em nosso País. 

Destarte, podemos vislumbrar uma concepção equilibrada de 

sustentabilidade ética, de modo a evitar os excessos do relativismo 

contextualista inerente aos modelos comunitaristas, particularistas e 

ecológicos profundos (deep ecology), por um lado, e do normativismo e 

fundacionismo dogmático dos modelos universalistas e deontológicos da 

normatividade ética, por outro lado. A partir de uma crítica imanente do 

ethos social brasileiro e da legislação brasileira atual, podemos revisitar as 

diferentes justificativas normativas e suas narrativas para explicar a 

responsabilidade ético-moral, social e ambiental no uso da IA e novas 

tecnologias, sempre mantendo uma visão pluralista que assegure a 

diversidade em nossa democracia sem abrir mão da criatividade, 

adaptabilidade e do potencial inovador humanos. Não podemos impor, por 

exemplo, que todo mundo se torne vegano por um decreto normativo, 

assim como não podemos assumir que todo mundo deseje tal tipo de 

melhoramento cognitivo ou humano. Mas em todas as diferentes propostas 

que envolvem IA, questões neuroéticas e de transumanismo, postulamos 

um alinhamento de valores, de forma que as nossas crenças morais sejam 

respeitadas. Como bem observou Hans Jonas (1974), Spinoza logrou 

integrar uma concepção orgânica e imanente de natureza com uma 

concepção não-teleológica de um autômato espiritual enquanto modo finito 

que existe, interage e se comunica com o resto da existência, como parte 

autodeterminada do todo. Assim como Damásio o faria muitos anos depois, 

Jonas viu em Spinoza uma feliz alternativa aos dualismos platônicos e 

modernos que opunham natureza e liberdade, desenvolvimento natural 

(physis) e normatividade sociocultural (nomos), viabilizando uma 

autocompreensão da natureza humana em termos ecológicos e 

homeostáticos na medida em que sua evolução neurobiológica se efetiva 

também através de sua evolução sociocultural. Assim como o mostrou de 

forma convincente Yuval Noah Harari (2015), pode-se tentar explicar a 

evolução cultural através de processos civilizatórios precedidos de 

desenvolvimentos tecnológicos e culturais amplamente conhecidos como 

Idade da Pedra, Idade dos Metais, Revolução da Agricultura, num longo 

período que se estende por volta de 1 milhão a 25.000 anos antes da era 

cristã, até chegarmos à Revolução Industrial e à Revolução Digital de nossos 

dias. Desde a perspectiva de uma filosofia da tecnologia (entendendo a 



SOBRENOME, Inicial nome. Título do artigo em itálico  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

 

 154 

 

 

techne num sentido amplo e correlato aos desenvolvimentos das ciências, 

das artes e das religiões), a emergência, a consolidação e a transmissão da 

linguagem falada, o conhecimento do fogo, as práticas de tecnologias 

sociais como o sepultamento dos mortos, a invenção da roda, de armas e 

de utensílios de pedra (durante o Paleolítico inferior), agulhas, arpões, 

anzois e o desenvolvimento paulatino da organização social (Paleolítico 

superior), a agricultura, a domesticação de animais, a navegação e o 

aprimoramento de instituições sociais (Neolítico), práticas, dispositivos e 

instituições sociais como família, dinheiro, sociedade e governo, todos esses 

longos processos de evolução cultural contribuíram para a formação do 

chamado Homo sapiens sapiens que domina técnicas de trabalho com 

matérias da natureza como o bronze e o ferro, assim como desenvolve uma 

escrita e transmite de uma geração a outra seus legados culturais da arte, 

da tecnologia, da ciência e da literatura. Harari oferece uma convincente 

reconstrução da evolução social da humanidade em torno de quatro etapas 

diferentes. Há cerca de 70.000 anos atrás, a revolução socio-cognitiva 

impulsionou a nossa história e há cerca de 12.000 anos atrás, a revolução 

agrícola acelerou-se e preparou o terreno para um longo processo de 

unificação da humanidade, pelo desenvolvimento de técnicas e tecnologias 

de domínio, povoação e colonização da Terra até propiciar uma revolução 

científica, que teria começado há cerca de 500 anos atrás, com a 

emergência do método científico e da tecnociência, numa odisseia que tem 

desafiado a chamada “natureza humana” e a própria ideia de humanidade. 

(HARARI, 2015, p. 77 ss). O destino dessa humanidade, segundo o dictum 

heraclítico, consiste e persiste no seu modo de ser, de habitar e de 

transformar seus ecossistemas. 

 

 

 
Notas 

 

1 Professora da Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN)  

2 Professor da Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS)  

3 Ver o site IEEE brain disponível em 

https://brain.ieee.org/topics/neurotechnologies-the-next-technology- frontier/2 

Ver o relatório The Royal Society, i-Human: Blurring lines between mind and 
machine (2019) disponível em https://royalsociety.org/-

/media/policy/projects/ihuman/report-neural-interfaces.pdf. Neste relatório os 

autores dividem as tecnologias em não-invasivas e invasivas. As não-invasivas 

dividem-se entre tecnologias de registro, tecnologias de estímulo e tecnologias de 
registro e estímulo enquanto que as invasivas dividem-se em tecnologias de 

https://royalsociety.org/-/media/policy/projects/ihuman/report-neural-interfaces.pdf
https://royalsociety.org/-/media/policy/projects/ihuman/report-neural-interfaces.pdf


NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

  155  

 

 
 

 

registro e tecnologias de estímulo. Entre as neurotecnologias não- invasivas de 

registro temos a Eletroencephalography (EEG), a Magnetoencephalography (MEG), 

a Functional magnetic resonance imaging (fMRI), a Functional near-infrared 
spectroscopy (fNIRS) e a Mechanomyography (MMG). Entre as neurotecnologias 

não-invasivas de estímulo temos a Functional electrical stimulation (FES), a 

Transcranial direct currente stimulation (tDCS), a Transcutaneoeus electrical nerve 
stimulation (TENS) e a TMS (Transcranial magnetic stimulation) e entre as 

tecnologias não-invasivas mistas temos a EEG com FES. Já entre as 

neurotecnologias invasivas de registro temos a Electrocorticography (Ecog), o 

Cortical Implant, Neural dust, Neural lace, Neuropixels, Stentrodes, Optogenetics, 
e entre as de estímulo temos o Cochlear implant, Deep Brain Stimulation (DBS), 

Vagus Nerve Stimulation (VNS), Retinal Implants, Vestibular Implants. Observe-

se que a optogenética é descrita no relatório como uma tecnologia invasiva de 
registro, porém ela pode ser utilizada para manipular o tecido neural tornando-o 

sensível à luz e assim sendo sua potencialidade é enorme na cura da cegueira e 

problemas neurológicos como o mal de Parkinson. Observe-se também que é 
possível, e está sendo pesquisado em animais, o uso da optogenética na 

modificação de memórias. 
 

4 Ver o site da Neuralink: Interfacing with the brain em 

https://neuralink.com/approach/ 
 

5 Ver o site da DARPA, USA (Defense Advanced Research Projects Agency): 

Creating Breakthrough Technologies and Capabilities for National Security 

disponível em https://www.darpa.mil 

6 UNESCO. Recommendation on the ethics of artificial intelligence. 41st session of 

the General Conference of the United Nations Educational, Scientific and Cultural 

Organization (UNESCO). Paris, from 9 to 24 November, 2021. Disponível em: 
https://en.unesco.org/artificial-intelligence/ethics. Acesso em: 31 Agosto 2022. 
 

7 Os autores participaram de um programa de pesquisa interdisciplinar em 

Neurofilosofia, apoiada pelo Instituto do Cérebro (InsCer) e pelo CNPq (“Mídias 

Sociais e Tomadas de Decisão: Razão e Emoção nas Relações Sociais”, Proc. No. 
405998/2012-0), dando ênfase a processos decisórios online e offline entre 

usuários de Facebook e postulando a hipótese do “cérebro social” para entender 

comportamentos sociais através do funcionamento cerebral e de mensurações de 
ressonância magnética funcional (fMRI). A FAPERGS (Fundação de Amparo à 

Pesquisa do RS) tem apoiado a nossa pesquisa em ética da IA desde 2022 através 

da Rede de IA Ética e Segura (RAIES): https://raies.org/ 

 
 

 

Referências 

 
 



SOBRENOME, Inicial nome. Título do artigo em itálico  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

 

 156 

 

 

 

BICKLE, John, Peter MANDIK, and Anthony LANDRETH. The Philosophy of 

Neuroscience. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2019 Edition), 

Edward N. Zalta (ed.), URL = 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/neuroscience/ 
 

BOBBIO, Norberto. O futuro da democracia: Uma defesa das regras do jogo. 

Tradução de Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1986. 

 
CHURCHLAND, Patricia. Neurophilosophy: Toward a unified science of the 

mind- brain. Cambridge: Mit Press, 1989. 

 

CHURCHLAND, Patricia. Braintrust: What neuroscience tells us about 

morality. Princeton University Press, 2011. 
 

CHURCHLAND, Paul. Eliminative Materialism and the Propositional 

Attitudes. In: CHALMERS, David. Philosophy of Mind: Classical and 

Contemporary Readings. New York: Oxford University Press, 2002, p. 568-
580. 

 

DAMÁSIO, António R. O erro de Descartes: emoção, razão e o cérebro 

humano. 2ª ed. Trad. Dora Vicente & Georgina Segurado. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2006. 

 

DAMÁSIO, António. O Mistério da Consciência: Do corpo e das emoções do 

conhecimento de si. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 

DAMÁSIO, António. Em busca de Espinosa: prazer e dor na ciência dos 

sentimentos. Trad. Laura Teixeira Motta. São Paulo: Companhia das Letras, 

2004. 

 
DENNETT, Daniel. Tipos de mente: Rumo a uma compreensão da 

consciência. Trad. Alexandre Tort. Rio de Janeiro: Rocco, 1997. 

 

GLANNON, Walter. The Neuroethics of Memory: From Total Recall to 
Oblivion. Cambridge University Press, 2019. 

 

GOLD, Yan; ROSKIES, Adina. Philosophy of neuroscience. In: Michael Ruse 

(editor) The Oxford Handbook of Philosophy of Biology. Oxford: Oxford 
University Press, 2008. disponível em 

https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfordhb/97801951820

57.001.0001/o xfordhb-9780195182057-e-016 

 

  
HARARI, Yuval Noah. Sapiens: A Brief History of Humankind. New York: 

Harper Collins, 2015. 

 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/neuroscience/
https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfordhb/9780195182057.001.0001/o%20xfordhb-9780195182057-e-016
https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfordhb/9780195182057.001.0001/o%20xfordhb-9780195182057-e-016


NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

  157  

 

 
 

 

HOCHBERG, Leigh R; SERRUYA, Mijail D.; FRIEHS, Gerhard M; MUKAND, 

Jon A; SALEH, Maryam; CAPLAN, Abraham H; BRANNER, Almut; CHEN, 

David; PENN, Richard D; DONOGHUE, P. Neuronal ensemble control of 

prosthetic devices by a human with tetraplegia. Nature Vol 442 n.7099 13 
July 2006. 

 

HUME, David. Tratado da natureza humana. Trad. Serafim da Silva Fontes. 

Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2001. 
 

IENCA, M; ANDORNO, R. Towards new human rights in the age of 

neuroscience and neurotechnology. Life Sciences, Society and Policy, Vol. 

13, No. 5 (2017) 1-27. 

 
JONAS, Hans. Philosophical Essays. From Ancient Creed to Technological 

Man. Chicago, IL: Chicago University Press, 1974. 

 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Tradução de Manuela Pinto dos 
Santos e Alexandre Fradique Morujão. 9ª ed. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 2013. 

 

LEUENBERGER, Muriel Memory Modification and Authenticity: A Narrative 
Approach. Neuroethics (2022) 15: 10. 

 

NICOLELIS, Miguel. O verdadeiro criador de tudo. São Paulo: Planeta, 2020. 

 
OLIVEIRA, J. R.; LOPES, W. E. S. (Orgs.) Transumanismo: o que é, quem 

vamos ser. Caxias do Sul: Editora da Universidade de Caxias do Sul, 2020. 

 

PHELPS, Elizabeth; HOFMANN, Stefan. Memory editing from science fiction 

to clinical practice (Review). Nature Vol 572 (2019) p.43-49. 
 

PRINZ, Jesse. Furnishing the Mind: Concepts and Their Perceptual Basis. 

Cambridge, Mass.: MIT Press, 2002. 

 
PRINZ, Jesse. The Emotional Construction of Morals. Oxford University 

Press, 2004. 

 

PRINZ, Jesse. Gut Reactions: A Perceptual Theory of Emotion. Oxford 
University Press, 2004. 

 

ROSKIES, A. Neuroethics. In: ZALTA, Edward N. (ed.). The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy. [S. l.], 2021. (Spring 2021 Edition) Disponível 

em: https://plato.stanford.edu/archives/spr2021/entries/neuroethics. 
Acesso em: 31 Agosto 2022. 

 



SOBRENOME, Inicial nome. Título do artigo em itálico  

Ethic@, Florianópolis, v. 23, n. 2, 138-158. Out. 2024 

 

NAHRA, C. & OLIVEIRA, N. Neurotecnologia e filosofia da neurociência  

 

 158 

 

 

 

RUSSELL, Stuart J.; NORVIG, Peter. Artificial Intelligence: A Modern 

Approach. 4. ed. London: Pearson, 2022. 

 

SAVULESCU, Julian et al., orgs. The Ethics of Human Enhancement: 
Understanding the Debate. Oxford University Press, 2016. 

 

SEARLE, John R. A redescoberta da mente. Trad. Eduardo Pereira. 2ª ed. 

São Paulo: Martins Fontes, 2006. 
  

SEARLE, John R. Mente, cérebro e Ciência. Trad. Artur Morão. Lisboa: 

Edições 70, 1997. 

 

SHARFF, Robert; DUSEK, Val. Philosophy of Technology. The Technological 
Condition: An Anthology. 2nd Edition. Hoboken, NJ: Wiley-Blackwell, 2014. 

 

SPINOZA, Baruch de. The Collected Works of Spinoza. Translated and edited 

by Edwin Curley. 2 volumes. Princeton, NJ: Princeton University Press, vol. 
I: 1984; vol. II: 2005. 

 

TUGENDHAT, E. Não somos de arame rígido. Canoas: Editora da ULBRA, 

2002. 
 

YUSTE, Rafael. “Let’s act before is too late”. Entrevista no site da Unesco 

disponível em htps://en.unesco.org/courier/2022-1/rafael-yuste-lets-act-

its-too-late 
 

ZAK, Paul J. The Moral Molecule: How Trust Works. New York, Plume, 2012. 

 

 
 


