
1 0 . 5 0 0 7 / 1 9 8 4 - 8 4 1 2 . 2 0 2 5 . e 1 0 5 9 8 8  
 
 

 

P O R  U M A   
P E R S P E C T I V A  
 S I T U A D A  D A   

D E S A P R E N D I Z A G E M :   
N O T A S  D A   
P E R I F E R I A  

 
POR UNA PERSPECTIVA SITUADA DEL DESAPRENDIZAJE: NOTAS DESDE LA PERIFERIA 

 
FOR A SITUATED PERSPECTIVE ON UNLEARNING: NOTES FROM THE PERIPHERY 

 
 

Daniel do Nascimento e Silva∗ 
Universidade Federal de Santa Catarina  

 
RESUMO: Este artigo teoriza a desaprendizagem como um modo pelo qual os sujeitos buscam se desvencilhar de formações de 
saber coloniais e patriarcais. Destaca também o trabalho político e afetivo envolvido no processo de se afastar de ideologias 
dominantes. A base empírica para essa formulação é uma prática educativa e política que acompanhei, como etnógrafo e linguista 
aliado, no Complexo do Alemão, Rio de Janeiro. Trata-se da terceira edição Faveladoc, um curso de produção de documentário, 
oferecido pela ONG local Raízes em Movimento a jovens moradores do bairro, em 2021. O artigo analisa uma aula dedicada ao 
debate sobre gênero, raça e sexualidade em um contexto militarizado. Em termos teóricos, o artigo se engaja com perspectivas sobre 
desaprendizagem formulados por autoras/es do chamado Sul Global, que enfatizam o caráter situado e, por vezes, ambivalente de 
se distanciar de ideologias hegemônicas. A análise enfatiza como estudantes responderam à perspectiva trazida pela professora. Em 
interação, estudantes e professora problematizaram suas vivências, reconheceram formas internalizadas de violência e 
questionaram a associação recorrente entre negritude e sofrimento. Atento às dinâmicas de (in)segurança e mediação digital, o 
artigo finalmente sugere que a sala de aula pode ser repensada como local de ativismo, crítica coletiva e experimentação epistêmica 
– um espaço que desestabiliza narrativas dominantes e ensaia futuros alternativos a partir da periferia. 
PALAVRAS-CHAVE: Desaprendizagem. Faveladoc. Conhecimento emergente. Educação ativista. 
 
RESUMEN: Este artículo teoriza el desaprendizaje como una forma en que los sujetos buscan desvincularse de formaciones de saber 
coloniales y patriarcales, destacando el trabajo político y afectivo implicado en el proceso de alejarse de ideologías dominantes. La 
base empírica de esta formulación es una práctica educativa y política que acompañé como etnógrafo y lingüista aliado en el 
Complexo do Alemão, Río de Janeiro. Se trata de la tercera edición de Faveladoc, un curso de producción de documentales ofrecido 
en 2021 por la ONG local Raízes em Movimento a jóvenes del barrio. El artículo analiza una clase dedicada al debate sobre género, 
raza y sexualidad en un contexto militarizado. Teóricamente, se apoya en perspectivas sobre el desaprendizaje formuladas por 
autoras y autores del llamado Sur Global, que enfatizan el carácter situado y, a veces, ambivalente de distanciarse de ideologías 

 
∗  P r o f e s s o r  d a  U n i v e r s i d a d e  F e d e r a l  d e  S a n t a  C a t a r i n a  ( U F S C ) .  P e s q u i s a d o r  d o  C N P q .  E - m a i l :  d n s f o r t a l @ g m a i l . c o m .  



2 

 

S i l v a  |  P o r  u m a  p e r s p e c t i v a  s i t u a d a  d a  d e s a p r e n d i z a g e m . . .   

hegemónicas. El análisis destaca cómo las y los estudiantes respondieron a la perspectiva traída por la profesora. En la interacción, 
estudiantes y docente problematizaron sus vivencias, reconocieron formas internalizadas de violencia y cuestionaron la asociación 
recurrente entre negritud y sufrimiento. Atento a las dinámicas de (in)seguridad y mediación digital, el artículo sugiere finalmente 
que el aula puede ser repensada como un espacio de activismo, crítica colectiva y experimentación epistémica – un lugar que 
desestabiliza narrativas dominantes y ensaya futuros alternativos desde la periferia. 
PALABRAS CLAVE: Desaprendizaje. Faveladoc. Conocimiento emergente. Educación activista. 
 
ABSTRACT: This article theorizes unlearning as a way in which subjects seek to disentangle themselves from colonial and 
patriarchal knowledge formations, highlighting the political and affective work involved in moving away from dominant ideologies. 
The empirical basis for this formulation is an educational and political practice I followed as an ethnographer and allied linguist in 
the Complexo do Alemão, Rio de Janeiro. It focuses on the third edition of Faveladoc, a documentary filmmaking course offered in 
2021 by the local NGO Raízes em Movimento to young residents of the neighborhood. The article analyzes a class dedicated to 
discussions of gender, race, and sexuality in a militarized context. Theoretically, it engages with perspectives on unlearning 
developed by authors from the so-called Global South, who emphasize the situated and often ambivalent nature of distancing 
oneself from hegemonic ideologies. The analysis focuses on how students responded to the perspective brought by the instructor. 
In interaction, students and teacher problematized their lived experiences, recognized internalized forms of violence, and 
challenged the recurring association between Blackness and suffering. Attentive to dynamics of (in)security and digital mediation, 
the article ultimately suggests that the classroom can be reimagined as a site of activism, collective critique, and epistemic 
experimentation—a space that unsettles dominant narratives and rehearses alternative futures from the periphery. 
KEYWORDS: Unlearning. Faveladoc. Emerging knowledge. Activist education. 
 
 
1 INTRODUÇÃO 
 
Este artigo propõe uma reflexão situada sobre a desaprendizagem1. Minha proposta dialoga com abordagens de diferentes campos, 
incluindo a linguística aplicada, a antropologia, a sociolinguística, a psicanálise e a educação. Em um emblemático texto, intitulado 
“Linguística Aplicada como espaço de ‘desaprendizagem’: redescrições em curso”, Branca Fabrício (2006) sugere que desaprender 
implica buscar rotas alternativas em meio a sentidos sedimentados, o que pode abrir espaço para outras formas de conhecer. Charles 
Briggs (2021), em Unlearning, propõe uma síntese teórica provocativa que questiona os fundamentos intelectuais das ciências 
sociais, sugerindo que desaprender implica romper com regimes eurocêntricos de conhecimento e, sobretudo, colaborar com 
teóricos cujos insights não estão limitados pelos cânones disciplinares. Isto é, ele propõe uma colaboração epistêmica genuína com 
sujeitos que vivem os processos sociais no “chão de fábrica”.  
 
Minha abordagem dialoga com reflexões sobre alienação, opressão e racialização – como a crítica de Paulo Freire (1970) à alienação 
na educação, de Frantz Fanon (1986) sobre a epidermalização do racismo, e de Rodrigo Borba (2016; 2019) sobre a dimensão situada 
e tática da desaprendizagem. Também acompanha o argumento de Muzna Awayed-Bishara (2023) de que se desprender de certos 
aprendizados historicamente produzidos envolve enfrentar o medo político e ressignificar práticas de silenciamento. Em conjunto, 
essas perspectivas sugerem que desaprender não significa simplesmente abandonar um saber; trata-se de caminhar taticamente por 
territórios assentados em conhecimentos naturalizados e em políticas desiguais que moldam o que pode ser dito, sentido e 
imaginado. 
 
A base empírica do meu argumento advém de pesquisa de campo com ativistas de favela que em 2021 organizaram o Faveladoc, um 
workshop de produção de documentários voltado a jovens moradores do Complexo do Alemão. Realizo a seguir uma análise de 
uma aula específica do Faveladoc, na qual Joice Lima, uma cientista social negra criada no Complexo do Alemão, e o grupo de 
estudantes conversam sobre gênero e sexualidade na periferia. Interacionalmente, professora e estudantes desnaturalizam modos 
convencionais de conceber o corpo sexuado e racializado, endereçam violências internalizadas e contestam a associação reiterada 

 
1 Este artigo retoma reflexões e traduz trechos de outros textos em que abordo o problema da desaprendizagem a partir de minha pesquisa de campo no Complexo 
do Alemão. Em particular, com exceção da introdução, as seções 2-5 foram traduzidas de Silva (2025a). Além disso, parte da reflexão deste texto dialoga com os 
artigos publicados em Silva (2025b e 2025c).  



3 

 

F ó r u m  L i n g u í s t i c o ,  F l o r i a n ó p o l i s ,  v .  2 2 ,  p .  1 - 1 7 ,  2 0 2 5   

entre negritude e sofrimento. Essa prática educativa ocorre em um território marcado por ciclos de violência de Estado e por 
processos de (in)securitização, entendidos como discursos sobre “segurança” pautados na construção de um “inimigo” a ser 
combatido, frequentemente por meio de suspensão de direitos e da interrupção de garantias legais (Huysmans, 2014; McCluskey; 
Rampton; Charalambous, 2022; Rampton; Silva; Charalambous 2024). No Brasil, esse “inimigo” tem coincidido historicamente com 
jovens homens negros que vivem em favelas (Feltran, 2020; Machado da Silva, 1999; Menezes, 2024; Souza, 2020). 
 
A escrita deste artigo é atravessada pela iteração da violência de Estado contra territórios periféricos. Ele é produzido à luz da recente 
chacina no Complexo do Alemão e na Penha, em outubro de 2025, a mais letal operação policial da história do Rio de Janeiro e do 
Brasil, que resultou na morte de 117 civis e 4 policiais. A aula do Faveladoc que enfoco a seguir versa sobre um momento anterior 
desse mesmo ciclo de violência: a chacina do Jacarezinho, em 2021, episódio que estruturou debates ativistas e marcou 
profundamente percepções locais sobre vida, morte e cidadania nas zonas periféricas da cidade. Ao revisitar a aula do Faveladoc 
realizada naquele mesmo ano, busco compreender como práticas educativas periféricas podem produzir espaços de reflexão ética, 
invenção política e elaboração coletiva diante da violência de Estado. 
 
A revisão deste artigo acontece no rastro da mais letal operação policial no Brasil, que resultou na morte de 117 civis e 4 policiais, no 
Complexo do Alemão e na Penha, em outubro de 2025, que resultou na morte de 117 civis e 4 policiais. A reflexão, porém, recua 
para uma iteração anterior desse ciclo: a chacina do Jacarezinho, em 2021, episódio que moldou profundamente debates sobre 
violência, cidadania e vida possível nas periferias. Revisitar a aula do Faveladoc realizada naquele contexto permite observar como 
práticas educativas locais podem operar como espaços de crítica coletiva, reelaboração afetiva e invenção epistêmica diante da 
persistência da violência estatal. 
 
 
Organizo a reflexão da seguinte forma. Na seção 2, recorro a autores que teorizam a desaprendizagem como desvinculação do medo 
colonial (Awayed-Bishara, 2023), superação da educação opressiva (Freire, 1970) e cura da epidermalização do racismo (Fanon, 
1986). Retomo também a etnografia de Rodrigo Borba (2016, 2019) sobre o regime discursivo essencialista no Sistema Único de 
Saúde (SUS), que exige que pessoas trans desaprendam identificações corporais anteriores para a redesignação de gênero – um 
contraponto que evidencia que a desaprendizagem não é, por si só, libertadora e deve ser analisada contextualmente. Na seção 3, 
apresento minha abordagem etnográfica e, em seguida, desenvolvo três estudos de caso sobre a aula do Faveladoc: a visão geral da 
professora sobre gênero, sexualidade e raça em um contexto militarizado; as percepções emergentes dos/das estudantes; e uma 
crítica em sala à preferência midiática por narrativas de sofrimento sobre pessoas negras. Concluo delineando o projeto normativo 
transperiférico (Windle; Fonseca Afonso, 2021) em que essa experiência educacional se insere. 
 
 
2 TEORIZAÇÕES SOBRE DESAPRENDIZAGEM NO SUL GLOBAL 
 
A teoria da desaprendizagem que esboço neste artigo se baseia principalmente no trabalho de Awayed-Bishara (2023), Borba (2016), 
Freire (1970) e Fanon (1986). Esses são intelectuais do Sul Global que elaboraram sobre educação, racialização, gênero e 
colonialismo. Paulo Freire, filósofo cujas experiências educacionais com camponeses no Brasil e no Chile se tornaram influentes em 
todo o mundo, oferece um ponto de partida importante. Em sua conhecida Pedagogia do Oprimido, Freire (1970) se propõe a 
delinear as estruturas opressivas de aprendizagem enraizadas no modelo educacional que ele chamou de “educação bancária”. Para 
Freire, a educação bancária – centrada em uma ideologia linguística na qual o conhecimento é visto como sendo depositado 
instrumentalmente pelo educador no estudante – é uma modalidade de alienação. Para Freire, a alienação é tanto um 
distanciamento da consciência da opressão quanto uma dualidade existencial. Essa última representa o fato de que os oprimidos 
aprendem a ser “[...] eles mesmos e os outros”, isto é, o opressor cuja imagem “introjetam” (Freire, 1970, p. 61).  
 
Freire explica que formas de opressão tendem a ser perpetuadas pelos próprios oprimidos, na medida em que estes acabam por 
replicar a linguagem da dominação. A recursividade da opressão – os opressores podem contar com os próprios oprimidos para 
manter estruturas sociais desiguais – é realizada especialmente pela educação bancária. Em atividades como exercícios mecânicos 
de redação, que não se baseiam na vida concreta e em situações reais de interação, a educação bancária transforma a linguagem em 



4 

 

S i l v a  |  P o r  u m a  p e r s p e c t i v a  s i t u a d a  d a  d e s a p r e n d i z a g e m . . .   

“[...] palavra oca, em verbosidade alienada e alienante” (p. 71). Baseado na montagem incoerente de frases a serem memorizadas e 
repetidas, esse tipo de atividade, para Freire (1970, p. 71), junta “[...] retalhos da realidade desconectados da totalidade em que se 
engendram e em cuja visão ganhariam significação”.2 Dado o esvaziamento da concretude semântica das palavras e o silenciamento 
da interlocução, Freire propõe uma prática específica de desaprendizagem, que ele chama de “desalienação” (p. 44). Isso inclui uma 
educação que leva o oprimido (i) a rejeitar a educação bancária em favor de uma educação dialógica e (ii) a desaprender a ser “seres 
para o outro” (pessoas que introjetam o opressor) e a se tornar “seres para si” (pessoas que tomam consciência das condições de 
opressão e buscam transformá-las) (p. 74).  
 
Frantz Fanon, psiquiatra afro-caribenho que testemunhou o colonialismo francês em sua terra natal, a Martinica, teorizou a 
dualidade psíquica na colônia. Como explica Stefania Pandolfo (2010, p. 27), Fanon “[...] descreve o sujeito racializado/colonizado 
como constituído pela intrusão violenta do Outro, o colonizador, no espaço psíquico do eu, uma intrusão que evacua o eu e o 
substitui pelo objeto venenoso da fantasia do Outro, um objeto com o qual o eu coincidirá”.  
 
Para Fanon (1964), o racismo faz parte de um processo mais amplo de subjugação militar e econômica. Em termos psíquicos e 
culturais, o racismo em um contexto colonial depende do que ele chama de aculturação, ou seja, “[...] a destruição de valores 
culturais, de modos de vida. A língua, o vestuário e as técnicas são desvalorizados” (Fanon, 1964, p. 33)3. Entre sociolinguistas, é bem 
conhecido o argumento de Fanon de que, para uma pessoa negra em uma situação colonial, falar francês “adequado” é falar como 
uma pessoa branca (Pinto, 2013; Rosa, 2019). Assim como Freire, Fanon usa o vocabulário da alienação para explicar como os 
sujeitos colonizados introjetam a inferioridade. Como psiquiatra, Fanon posicionou deliberadamente muitos de seus ensaios como 
parte de um “estudo clínico” (Fanon, 1986, p. 29). Assim, ele investe no diagnóstico da alienação psíquica por meio da qual os 
oprimidos introjetam “[...] um julgamento pejorativo” sobre suas “formas originais de existência” (Fanon, 1964, p. 38). Além disso, 
Fanon estava empenhado em curar a introjeção da dominação – ou em oferecer maneiras de desaprender. Desaprender a 
dominação racial implica, primeiramente, reconhecer que um processo de aprendizado anterior (e colonial) foi consolidado. Esse 
aprendizado prévio da inferioridade é principalmente econômico, envolvendo posteriormente “[...] a internalização [...] ou 
epidermalização [...] dessa inferioridade” (Fanon, 1986, p. 4).  
 
Reconhecer a operação econômica e psíquica do racismo pode abrir caminhos para expandir as formas de vida que foram reduzidas 
pela dominação. Como sugere Pandolfo (2018, p. 8), na fenomenologia médica de Fanon, essa expansão também significa um salto 
semelhante ao visto no trabalho de luto: “[...] o resultado criativo de uma realização da perda, uma interrupção que é também uma 
vinda fugitiva à vida” (ver Lopes; Facina; Silva, 2019). Ao lamentar um objeto de amor perdido, a pessoa enlutada também está 
criando condições para novos vínculos afetivos (Briggs, 2014). Na conclusão de Pele Negra, Máscaras Brancas, Fanon (1986) discorre 
sobre a transformação que pode ocorrer no processo de realização da perda. Ele diz: “Não sou prisioneiro da história. Não devo 
procurar ali o significado de meu destino. Devo me lembrar constantemente de que o verdadeiro salto consiste em introduzir a 
invenção na existência” (p. 179, ênfase no original). Em outras palavras, desaprender as condições de opressão que se aprendeu 
historicamente também implica abrir espaço para inventar e criar novas condições de existência.  
 
A sociolinguista palestina Muzna Awayed-Bishara (2023) tem investigado o processo de desculturação ou desnacionalização da 
juventude palestina por meio da educação colonizadora promovida pelo Estado de Israel. Segundo ela, um componente central da 
dominação militar e da vigilância sobre os palestinos é o que ela e colegas denominaram “educação colonizada” (Awayed-Bishara; 
Netz; Milani, 2022), que “[...] captura como Israel projetou a educação árabe para desnacionalizar e, particularmente, despalestinizar 
os estudantes árabes” (Awayed-Bishara, 2023, p. 5). Em sua etnografia, a autora mostra como essa política de vigilância se manifesta 
na educação das minorias árabes em Israel. Um de seus estudos de caso parte da observação de uma aula de inglês como língua 
estrangeira em uma escola palestina do ensino médio na Alta Galileia. Como introdução a uma discussão sobre uma escola 

 
2 Freire criticou a educação bancária por operar com um modelo de linguagem reificado, referencial e não dialógico (ver Bauman; Briggs, 2003), defendendo em seu 
lugar uma educação dialógica e baseada na prática, em sintonia com reivindicações populares. No entanto, atividades de linguagem que a distanciam da interação 
precisam ser analisadas contextualmente. Após o conflito militar que dividiu o Chipre entre falantes de grego e de turco, Constadina Charalambous investigou 
etnograficamente o ensino posterior de turco a cipriotas gregos (ver Charalambous, 2013; Charalambous; Charalambous; Rampton, 2017). Em um cenário 
(in)securitizado, marcado pelo trauma do conflito armado, professores passaram a ensinar turco como uma “ferramenta”, dissociando-o de sua indexicalidade 
política. Nesse caso, o ensino “descontextualizado” foi eficaz para mitigar afetos que associavam o turco à língua do “inimigo”.  
3 As traduções para o português de trechos de textos consultados em língua estrangeira foram realizadas por mim. 



5 

 

F ó r u m  L i n g u í s t i c o ,  F l o r i a n ó p o l i s ,  v .  2 2 ,  p .  1 - 1 7 ,  2 0 2 5   

revolucionária nos Estados Unidos, a professora Samira usou a palavra árabe thawra (revolução) (Awayed-Bishara; Netz; Milani, 
2022, p. 1059). Ao notar que estudantes associavam o termo à Primavera Árabe e à condição palestina, Samira, consciente de sua 
obrigação com o Ministério da Educação israelense de evitar debates políticos, recorreu a estratégias discursivas de vigilância – e até 
de silenciamento – para despolitizar completamente a discussão em sala. Awayed-Bishara e seus colegas descrevem, em detalhes, o 
atrito entre essas estratégias da professora – como a tradução de termos árabes para o inglês, buscando esvaziá-los de seu conteúdo 
político – e as tentativas dos/das estudantes de politizar a dominação colonial da Palestina. 
 
Em seu trabalho sobre a pedagogia do sumud (a palavra árabe para resiliência), Awayed-Bishara (2023) examina mais de perto o 
desaprendizado que essa pedagogia tem efetuado entre jovens palestinos em Israel. Com base em entrevistas com membros do 
Movimento da Juventude na cidade de Haifa e com Big Sam, um artista de hip-hop, Awayed-Bishara (2023, p. 5) examina como 
jovens palestinos se envolvem com a pedagogia do sumud “[...] como um modo de ser palestino revolucionário e libertador 
específico que codifica um potencial libertador para a humanidade (conforme Freire)”. Assim como Freire (1970) observou a luta 
dos camponeses em desafiar estruturas econômicas na América Latina que se beneficiavam de seu analfabetismo, Awayed-Bishara 
(2023) examina como jovens palestinos, por meio de diferentes estratégias discursivas, desafiam o medo colonial e se recusam a ficar 
em silêncio sobre política. Awayed-Bishara é explícita quanto ao fato de que a pedagogia do sumud é, uma prática de 
desaprendizagem: “Desafiar a política do silenciamento implica aprender como se tornar palestinos liberados por meio da 
desaprendizagem das práticas coloniais de despalestinização” (p. 12 grifo da autora). 
 
O sociolinguista Rodrigo Borba também se dedica a uma teoria da desaprendizagem. No Brasil, o processo transexualizador envolve 
dois anos de cuidados médicos e psicológicos exigidos para que pessoas transexuais tenham acesso a cirurgias de redesignação de 
gênero e terapia hormonal. Em sua etnografia, Borba (2016) mostra que a produção de “transexuais verdadeiros” – sujeitos 
considerados aptos ao tratamento pelo sistema de saúde – constitui uma trajetória de desaprendizagem. Acompanhando pessoas 
transexuais durante esse processo e observando suas interações dentro e fora da clínica de gênero, o autor nota que usuárias e 
usuários “[...] desaprendem gradualmente suas formas particulares de entender sua identificação de gênero e [gradualmente] 
adotam [...] sinais que performativamente” (p. 160) as fazem parecer mais legíveis como “transexuais verdadeiras” aos olhos do 
sistema de saúde. Esse modelo, explica Borba (2019, p. 21), é um amálgama de discursos que circulam por instituições como a 
Associação Americana de Psiquiatria, a Organização Mundial da Saúde e o SUS, e que reduzem uma diversidade de desejos, práticas, 
experiências, ambivalências e dores a um enquadramento biomédico que “[...] patologiza a transexualidade como um transtorno 
mental”. 
 
O trabalho de Borba indica que desaprender certos signos ou práticas não é, por si só, crítico, emancipatório ou libertador. Sua 
etnografia destaca a importância de analisar a desaprendizagem de forma contextualizada. Para algumas interlocutoras que 
buscavam a cirurgia de redesignação sexual, isso implicava, por exemplo, silenciar o prazer com a genitália de nascimento durante 
as consultas médicas. Sabendo que o modelo biomédico espera a aversão a essa genitália, algumas usuárias mentiam para se 
enquadrar na figura do “transexual verdadeiro” e obter aprovação para a cirurgia – nesse caso, a desaprendizagem funcionava como 
uma tática de sobrevivência. Borba também observou outras estratégias locais, como o uso de roupas mais estereotipadamente 
femininas nas consultas, adotado por interlocutoras que não correspondiam ao modelo de feminilidade esperado pelos médicos – 
embora isso não refletisse, necessariamente, o modo como se vestiam em outros contextos. Seu relato é especialmente relevante por 
situar a desaprendizagem como um processo contextual, estratégico e variável. Uma abordagem situada e empírica, como a 
etnográfica, é fundamental para evitar romantizações ou prefigurações da desaprendizagem em uma formação social específica. 
 
Uma possível objeção à teorização da desaprendizagem apresentada até aqui seria questionar em que medida ela difere de 
abordagens que entendem a aprendizagem como um processo de desaprender conhecimentos e hábitos anteriores – como a teoria 
da aprendizagem transformadora de Jack Mezirow (2018), que propõe que, na educação de adultos, aprender envolve não apenas 
adquirir novos saberes, mas também transformar profundamente perspectivas, crenças e identidades. Ao destacar perspectivas do 
Sul Global sobre desaprendizagem, meu objetivo foi oferecer uma metáfora coletiva para confrontar legados coloniais ainda 
reproduzidos por instituições como a escola. Essa proposta dialoga com abordagens que enfatizam as transformações habituais e 
políticas promovidas pela educação crítica (Windle; de Araújo Rosa, 2023), assim como com trabalhos em sociolinguística, 
antropologia linguística e linguística aplicada, onde desaprender é visto como forma de ressignificar o conhecimento. Na linguística 



6 

 

S i l v a  |  P o r  u m a  p e r s p e c t i v a  s i t u a d a  d a  d e s a p r e n d i z a g e m . . .   

aplicada, Fabrício (2006, p. 45) sugere que o campo pode constituir um “espaço de desaprendizagem”, caracterizado por uma 
constante “[...] suspeita dos sentidos habituais, movendo-se de maneira contínua e autorreflexiva” (Fabrício, 2006, p. 61). Esse 
movimento, que ela chama de descaminho, abre espaço para explorar territórios nômades como a arte e as perspectivas periféricas 
frequentemente marginalizadas na produção acadêmica hegemônica. Um esforço semelhante aparece na antropologia linguística 
com Briggs (2021), em Unlearning: Rethinking Poetics, Pandemics, and the Politics of Knowledge, que reúne mais de quatro décadas 
de etnografia conectando poética e performance aos desafios do colonialismo, ao mesmo tempo que questiona os próprios gêneros 
científicos usados para narrar o conhecimento. Em sintonia com Fabrício (2006), Briggs inverte a hierarquia tradicional entre 
pesquisador e pesquisado, posicionando interlocutores historicamente marginalizados – líderes comunitários, povos indígenas, 
artistas e outros sujeitos nas bordas do capitalismo – como autores de teorias centrais em sua obra. 

 

Essas perspectivas propõem novos vocabulários e formas de compreender preocupações sociais e ecológicas contemporâneas, 
contribuindo para um cenário intelectual mais inclusivo e diverso. A desaprendizagem implica uma reorientação das agendas 
humanísticas na educação e na pesquisa, alinhando-as mais diretamente aos desafios atuais. Também questiona a terceirização de 
pautas educacionais às tecnologias e incentiva a adoção, na academia, de gêneros alternativos de escrita que expressem a diversidade 
das experiências e perspectivas humanas. Com base nessa revisão teórica, passo a descrever, na próxima seção, meu campo de 
pesquisa e minha postura etnográfica. 

 

 

3 (IN)SECURITIZAÇÃO, ETNOGRAFIA E O CAMPO 
 

Desde 2012, venho interagindo com ativistas e moradores do Complexo do Alemão, conjunto de doze favelas com cerca de 80 mil 
habitantes. No início do trabalho de campo, eu morava em Copacabana, bairro de classe média alta do Rio de Janeiro. Em diversas 
ocasiões, ouvi comentários e li reportagens que reiteravam o estigma das favelas como espaços produtores de violência, sobretudo 
devido à presença de facções do tráfico de drogas desde os anos 1980 (ver Machado da Silva, 1999; Machado da Silva; Menezes, 2019; 
Valladares, 2019). Como aprendi com a sofisticada produção acadêmica sobre periferias urbanas no Brasil, as favelas – surgidas no 
fim do século XIX, quando ex-escravizados e seus descendentes passaram a ocupar morros desabitados – carregam esse estigma 
desde sua origem, em parte por serem majoritariamente habitadas por pessoas negras (Machado da Silva; Menezes, 2019; Souza, 
2020; Valladares, 2019).  

 

A pesquisa de campo, inicialmente desenvolvida com Adriana Lopes e Adriana Facina, tinha como foco práticas de letramento e 
cultura em três favelas do Complexo. Nosso principal contato era a ONG Raízes em Movimento, coletivo de moradores que 
promove ações em direitos humanos, geração de renda e produção cultural. Aos poucos, fui me familiarizando com as dinâmicas 
de (in)segurança que atravessavam as atividades que acompanhávamos. Em uma ocasião, por exemplo, entrevistávamos o MC e 
ativista Raphael Calazans em frente à estação do teleférico (hoje desativado) quando fomos interrompidos duas vezes por agentes 
armados. Primeiro, por um motociclista que nos observou por alguns minutos – mais tarde soubemos tratar-se de um olheiro do 
tráfico. Quando nos disseram que era “seguro” continuar, a entrevista foi novamente interrompida pela polícia, que passou devagar, 
em postura claramente intimidadora (para o relato completo, ver Rampton; Silva; Charalambous, 2024). Como explico a seguir, 
nessa visita de campo vivenciamos a vigilância de dois regimes normativos em disputa pelo controle territorial da favela: o “crime” 
(isto é, os traficantes) e o “Estado” (isto é, a polícia). 

 

Ao conviver com colegas de bairros de classe média alta e com moradores da favela, percebi que a noção de “segurança” assumia 
sentidos bastante distintos para cada grupo. Meus colegas de classe média viam as estratégias de segurança pública como positivas 
para a favela e para a cidade, apoiando especialmente o experimento de “pacificação” policial, que implantou policiamento 
permanente em algumas favelas para tornar o Rio “seguro” durante a Copa de 2014 e as Olimpíadas de 2016 (Menezes, 2024; Silva; 
Facina; Lopes, 2015). Novos policiais foram contratados e, para diferenciar a pacificação do policiamento convencional, seriam 
treinados segundo um modelo de “policiamento de proximidade” (Franco, 2018). Já meus colegas ativistas e alguns moradores viam 
essa presença policial com desconfiança. Um deles me disse que, se por um lado algum nível de presença policial era necessário, por 
outro os novos agentes apenas reproduziam práticas antigas que criminalizam grupos racializados como “inimigos” (Franco, 2018). 



7 

 

F ó r u m  L i n g u í s t i c o ,  F l o r i a n ó p o l i s ,  v .  2 2 ,  p .  1 - 1 7 ,  2 0 2 5   

Como evidenciado na entrevista com Calazans, as recém-criadas Unidades de Polícia Pacificadoras (UPPs) passaram a disputar o 
controle do território com outro grupo armado e vigilante já presente: o varejo de drogas.4 
 
Essas diferentes percepções de segurança – para uns, a repressão policial vista como benéfica; para outros, em disputa com o regime 
armado existente – revelam a complexidade das práticas de securitização no Brasil. Neste artigo, sigo a perspectiva de pesquisadores 
de estudos críticos de segurança em relações internacionais (e.g., Bigo; Mc Cluskey, 2017) e sociolinguística (e.g., Rampton; 
Charalambous, 2019), que buscam desessencializar a noção de “segurança”. Como vimos, o que é segurança para uns pode ser 
insegurança para outros. Embora eu tenha introduzido a securitização como uma lógica de governança baseada em vigilância 
excepcional, e não no estado de direito, é impossível postular uma definição universal de segurança. Como afirmam Mc Cluskey, 
Rampton e Charalambous (2022, p. 26), “[...][a] tentativa de localizar um princípio unificador ou uma metanarrativa em torno da 
'segurança' é sempre [...] uma busca por uma posição dominante, que apaga e invisibiliza lutas, disputas e controvérsias”. Os autores 
também defendem que a noção de “insegurança” deve ser desessencializada (ver Bigo, 2016), pois ela pode assumir diferentes 
significados dependendo da perspectiva de quem a utiliza. Como segurança e insegurança frequentemente coexistem no mesmo 
campo de disputas, teóricos críticos preferem falar em (in)segurança ou práticas de (in)securitização.  
 
Pensar a (in)securitização nas favelas envolve compreender não apenas que a repressão e o policiamento violento têm sido as 
principais estratégias do Estado brasileiro para lidar com territórios periféricos, mas também que, nessas regiões, o monopólio da 
força não é exclusivo do Estado. O chamado “mundo do crime” também exerce poder e disputa com o Estado a legitimidade de 
governar as periferias (Feltran, 2020; Machado da Silva, 1999). Em áreas de classe média como Copacabana, os moradores 
reconhecem o Estado como referência normativa e recorrem a ele, por meio de instituições como o sistema judiciário, em caso de 
crime. Já nas periferias, um roubo, por exemplo, pode ser resolvido com base nas regras do outro regime normativo – o do “crime” 
– que atua localmente segundo suas próprias formas de regulação (Feltran, 2020). 
 
Os dados discutidos a seguir foram produzidos em um território atravessado por essa dinâmica de (in)securitização. Em 2021, 
durante os meses em que participei on-line do Faveladoc, várias aulas foram interrompidas por tiroteios – expressão do confronto 
armado entre Estado e “crime” (Menezes; Cavalcanti; Monteiro-Macedo, 2024) A aula analisada a seguir foi momentaneamente 
afetada por um desses episódios. Pouco mais de uma hora após o início, a estudante Maria escreveu no chat que precisaria sair 
porque havia um tiroteio no Adeus, a favela onde mora. A professora não havia visto a mensagem, e Manu, jovem estudante negro, 
interrompeu-a para explicar o que estava acontecendo: 

 
Joice:  As mulheres, né, que reproduzem os homens que reproduzem  
             [já a diferença 
Manu:   [Joice:: rapidinho= 
Joice:                                =Oi 
Manu: A Branca falou aqui no chat que vai ter que sair porque lá no Adeus tá dando tiro.  
Joice: Ah, tá bem (.) cuidado aí,  Branca (1.5s) E aí, vamos lá à reprodução, né, as mulheres que têm muitos filhos e são julgadas...5   

 
Observe que Joice aparentemente dá pouca importância ao fato de que um tiroteio no Adeus impede Branca de permanecer na aula. 
Em resposta a Manu, ela diz que entende ("Ah, tá bem") e pede que Branca se cuide. Alguns segundos depois, retoma o enquadre de 
"explicação". Uma leitura apressada poderia sugerir indiferença diante da situação difícil de Branca. No entanto, Joice tem investido, 

 
4 Como parte da ética do trabalho de campo, discuto com os participantes os nomes que serão usados para me referir a eles. Neste artigo, com exceção de Raphael 
Calazans e Joice Lima, todos os outros nomes de participantes são pseudônimos. 
 
5 Para dar ênfase à dinâmica conversacional, a transcrição deste excerto, diferentemente dos demais, utiliza as seguintes convenções do sistema de convenção 
proposto por Gail Jefferson (2004):   
(.) Micropausa; 
(0.7) Pausa cronometrada, longa o suficiente para pausa mais longa; 
= Indica que não houve pausa entre as frases; 
[ ] Falas sobrepostas ou interrupção; 
:: Som prolongado; 
 



8 

 

S i l v a  |  P o r  u m a  p e r s p e c t i v a  s i t u a d a  d a  d e s a p r e n d i z a g e m . . .   

nesta aula e em suas redes de ativismo, na construção de condições coletivas para sobreviver ao fogo cruzado nas periferias. 
Localmente, advertir a estudante a se cuidar parece ter sido a ação mais eficaz. A longo prazo, contudo, ela e outros ativistas atuam 
para enfrentar essa disputa armada. Só um envolvimento etnográfico com esse cenário sociolinguístico permite entender sua atitude 
como parte da criação de condições de resistência, e não como descaso. 
 
Michael Silverstein (1985, p. 220) propõe que um engajamento etnográfico com a linguagem implica tratar os enunciados de campo 
como “fatos linguísticos totais”, ou seja, como a “[...] interação mútua e instável de formas simbólicas, contextualizadas em situações 
de uso humano interessado e mediadas pelo fato da ideologia cultural”. Nesse espírito, tenho buscado, com colegas da academia, 
colaborações com sujeitos das favelas para compreender seu “uso humano interessado” de recursos linguísticos, tecnologias e redes 
de cooperação. No contexto ativista, esse uso é mediado por uma “ideologia cultural” que entende o cenário sociolinguístico da 
periferia como marcado pela (in)segurança e pelo legado da exploração capitalista da escravidão no Brasil (Souza, 2020). Como 
veremos, Joice estava construindo com a turma uma perspectiva crítica da vida social em um contexto militarizado. A aparente falta 
de “atenção” à fala de Branca só pode ser compreendida no marco mais amplo da luta por uma segurança pública mais democrática. 
 

4 DESAPRENDENDO OS LEGADOS COLONIAIS DE GÊNERO, SEXUALIDADE E RAÇA 
 
“Temos que discutir gênero a partir de um contexto de militarização” 
Joice Lima 
 
A aula do Faveladoc analisada aqui, intitulada Gênero, segregação e cultura, foi ministrada por Joice Lima, mulher negra, cientista 
social e ativista do coletivo Raízes em Movimento. Em diálogo com os jovens participantes, Joice buscou situar a discussão sobre 
gênero, sexualidade e raça no contexto da periferia, afirmando querer abordar esses temas a partir do lugar de fala da turma, “dos 
corpos da periferia e da favela”. Como vimos, favelas e periferias estão entre os territórios mais afetados pela (in)securitização no 
Brasil. A aula ocorreu em 13 de maio de 2021, apenas sete dias após uma operação policial na favela do Jacarezinho resultar na morte 
de 28 pessoas. Parte da Operação “Exceptis” (referência ao termo “excepcional”), a incursão foi oficialmente motivada pelo combate 
ao recrutamento de crianças pelo tráfico de drogas, mas se intensificou após a morte de um policial em confronto com traficantes 
(Mello; Berta, 2021). Considerada uma das ações mais letais da história do Rio de Janeiro, essa operação serve de base para que Joice 
posicione sua discussão sobre gênero “a partir de um contexto da militarização”. Em suas palavras: 
 
Esse último acontecimento que é a Chacina do Jacaré, né? É fundamental que a gente parta pra discutir gênero a partir de um 
contexto de militarização. A gente tem discutido gênero comumente na academia a partir de conceitos europeus, né? Isso aí, acho 
que quem conseguiu ter acesso a essas leituras de alguma forma na academia ou ouviu algumas falas. A gente rapidamente identifica 
que muitos conceitos não fazem parte da realidade periférica. 
 
As/os estudantes tinham trajetórias educacionais diversas, variando de jovens do ensino médio a universitárias/os, além de 
participantes mais velhos com pouca escolaridade formal, mas grande experiência em ativismo comunitário – um deles, inclusive, 
com pós-doutorado. Joice demonstra estar atenta a essa heterogeneidade ao reconhecer que algumas pessoas tiveram “[...] acesso a 
essas leituras de alguma forma na academia”. Ainda assim, independentemente desse acesso, ela propõe o desafio coletivo de 
desaprender “[...] a discut[ir] gênero [...] a partir de conceitos europeus”, pois, como afirma, “[...] muitos conceitos (europeus) não 
fazem parte da realidade periférica”. Desaprender, nesse caso, não significa descartar perspectivas como o gênero enquanto 
construção performativa (Butler, 1990) ou cultural (Rosaldo, 1980), mas sim situá-las criticamente. Joice adota uma abordagem 
construcionista, afastando-se de visões essencialistas, ao mesmo tempo em que destaca a necessidade de pensar o gênero a partir das 
experiências concretas da periferia. 
 
Um dos conceitos locais que diferem da realidade europeia é justamente a característica mais evidente de que corpos racializados e 
generificados nas favelas são aqueles vulneráveis ao violento racismo antinegros brasileiro. Assim, Joice faz uma caracterização 
inicial do gênero e da racialização em termos da violência à qual os corpos na favela estão sujeitos. Para discutir gênero em um 
contexto de (in)securitização, ela fala de corpos “masculinos e masculinizados” e de corpos “femininos e feminilizados”. O primeiro 



9 

 

F ó r u m  L i n g u í s t i c o ,  F l o r i a n ó p o l i s ,  v .  2 2 ,  p .  1 - 1 7 ,  2 0 2 5   

termo se refere não apenas às pessoas socialmente percebidas como homens, mas também àquelas cujos corpos são socialmente 
lidos como masculinos. Na descrição inicial de Joice,  

 
Os corpos masculinos ou masculinizados eles são os corpos que são os mais fáceis da bala. São os corpos matáveis 
diretamente, né? Um exemplo desse corpo masculino e masculinizado que sofre violência foi em 2014, no morro 
da congonha, me corrijam se eu estiver errada, acho que é ali pros lados de Madureira. A Claudia Ferreira ela foi 
assassinada indo comprar pão. Ela tinha esse corpo masculinizado e ela foi confundida com um traficante. Pelo 
menos foi a notícia na época. Eu trago a Claudia principalmente para exemplificar. Era uma mulher, né? Uma 
pessoa do sexo feminino. Mas masculinizada aos olhos do estado. E que vira alvo de violência, que é assassinada 
por conta disso. 

 
O assassinato de Claudia Ferreira ganhou notoriedade no Rio de Janeiro. A caminho da padaria pela manhã para comprar pão, ela 
foi confundida com uma traficante de drogas e baleada pela polícia. Em sua defesa, a polícia alegou posteriormente que “a xícara de 
café que Claudia carregava teria sido confundida com uma arma” (Carvalho, 2020, p. 6). Em sua aparente tentativa de ajudar, os 
policiais colocaram Claudia na viatura policial, mas seu corpo caiu do carro e foi arrastado por cerca de 300 metros. Os moradores 
filmaram o ato e as imagens foram rapidamente entextualizadas na mídia. Muitos jornais se referiram a Claudia não pelo seu nome, 
mas como “a mulher arrastada” – uma denominação sensacionalista que apagava seu nome e infligia violência simbólica adicional. 
 
Joice acrescenta outra dimensão ao assassinato de Claudia: o fato de seu corpo negro ter sido lido pela polícia como masculinizado. 
Os corpos negros masculinos ou masculinizados, como explica Joice, “são os mais fáceis da bala”. As pessoas mortas no massacre do 
Jacaré, por exemplo, eram todas do sexo masculino. 
 
Antes de descrever os corpos “femininos e feminizados” na favela, Joice sugere um exercício específico. Ela mostra à classe uma 
imagem que o fotógrafo Mauro Pimentel capturou de um protesto no Jacarezinho após o massacre (veja a Figura 1). Em seguida, 
ela faz a pergunta transcrita abaixo: 

 
Joice: A gente tá vendo aí pessoas se manifestando, obviamente tão fazendo um protesto dentro da favela. A 
maioria das pessoas na favela são aparentemente de que gênero? 
Manu: mulheres 

 

 
Figura 1: Pessoas protestando após massacre policial na Favela do Jacarezinho 

Fonte: Mauro Pimentel, AFP Rio de Janeiro (2021) 

 
Joice mostra à turma uma imagem de uma prática familiar – um protesto na favela. Mas ela também desfamiliariza sua percepção 
visual, chamando a atenção para uma característica notável da imagem, ou seja, o fato de que a maioria das pessoas na linha de frente 



10 

 

S i l v a  |  P o r  u m a  p e r s p e c t i v a  s i t u a d a  d a  d e s a p r e n d i z a g e m . . .   

do protesto são lidas como mulheres. Joice então conecta essa percepção emergente com uma explicação mais detalhada sobre a 
linha de frente do atendimento nas periferias. Ela pergunta aos alunos: 
 

Quem é que vai lutar por esse homem que foi preso, por esse homem que foi morto? Quem é que tá na linha de 
frente? Da luta por justiça por esses corpos? Vocês já pararam pra pensar quem é que se organiza em 
movimentos? Quem é que vai fazer a visita? Quem é que vai levar o alimento? Quem é que corre atrás do defensor 
público? Qual é o gênero que se predispõe? 

 
Em perguntas que levam a turma a desaprender conhecimentos prévios sobre gênero, Joice chama a atenção para o fato de que as 
mulheres, em um contexto militarizado, são as que organizam o atendimento àqueles que mais desproporcionalmente sofrem com 
a violência armada no país, os homens. Joice, no entanto, não deixa de destacar a violência sofrida pelos corpos femininos e 
feminilizados: “Ao mesmo tempo que a gente tem esse corpo masculinizado que é alvo da violência, o corpo feminilizado ele sofre 
outras formas de violência dentro desse contexto de militarização. É o corpo sujeito a abusos”. Os abusos exemplificados por Joice 
– como as expectativas na favela de que mulheres não devem se divertir após o luto pelos filhos ou o estigma da classe média de que 
as mulheres negras são “fábricas de produzir marginais” – apontam para o impacto do patriarcado e do racismo nos julgamentos 
morais de gênero em um contexto militarizado. 
 
4.1 PERCEPÇÕES EMERGENTES DE GÊNERO E SEXUALIDADE 
 
Nesta seção, elaboro sobre instâncias textualmente observáveis de desaprendizagem durante a aula. Diversos comentários feitos 
pelas/os estudantes são um evidente diálogo com a perspectiva de Joice sobre gênero e sexualidade. Como vimos, o conhecimento 
que Joice constrói cumulativamente difere do que ela chama de visões “europeias” de gênero, em que a performance de gênero não 
é imediatamente percebida como afetada pela (in)securitização. Um ponto importante nos estudos etnográficos e interacionais 
sobre a linguagem é que o significado não surge de mentes individuais que comunicam livremente o conteúdo de seus pensamentos. 
Muito menos esse significado é autocontido apenas em formas linguísticas. Em vez disso, o significado é o resultado da interação 
semiótica entre os atores, suas histórias, seus recursos para produção de significado e as restrições sociais à sua agência (Duranti, 
2015). Nessa visão, uptakes (ou enunciados que indicam apreensão) de enunciados anteriores são importantes porque podem 
demonstrar como determinadas unidades textuais produzem efeitos em “atividades subsequentes de outros” (Agha, 2007, p. 3, ver 
também Austin, 1962; Borba, 2016; Ottoni, 2002). Os uptakes podem ainda demonstrar como as unidades textuais são “[...] 
incorporadas em práticas amplamente rotinizadas que dependem dessas unidades e as reproduzem, ou pela conversão em artefatos 
de um tipo mais durável” (Agha, 2007, p. 3). Sugiro que a caracterização de Joice sobre gênero e sexualidade em um contexto 
militarizado seja vista como o “substrato” (Goodwin, 2018) a partir do qual surgiram percepções adicionais sobre a vida social na 
favela em sala de aula.  
 
Goodwin (2018, p. 32) introduz a noção de substrato para se referir a “[...] qualquer enunciado, ou outra fonte pública, [que] está 
sendo usado como ponto de partida para as operações usadas para construir uma ação subsequente”. Inspirado por definições da 
sociolinguística – onde o “substrato linguístico” é a língua que serve de base para transformações na criolização – e da bioquímica – 
onde o substrato é a molécula sobre a qual uma enzima atua, gerando novos produtos (p. 39) –, o autor discute a importância da 
“história entre enunciados” (p. 37). Na interação, os atores constantemente recorrem a unidades textuais ou semióticas anteriores 
para construir seus enunciados atuais, que, por sua vez, podem se tornar substratos de falas futuras. Ele adverte, contudo, que a ideia 
de substrato pode, como observa Ingold (2011), sugerir uma homogeneização – como se fosse uma “superfície em branco” moldada 
por um agente externo (Goodwin, 2018, p. 39). Ao contrário disso, para Goodwin, os substratos são unidades interacionais 
heterogêneas, polifônicas e contingentes. Mais do que elementos textuais, constituem “[...] paisagens semióticas imediatamente 
presentes, com recursos bastante diversos, que receberam sua forma atual por meio das sequências transformadoras de ação que 
culminam, neste momento, na ação atual” (Goodwin, 2018, p. 39). 
 
Nessa “paisagem semiótica imediatamente presente”, Joice mobiliza um discurso sobre gênero, sexualidade e raça que dialoga com 
os estudos e o ativismo do feminismo negro, assim como com o debate sobre a (in)securitização das periferias. Uma marca das 
respostas dos/das estudantes à sua fala é a elaboração de experiências vividas que ressoam com a perspectiva discutida. Essas 



11 

 

F ó r u m  L i n g u í s t i c o ,  F l o r i a n ó p o l i s ,  v .  2 2 ,  p .  1 - 1 7 ,  2 0 2 5   

respostas frequentemente incluem expressões como “agora eu percebi”, sinalizando uma percepção emergente. Manu, por exemplo, 
compartilha sua atuação voluntária no Comitê de Crise do Complexo do Alemão, criado por coletivos locais para distribuir 
alimentos e outros recursos aos moradores durante o confinamento da COVID-19: 

 
Agora eu percebi que realmente a maioria das pessoas que iam fazer é, as entrevistas, os encontros com as 
assistentes sociais eram mulheres. E até quando elas chegavam, quem ia atender elas era uma mulher também 
né?  

 

Para Manu, o papel de liderança das mulheres na linha de frente do atendimento durante a emergência de saúde da COVID-19 não 
era autoevidente. Ele percebe isso ao interagir com Joice. Com base nas inferências da aula, o jovem estudante delineia um cenário 
de gênero que identifica como mulheres as pessoas que buscam alimentos para suas casas e as que atuam no comitê de crise. Ricardo, 
um participante mais velho e ativista do Raízes em Movimento, também elabora percepções emergentes:  

 

Eu queria falar que tua fala desconcerta o olhar tradicional sobre essa questão de gênero. Gênero a gente vai 
pensar na maioria das vezes como o feminino, né? Mas você amplia. Talvez valesse a pena buscar algum tipo de 
pesquisa que pudesse estar falando por exemplo da quantidade de suicídio e de abandono do lar por parte do 
homem, por conta dessa relação do corpo matável, do alcoolismo, que você relata. Quais são as causas disso? Eu 
acho que tem uma pressão social muito grande de estar trabalhando. Eu vivo isso.  

 

Assim como outros estudantes, Ricardo fala sobre sua própria experiência: “Eu acho que tem uma pressão social muito grande de 
estar trabalhando. Eu vivo isso”. Esse comentário específico responde a um momento anterior, quando Joice criticou a visão de que 
os homens não devem parecer emocionalmente frágeis. Ricardo afirma textualmente que o quadro geral que Joice trouxe desafia o 
“olhar tradicional [sobre] gênero”. Ele acrescenta: “Gênero a gente vai pensar na maioria das vezes como o feminino, né?” O uso de 
“a gente” aqui é significativo, pois sugere que ele compartilhava a percepção tradicional. Ao afirmar que gênero também tem a ver 
com corpos masculinos e ao elaborar sua experiência como homem negro, Ricardo sinaliza, portanto, um conhecimento emergente 
que desafia a visão tradicional. Ele também entextualiza outros elementos da discussão de Joice, transformando-os em uma pergunta 
sobre estudos acadêmicos que abordam o sofrimento psíquico de homens negros (“suicídio e abandono do lar”) em um contexto 
de militarização (homem negro como “corpo matável”) e precarização econômica (que, na explicação de Joice, restringe as opções 
de lazer na favela, transformando bares e álcool em alternativas fáceis de entretenimento para os homens). De diferentes maneiras, 
o comentário de Ricardo mostra que o substrato de Joice gera transformações e permite o surgimento do novo.  

 

Durante a aula, Joice também elaborou sobre a introjeção de estruturas de dominação por sujeitos periféricos – um ponto que ecoa 
a dinâmica da “intrusão” de discursos coloniais e racistas. Por exemplo, em diferentes momentos, ela fala sobre a reprodução do 
sexismo por mulheres e do racismo por negros: 

 
Até porque nós mulheres reproduzimos machismo. Eu sou prova viva disso. Eu reproduzo e faço piadas sem 
noção que só depois eu me toco do quão machista eu tô sendo. A questão é que estamos em constante construção 
e ir se observando, porque a gente comete deslizes. Quantos de nós aqui que somos negros não reproduzimos 
piadas racistas em algum momento da nossa vida? Sem ter tanta consciência ou até tendo consciência. É que tem 
coisas que estão tão enraizadas que fazem parte do cotidiano. 

 

Como sugere Joice, por fazerem parte da estrutura da sociedade, o sexismo e o racismo “estão tão enraizad[os] que fazem parte do 
cotidiano”. Desvencilhar-se dessas estruturas de dominação não é algo que acontece de uma vez por todas: “A questão é que estamos 
em constante construção e [temos de] ir [nos] observando”. É por isso que Joice reconhece que, às vezes, “comete deslizes” e faz 
piadas sexistas, e convida a turma a refletir sobre deslizes semelhantes. A posição de Joice é que o racismo e o sexismo são legados 
duradouros, e enfrentá-los é uma tarefa contínua.  

 

Em suas respostas à dinâmica de introjeção/reprodução, as/os estudantes deram exemplos de como reproduziam a dominação. 
Duas estudantes, Kátia e Marina, reconheceram ter se envolvido em práticas de bullying contra pessoas LGBTQIAPN+ em sua 



12 

 

S i l v a  |  P o r  u m a  p e r s p e c t i v a  s i t u a d a  d a  d e s a p r e n d i z a g e m . . .   

infância. É interessante notar que ambas ressaltaram que o bullying contra outras pessoas fazia parte da intrusão da lesbofobia contra 
elas mesmas, que viriam a se assumir como lésbicas mais tarde na vida:  

 
Kátia: Ah, eu era aquela criança que fazia bullying... Então eu acho que eu já fiz muita pessoa se sentir mal um 
dia na vida. Até- até eu descobrir que minha opção sexual também era uma opção sexual, que para a sociedade, 
para o mundo, era algo ruim. Vão te dizer, lá em casa era o demônio no meu corpo. E então foi daí que eu 
comecei a perceber o quanto eu fiz pessoas ruins e o quanto as pessoas me fez ruim em me julgar como um 
demônio por eu gostar de mulher.  
 
Marina: é muito engraçado isso, porque quando eu descobri que- que minha mãe era homossexual, eu comecei 
a ter e comecei a ter muita raiva de mulher lésbica, porque eu me identificava também enquanto mulher lésbica 
porque eu sentia aquelas coisas. Não entendia porque eu me apaixonava pela- pelas professoras e não pelos 
professores. E aí eu ficava, isso é um absurdo, porque a sociedade sempre fez isso com a minha mãe e aí eu 
reproduzia também com ela e comigo, né? E aí por isso que eu digo que ninguém tinha que me aceitar. Quem 
tinha que me aceitar era eu. As pessoas têm que me respeitar. 

 
Observe que Kátia e Marina não estão apenas falando sobre como reproduziram estruturas de dominação no passado. Elas também 
falam abertamente sobre sua sexualidade, elaborando sobre a LGBTQIAPN+-fobia que elas mesmas haviam introjetado para 
disfarçar desejos que tentavam reprimir. Esses comentários também mostram que a aula em questão era um ambiente adequado 
para que as/os estudantes pudessem falar sobre sua condição. Essa abertura para diferentes formas de expressar a orientação sexual 
também levou participantes como Manu, que se identifica como heterossexual, a se perguntar como lidar com a reprodução do ódio 
contra pessoas LGBTQIAPN+: 
 

Dessa parada aqui a que a Kátia falou, da questão do bullying, né? Não é a primeira vez que eu vejo alguém 
fazendo isso. Quando eu era mais novo, no ensino fundamental, eu tinha um amigo que ele era muito surtado. 
Assim, com essas paradas de ficar zoando as pessoas, qualquer pessoa que ele via, ah, “viadinho, não sei o quê,” 
né? E hoje em dia ele é tipo, um gay assumido e tudo mais [...] A gente já é velho, né, as crianças que a gente vê, a 
gente tem que tentar educar de uma forma diferente para eles não crescerem reproduzindo esse ódio em outras 
pessoas. E quando crescer, se arrepender igual a gente fez.  

 
O comentário de Manu toma as palavras anteriores de Marina e Kátia como substratos. Iterando a organização semântica dos 
substratos das participantes, ele oferece um exemplo sobre bullying praticado por um colega de classe na infância – um 
comportamento homofóbico contra outras crianças que buscava esconder sua própria homossexualidade. Vale a pena observar o 
que Manu cria a partir do paralelismo de experiências: além de se referir ao passado, ele reflete sobre o que pode ser feito no presente 
e no futuro para combater a “reprodução do ódio”. Ele sugere justamente “educar [as crianças] de uma forma diferente, para eles 
não crescerem reproduzindo esse ódio em outras pessoas”, evitando o arrependimento subsequente que isso pode causar. 
 
4.2 DESFAZENDO A ROMANTIZAÇÃO DO SOFRIMENTO DOS NEGROS 
 
Um último aspecto que chamou a atenção nessa aula foi uma discussão iniciada por Joice sobre o sofrimento como uma marca 
evidente das notícias e produções cinematográficas sobre o corpo negro. Joice comenta que a mídia “[...] não tem outra coisa para 
falar ou para contar da periferia se não for os processos violentos”. Ela dá o exemplo de uma notícia na TV sobre uma mulher pobre 
que, sem poder comprar gás, estava usando lenha para cozinhar. Joice disse que o jornalista estava 
 

[...] simplesmente romantizando uma comida com sabor especial, muito mais gostosa. Algo- algo do tipo. Sabe? 
Como é que você transforma um processo de sofrimento de uma mulher, né? Porque para você cozinhar na 
lenha, meu filho não é assim fácil, né? Não é tranquilo. [...] Romantização da pobreza. 

 
Assim, Joice tenta promover um debate sobre a exploração ou a romantização do sofrimento dos negros na mídia. É nesse ponto 
que ela afirma: “[...] as nossas histórias são vendidas a partir da dor”. Essa frase sugere que o foco no sofrimento também equivale a 



13 

 

F ó r u m  L i n g u í s t i c o ,  F l o r i a n ó p o l i s ,  v .  2 2 ,  p .  1 - 1 7 ,  2 0 2 5   

midiatizar ou mercantilizar as histórias sobre os negros. A resposta de Manolo ao comentário de Joice destaca precisamente essa 
dimensão mercantilizada. Ele comenta que, em 2021, acompanhou os filmes indicados ao Oscar. Ele disse:  
 

Todos os filmes seguiam essa linha da tragédia. Até a animação que tinha o protagonista negro, a Pixel, matou o 
protagonista, sabe? Ele morre e fala sobre essa morte dele, assim. E aí eu fico pensando em como isso já está 
introjetado na gente. E toda vez quando a gente vai falar sobre um sobre esse corpo preto, ele tem que ser a partir 
das mazelas, sabe? Ele tem que ser a partir das desgraças, assim. E aí eu penso até nas peças que tinham o- eu acho 
que a única que fugia dessa curva assim era Boquinha e o Pequeno Príncipe Preto, que são infantis, assim. Mas o 
restante das peças de teatro preta era sempre falando sobre as desgraças assim, sabe? 

 
Manolo, um jovem negro, expressa seu descontentamento com o foco midiático excessivo no sofrimento. Para ele, todas as 
produções indicadas ao Oscar que focavam em histórias contadas por negros seguiam a “linha da tragédia”. As únicas exceções que 
ele notou vieram do teatro infantil. De acordo com a discussão anterior sobre a introjeção de estruturas de dominação, Manolo diz: 
“[...] fico pensando em como isso já está introjetado na gente”. 
 
Como vimos na seção anterior, a introjeção da dominação por sujeitos periféricos ocupou uma grande parte do debate. Manolo 
reforçou seu pensamento sobre introjeção de ideologias hegemônicas. Sua crítica à ênfase no sofrimento dos negros ecoa a discussão 
de Joel Robbins (2013) sobre o foco no sofrimento na pesquisa antropológica. Nos termos de Robbins (2013, p. 449), à medida que 
a antropologia começou a diversificar as comunidades que estudava, o ”entalhe selvagem” (ou seja, a preocupação abrangente com 
o Outro radical como um “espaço de confinamento”) deu lugar ao “entalhe do sofrimento”. Esse último se refere à atenção dada ao 
“[...] sujeito que vive na dor, na pobreza ou sob condições de violência ou opressão [como] o centro do trabalho antropológico” (p. 
448). Em uma era de traumas, em que várias formas de sofrimento afetam as próprias comunidades das/os antropólogas/os, Robbins 
reconhece a importância de investigar o sofrimento do Outro, em última análise, como um meio de pensar sobre a humanidade 
compartilhada entre antropólogas/os e seus interlocutores de campo. Mas, diante da crítica coletiva do Faveladoc, é importante 
pensar também em como nossos interlocutores de campo “[...] se esforçam para criar o bem em suas vidas” (p. 457). Robbins (2013, 
p. 457) chama a atenção para as formações de esperança cultivadas por nossos interlocutores como chave para entender como “[...] 
as pessoas se orientam e agem em um mundo que ultrapassa aquele que lhes é mais concretamente presente” (ver também Borba, 
2019; Fabrício; Borba, 2024; Silva; Borba, 2024; Silva; Lee, 2024). Nesse sentido, é importante considerar que o Faveladoc é, desde o 
início, um projeto político que visa oferecer formas de “orientação e ação em um mundo que ultrapassa aquele mais concretamente 
presente” para moradoras/es de favelas. Coletivamente, as/os estudantes reconheceram a reprodução e a introjeção de legados do 
patriarcado, do racismo e da LGBTQIAP+-fobia. Mas, acima de tudo, essas/es participantes buscaram desaprender tais legados, 
inclusive recusando-se a estigmatizar as vidas na favela como vidas sofridas. 
 
 

5 CONCLUSÃO 
 
Neste artigo, analisei empiricamente um projeto educacional de desaprendizagem conduzido por ativistas de favela. Tentei 
estabelecer um diálogo entre as estratégias de desaprendizagem em um workshop de produção de documentários para jovens 
favelados e autores do Sul Global que investigam a “[...] introjeção [ou] epidermalização” (Fanon, 1986 p. 4) da dominação colonial 
e buscam alternativas para a desaprendizagem. A educação dialógica em Freire (1970), o salto criativo de sujeitos que resistem à 
dominação em Fanon (1986), a pedagogia do sumud em Awayed-Bishara (2023) e as táticas educacionais de pessoas trans em Borba 
(2016) são práticas exemplares de desaprendizagem. Mas também tentei evitar prefigurar os dados com base em um modelo pronto 
(ver Pinto, 2013).  
 
Windle e Fonseca Afonso (2021, p. 5) afirmam que a agenda educacional antirracista dos coletivos da periferia global constitui “[...] 
um projeto normativo com objetivos definidos, que se alinha com projetos coletivos que surgiram em várias periferias do mundo”. 
No caso empírico aqui discutido, Joice Lima ministrou uma aula sobre gênero e sexualidade no Faveladoc, promovendo uma 
proposta educacional antirracista a partir das favelas. Uma de suas especificidades é o reconhecimento de que “[...] o Estado se torna 
visível nas favelas e periferias por meio de seu braço militar” (Souza, 2020, p. 20). Joice articulou essa agenda ao discutir o que 



14 

 

S i l v a  |  P o r  u m a  p e r s p e c t i v a  s i t u a d a  d a  d e s a p r e n d i z a g e m . . .   

significa habitar um corpo generificado, sexuado e racializado em um espaço militarizado. Também mobilizou uma perspectiva 
decolonial ao mostrar que a complexidade dos corpos marcados como “matáveis” ou “fábricas de criminosos” é ignorada por 
debates europeus sobre gênero. Seus insights funcionaram como substratos (Goodwin, 2018) para percepções emergentes sobre 
gênero, sexualidade e raça. Professora e estudantes, juntas/os, ecoaram e expandiram debates já presentes nas favelas sobre a 
prefiguração midiática do sofrimento de pessoas negras. 
 
A sala de aula também se mostrou um espaço favorável para as/os estudantes falarem abertamente sobre o fato de terem 
desaprendido práticas simbolicamente violentas, como o bullying. Com base na construção coletiva e emergente de perspectivas 
contra o bullying, Manu, um jovem participante, sugeriu pensar em uma educação outra, que ofereça alternativas à “reprodução do 
ódio”. Eu diria que a aula em questão é um exemplo dessa educação alternativa. O Faveladoc permitiu a construção de uma estrutura 
de participação em que recursos semióticos, disposições incorporadas e perspectivas ideológicas foram calibradas para criar 
condições mais habitáveis e expansivas para a juventude negra. Como tarefa política e epistêmica, sugiro pensar com Manu e as/os 
outras/os participantes aqui sobre como esse projeto normativo poderia ser estendido para além do Complexo do Alemão, como 
poderia ressoar com outras experiências e como poderia mudar ao longo do caminho. 
 
REFERÊNCIAS 
 
AGHA, A. Language and social relations. Cambridge: Cambridge University Press, 2007. 
 
AUSTIN, J. L. How to do things with words. Cambridge: Harvard University Press, 1962. 
 
AWAYED-BISHARA, M.; NETZ, H.; MILANI, T. Translanguaging in a context of colonized education: The case of EFL classrooms 
for Arabic speakers in Israel. Applied Linguistics, v. 43, n. 6, p. 1051-1072, 2022. 
 
AWAYED-BISHARA, M. Sumud pedagogy as linguistic citizenship: Palestinian youth in Israel against imposed subjectivities. 
Language in Society, [S. l.], p. 1-23, 2023. 
 
BAUMAN, R.; BRIGGS, C. Voices of modernity: Language ideologies and the politics of inequality. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2003. 
 
BIGO, D.; MC CLUSKEY, E. What is a PARIS Approach to (In)securitization? Political Anthropological Research for International 
Sociology. In: GHECIU, A.; WOHLFORTH, C. W. (ed). The Oxford Handbook Of International Security. [S. l.]: Oxford University 
Press, 2017. 
 
BIGO, D. The Moebius strip of national and world security. 2016. Disponível em: http://explosivepolitics.com/blog/the-mobius-
strip-of-national-and-world-security. Acesso em: 31 mar. 2025. 
 
BORBA, R. O (des)aprendizado de si: transexualidades, interação e cuidado em saúde. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2016. 
 
BORBA, R. The interactional making of a “true transsexual”: Language and (dis)identification in trans-specific healthcare. 
International Journal of the Sociology of Language, n. 256, p. 21-55, 2019. 
 
BRIGGS, C. L. Dear Dr. Freud. Cultural Anthropology, v. 29, n. 2, p. 312-343, 2014. 
 
BRIGGS, C. L. Unlearning: Rethinking poetics, pandemics, and the politics of knowledge. Boulder: University Press of Colorado, 
2021. 
 
BUTLER, J. Gender Trouble: Feminism and the subversion of identity. London: Routledge, 1990. 
 

http://explosivepolitics.com/blog/the-mobius-strip-of-national-and-world-security
http://explosivepolitics.com/blog/the-mobius-strip-of-national-and-world-security


15 

 

F ó r u m  L i n g u í s t i c o ,  F l o r i a n ó p o l i s ,  v .  2 2 ,  p .  1 - 1 7 ,  2 0 2 5   

CAMBRIDGE. Cambridge Dictionary. 2024. Disponível em: https://dictionary.cambridge.org/us/dictionary/english-
portuguese/unlearn?q=unlearning. Acesso em: 31 mar. 2025. 
 
CARVALHO, A. Trajetórias textuais do assassinato de Cláudia Silva Ferreira: entre necrótopos e cartografias de reexistência. 2020. 
Tese (Doutorado em Linguística) – Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2020. 
 
CHARALAMBOUS, C. The ‘burden’ of emotions in language teaching: Negotiating a troubled past in ‘other’-language learning 
classrooms. Language and Intercultural Communication, v. 13, p. 310-329, 2013. 
 
CHARALAMBOUS, C.; CHARALAMBOUS, P.; RAMPTON, B. A linguistic ethnography of peace-building through language 
education in Cyprus. In: MC CLUSKEY, E.; CHARALAMBOUS, C. (ed.). Security, Ethnography and Discourse: Transdisciplinary 
Encounters. London: Routledge, 2022. p. 52-77. 
 
CHARALAMBOUS, P.; CHARALAMBOUS, C.; RAMPTON, B. De-securitizing Turkish: Teaching the language of a former 
enemy, and intercultural language education. Applied Linguistics, v. 38, p. 800-823, 2017. 
 
DONA JOSEFA. Mostra Memórias Faveladas. YouTube, 22 ago. 2021. Duração: 12min35seg. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=B0dAYXWa-Q4. Acesso em: 8 nov. 2025. 
 
DURANTI, A. The anthropology of intentions. Cambridge: Cambridge University Press, 2015. 
 
FABRÍCIO, B. F. Linguística aplicada como espaço de “desaprendizagem”: redescrições em curso. In: MOITA LOPES, L. P. da. 
(org.). Por uma linguística aplicada indisciplinar. São Paulo: Parábola Editorial, 2006. p. 45-65. 
 
FABRÍCIO, B. F.; BORBA, R. Plotting hope: Inverse stories and scalar reversals of a health crisis. Language in Society, v. 53, n. 5, p. 
835-856, 2024. 
 
FANON, F. Black skin, white masks. London: Pluto Press, 1986. 
 
FANON, F. Racism and culture. In: FANON, F. Toward the African revolution. New York: Grove Press, 1964. p. 29-44. 
 
FELTRAN, G. The entangled city: Crime as urban fabric in São Paulo. Manchester: Manchester University Press, 2020. 
 
FRANCO, M. UPP – A redução da favela a três letras: Uma análise da política de segurança pública no Estado do Rio de Janeiro. Rio 
de Janeiro: N-1, 2018.  
 
FREIRE, P. Pedagogy of the oppressed. Tradução de Myra Bergman Ramos. New York: Continuum, 1970. 
 
GOODWIN, C. Co-operative action. Cambridge: Cambridge University Press, 2018. 
 
HUYSMANS, J. Security unbound: Enacting democratic limits. New York: Routledge, 2014. 
 
INGOLD, T. Being alive: Essays on movement, knowledge and description. London: Routledge, 2011. 
 
JEFFERSON, G. Glossary of transcript symbols with an introduction. In: LERNER, G. H. (org.). Conversation analysis: Studies from 
the first generation. John Benjamins Publishing Company, 2008. p. 13-31. 
 
LOPES, A.; FACINA, A.; SILVA, D. (org.). Nó em pingo d’água: Sobrevivência, cultura e linguagem. Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 
 

https://dictionary.cambridge.org/us/dictionary/english-portuguese/unlearn?q=unlearning
https://dictionary.cambridge.org/us/dictionary/english-portuguese/unlearn?q=unlearning
https://www.youtube.com/watch?v=B0dAYXWa-Q4


16 

 

S i l v a  |  P o r  u m a  p e r s p e c t i v a  s i t u a d a  d a  d e s a p r e n d i z a g e m . . .   

MACHADO DA SILVA, L. A.; MENEZES, P. (Des)continuidades na experiência de ‘vida sob cerco’ e na ‘sociabilidade violenta’. 
Novos Estudos, v. 38, n. 3, p. 529-551, 2019.  
 
MACHADO DA SILVA, L. A. Criminalidade violenta: por uma nova perspectiva de análise. Revista de Sociologia e Política, n. 13, 
p. 115-124, 1999.  
 
MC CLUSKEY, E.; RAMPTON, B.; CHARALAMBOUS, C. Researching (in)security as a lived experience: Setting the foundations 
for transdisciplinary dialogue. In: MC CLUSKEY, E.; CHARALAMBOUS, C. (ed.). Security, ethnography and discourse: 
Transdisciplinary encounters. London: Routledge, 2022. p. 13-33.  
 
MELLO, I.; BERTA, R. Juíza aceita denúncia e afasta policiais envolvidos em morte no Jacarezinho. UOL, Rio de Janeiro, 18 out. 
2021. Disponível em: https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2021/10/18/juiza-aceita-denuncia-e-afasta-policiais-
envolvidos-em-morte-no-jacarezinho.htm. Acesso em: 31 mar. 2025. 
 
MENEZES, P. V. Entre o “fogo cruzado” e o “campo minado”: a “pacificação” das favelas cariocas. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2024. 
 
MENEZES, P.; CAVALCANTI, M.; MONTEIRO-MACEDO, G. Habitando a “guerra”: tiroteios e leitura do “clima” das favelas 
cariocas. Antropolítica: Revista Contemporânea de Antropologia, v. 56, n. 2, p. 1-25, 2024.  
 
MEZIROW, J. Transformative learning theory. In: ILLERIS, K. (ed.). Contemporary theories of learning. London: Routledge, 2018. 
p. 114-128. 
 
OTTONI, P. John Langshaw Austin e a visão performativa da linguagem. DELTA, v. 18, n. 1, p. 117-143, 2002.  
 
PANDOLFO, S. Clad in mourning: Violence, subjugation, and the struggle of the soul. An Annual Review of Women’s and Gender 
Studies, v. 25, 2010. 
 
PANDOLFO, S. Knot of the soul: Madness, psychoanalysis, Islam. Chicago: University of Chicago Press, 2018. 
 
PINTO, J. P. Prefigurações identitárias e hierarquias linguísticas na invenção do português. In: MOITA LOPES, L. P. da (org.). 
Português no século XXI: ideologias linguísticas. São Paulo: Parábola Editorial, 2013. p. 120-143. 
 
RAMPTON, B.; CHARALAMBOUS, C. Sociolinguistics and everyday (in)securitization. Journal of Sociolinguistics, v. 24, n. 1, p. 
75-88, 2019. 
 
RAMPTON, B.; SILVA, D.; CHARALAMBOUS, C. Sociolinguistics and (in)securitization as another mode of governance. In: 
MCKINNEY, C.; MAKOE, P.; ZAVALA, V. (org.). The Routledge handbook of multilingualism. 2. ed., v. 1. Londres: Routledge, 2024. 
p. 300-317. 
 
ROBBINS, Joel. Beyond the suffering subject: toward an anthropology of the good. Journal of the Royal Anthropological Institute, v. 
19, n. 3, p. 447-462, 2013. 
 
ROSA, J. Looking like a language, sounding like a race: Raciolinguistic ideologies and the learning of Latinidad. New York: Oxford 
University Press, 2019. 
 
ROSALDO, M. Z. The use and abuse of anthropology: Reflections on feminism and cross-cultural understanding. Signs: Journal of 
Women in Culture and Society, v. 5, n. 3, p. 389-417, 1980. 
 

https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2021/10/18/juiza-aceita-denuncia-e-afasta-policiais-envolvidos-em-morte-no-jacarezinho.htm
https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2021/10/18/juiza-aceita-denuncia-e-afasta-policiais-envolvidos-em-morte-no-jacarezinho.htm


17 

 

F ó r u m  L i n g u í s t i c o ,  F l o r i a n ó p o l i s ,  v .  2 2 ,  p .  1 - 1 7 ,  2 0 2 5   

SILVERSTEIN, M. Language and the culture of gender. In: MERTZ, E.; PARMENTIER, R. (ed.). Semiotic mediation. New York: 
Academic Press, 1985. p. 219-259. 

SILVA, D. Activist Education, (In)Securitization, and Colonialism: Towards a Situated Perspective of Unlearning. In: BAGGA-
GUPTA, S. (org.). The Palgrave Handbook of Decolonising the Educational and Language Sciences. Cham: Springer Nature 
Switzerland, 2025a. p. 883-909. 

 

SILVA, D. Living at the limit: Sociotechnical affordances and unlearning colonial gender and sexuality. In: CONTI, L.; OLIVEIRA, 
M. M. (Orgs.). Explorations in Digital Interculturality. 1. ed. Bielefeld: transcript Verlag, 2025b. p. 167-194. 

 

SILVA, D. Faveladoc: Uma infraestrutura sociotécnica de desaprendizagem e projeção da esperança. Educação & Sociedade, v. 46, 
p. 1-16, 2025c. 

 

SILVA, D. N.; BORBA, R. Sociolinguistics of hope: Language between the no-more and the not-yet. Language in Society, v. 53, n. 5, 
p. 775-790, 2024.  

 

SILVA, D.; FACINA, A.; LOPES, A. Complex territories, complex circulations: The “pacification” of the Complexo do Alemão in 
Rio de Janeiro. Pragmatics and Society, v. 6, n. 2, p. 175-196, 2015. 

 

SILVA, D.; LEE, J. W. Language as hope. Cambridge: Cambridge University Press, 2024. 

 

SOUZA, R. Cria da favela: resistência à militarização da vida. São Paulo: Boitempo, 2020. 

 

VALLADARES, L. A invenção da favela: do mito de origem a favela.com. Rio de Janeiro: FGV, 2015. 

 

WINDLE, J. A.; DE ARAUJO ROSA, J. Navigating critical language education at the crossroads of neonationalism and 
neoliberalism: The role of border talk. TESOL Quarterly, v. 57, n. 3, p. 752-774, 2023. 

 

WINDLE, J. A.; FONSECA AFONSO, É. Building anti-racist education through spaces of border thinking. Critical Studies in 
Education, v. 63, n. 5, p. 606-621, 2021. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
Recebido em 31/03/2025. Aceito em 21/07/2025. 

Publicado em 15/12//2025. 
 

 

 

 


