Matheus Trevizam
Universidade Federal de Minas Gerais
matheustrevizam2000@yahoo.com.br

Os “monstros” de Virgilio no livro I
das Georgicas

Abstract: In this paper, we intend, after a short discussion of the several
meanings of the Latin word monstrum, to point out some examples of the
presence of “monstrosities” in Virgil's Georgics first book.

Keywords: monstrosity in literature, Latin literature, Virgil, Georgics, textual
analysis.

Resumo: Intenta-se, neste artigo, ap6s a breve discussdo dos varios sentidos
da palavra monstrum na lingua latina, apontar alguns exemplos de presenga
de “monstruosidades” no livro I das Gedrgicas de Virgilio.

Palavras-chave: monstruosidade na literatura, literatura latina, Virgilio,
Gedrgicas, andlise textual.

a) Introducao

A indagacdo sobre o tema das implicagdes envolvidas na palavra
latina monstrum revela uma rica série de “ramos” semanticos e prati-
cas culturais que se sobrepdem neste conceito multiplo. Longe de
quase apenas vincular-se, como em nosso entender moderno, ao pla-
no do fantasioso ou meramente lendério, constata-se que a vida e as
institui¢des romanas previam a efetiva existéncia e o regramento do
monstruoso com vistas a atribuir-lhe um espaco aceitdvel no plano
das relagées intra-humanas ou, sobretudo, entre nosso género e o
divino. Assim, de inicio convém lembrar que a raiz latina de monstrum,
como nos ensinam Ernout e Meillet (1939, p. 629), identifica-se com a
mesma do verbo monstrare (“mostrar”, “demonstrar”, “avisar”...),
correspondendo, pois, o sentido primeiro do substantivo aludido ao
de um “prodigio que adverte da vontade dos deuses”. Depois, ob-
serva-se a passagem dessa primitiva ideia, de carater eminentemente
religioso e, nem sempre, indicadora de desditas!, para o significado
especifico de um ente (em vez de evento) inusitado por suas caracteristi-
cas; expressam essa segunda nuanga, assim, certos dizeres dos
etimologistas vistos, segundo os quais monstrum seria, desta feita, um
“objeto ou ser de carater sobrenatural” (Ernout e Meillet, 1939, p. 629).

Fragmentos, ntmero 35, p. 075/089 Florianépolis/ jul - dez/ 2008



E importante notar, no caso deste vocabulo latino, que, quando
falamos nos sentidos “primitivo” e “derivado”, ndo se entende a
“desaparicao” do uso idiomatico do significado inicial com a vinda do
segundo ou de outros mais possiveis, pois, tendo havido inequivoco
encaminhamento polissémico, a propria lingua latina classica conhe-
ceu todo um variado espectro de empregos para o termo monstrum.
Julgamos corresponder ao mais antigo significado de monstrum no la-
tim certo uso presente no canto quinto da Eneida virgiliana. Aludimos
ao estranho fenémeno divisado quando Acestes, um dos companhei-
ros de Eneias no desterro de Troia, lancou vitorioso sua seta a fim de
perfurar o pombo preso por um cordel a um poste e que forcejava por
escapar, dificultando a tarefa dos envolvidos nesta parte dos jogos fu-
nebres em honra dos Manes de Anquises: ocorre, de fato, que o cami-
nho da flecha atirada pela personagem nos é descrito por Virgilio como
tendo-se inflamado miraculosamente antes de atingir o alvo (Virgilio,
2002, V 519-538).

Riccardo Scarcia, comentador e responsavel pela edigao Rizzoli
da Eneida virgiliana, explica-nos em nota elucidativa a essa passagem
que o monstrum (“prodigio”) em pauta revestir-se-ia entdo de nuancas
premonitérias positivas, pois indicia o estabelecimento futuro e bem
sucedido da col6nia troiana de Acesta por Acestes, sob a generosa con-
cessdao de poderes do pater Aeneas (Virgilio, 2002, p. 568). Por outro
lado, um curioso trecho do De diuinatione ciceroniano, obra, como se
sabe, construida como didlogo entre a personagem identificada com o
mesmo Cicero e seu irmdo Quinto, em torno do tema da validade ou
nao das praticas adivinhatorias correntes em Roma republicana, mos-
tra-nos um uso da palavra monstrum mais proximo da segunda ideia
passivel de comunicar-se por ela (Cicéron, s.d., I 24). Trata-se do que
vemos em I 24 e constitui o relato de Quinto sobre um sonho
premonitorio do general Hanibal, o cartaginés, no tocante a seus su-
cessos vindouros na invasdo da inimiga Italia através da rota alpina.
Para esse polo do didlogo que, por sinal, coloca-se, a diferenca de
Cicero, como defensor da ideia da plena confiabilidade da adivinha-
cado, certa fera (monstrum) sonhada por Hanibal antes do evento, es-
tranha por ser grande, terrivel e destrutiva, com o corpo inteiro en-
trelacado de serpentes e capaz de aniquilar tudo (arvores, edificios,
ramadas...) em seu caminho, viera indicar-lhe da parte dos deuses
sua iminente vitéria na guerra®.

Por outro lado, embora nem sempre se encontrem na literatura
latina claras designacdes de semelhantes “eventos” pelo termo
monstrum, também o sdo os véarios seres (homens e animais) disformes

76 Matheus Trevizam, Os “monstros” de Virgilio...



elencados pelo dito Julio Obsequente em seu Liber Prodigiorum: com
muita frequéncia, como € o caso dos andréginos, ao que tudo indica
tidos por funestos sinais do rompimento da pax deorum, divisamos nesta
obra fortes nexos entre sua existéncia e desgracas contadas em segui-
da ou, ainda, praticas expiatérias brutais como o afogamento mariti-
mo ou a incineracao em vida de criancas dotadas dessa dupla nature-
za (Julius Obsequens, 1864, p. 838, p. 843...). Monstrum, nesse sentido
concreto das pessoas nascidas com anomalias fisicas (divergente nua-
mero de dedos nas maos e nos pés, mais de uma cabega pegada ao
tronco, genitais ambiguos...), correspondia, implicagdes religiosas a
parte, também a um conceito do velho direito romano, isto é, o dos
seres que nao podiam ser reconhecidos como filhos de seus pais por
destoarem do aceitavel quanto aos minimos padrdes da “normalida-
de” humana. Ja as Doze Tabuas das Leis aludiam ao destino esperado
para tais monstra humanos (a execugdo sumaria), como nos faz recor-
dar Cicero a propésito de uma comparagdo depreciativa com o
tribunato da plebe em De legibus III VIII 19:

Deinde, quom esset cito necatus tamquam ex XII tabulis insignis ad
deformitatem puer, breui tempore nescio quo pacto recreatus multoque
taetrior et foedior renatus est’.

O dicionario latino-inglés de Oxford, por sua vez, enumera, en-
tre os sentidos do verbete monstrum, o de “uma coisa ou evento ter-
rivel ou monstruoso” e, ainda, o de “uma criatura monstruosa ou
horrivel, monstro, monstruosidade” (Glare, 1968). No primeiro caso,
nao podendo aplicar-se o carater da feitra ou deformidade, propria-
mente, a algo que aconteca, entendemos pela descricdo do lexicégrafo
que o carater de ser terrivel de uma dada coisa ou evento se relacio-
na, antes, ao fato de se tornarem eles muito nocivos ou ameacadores
para alguém; por outro lado, quando examinamos a segunda defini-
cdo oferecida para a mesma palavra, parece-nos 6bvio que se trata de
seres ameagadores inclusive, se ndo de todo exclusivamente, pelo as-
pecto repugnante que possam apresentar.

Em outras palavras, depreende-se, de ideias sempre ligadas as
tradicdes religiosas da cultura latina, que por forga preconizavam a
nogao da interferéncia divina no mundo por meio de signos aos que
os soubessem ler (Ferguson, 1982, p. 150ss), passamos, com as tltimas
nuancgas semanticas de monstrum vistas, para planos apenas em parte
aparentados com elas. Ocorre, se nos cabe esbogar sem grandes pre-
tensOes a trajetoria desse vocabulo no latim, que o0s seres ou eventos
monstruosos, no sentido religioso, por vezes carregavam em si mas

Fragmentos, namero 35, p. 075/089 Florian6polis/ jul - dez/ 2008 77



implicagdes (como quando se tratava dos sinais de descontentamen-
to dos deuses com a comunidade de adoradores) e, ndo raro, como
ao haver a nascenca de uma crianca ou animal anatomicamente pecu-
liares, o aspecto da deformidade fisica. Assim, de um contexto em
que os monstra deveriam atemorizar nao tanto pelo que aparentavam,
mas pelo que carregassem em si enquanto misteriosos desdobramen-
tos no ambito da quebra da pax deorum* (ainda que fossem repulsi-
vos!), a lingua latina estendeu-lhes a vigéncia ameagadora também
para os casos em que sua face temivel era apenas mantida em super-
ficie, quer se tratasse isso de um mau evento de todo realizado no
mundo concreto, quer de um ser real (uma feia serpente) ou imagina-
rio (uma quimera) passivel de causar-nos arrepios...

Por fim, merece ao menos um comentario passageiro a circuns-
tancia em que se aplica o termo monstrum, metaforicamente, a seres
humanos dotados de excessiva crueldade. Esse sentido derradeiro, de
resto arrolado também pelo dicionério de Oxford no mesmo verbete,
parece-nos evidentemente tributario do terceiro significado que pro-
pusemos acima, ja4 que um varao ou mulher belissimos pelo fisico po-
deriam sempre, caso ndo se conformassem aos minimos padrdes re-
queridos de qualquer homem respeitador da dignidade do proximo,
fazer-se “monstros” de crueza ou perfidia’.

A tematica do monstruoso, com mais de um sentido possivel den-
tre os arrolados, adentra as Geodrgicas de Virgilio como motivo disper-
s0 ao longo de seus quatro livros. No dito “poema da terra” do célebre
autor romano, pois, encontramos com alguma frequéncia sobretudo
a ideia da monstruosidade como resultado da atuagdo nociva de en-
tes variados sobre o microcosmo do agricola italico, a considerar-se,
por sua vez, espécie de retrato simboélico dos embates humanos no
mundo. Ocorre, explica-se, que a época da trajetoria do homem des-
crita por Virgilio nesse texto corresponde miticamente a Idade Fér-
rea, com o fim de todas as benesses da existéncia sob o reinado de
Saturno (Commelin, 1983, pp. 173-174).

Em outras palavras, o ambiente de desenvolvimento da vida quo-
tidiana dos camponeses de Virgilio ndo € mais tdo receptivo, quer para
os homens, quer para os animais e plantas com que lidam, e isso aca-
ba, por vezes, por refletir-se em ameacgas ou maleficios reciprocos da
parte de todos os “atuantes” nesse movimentado “cenério”. Mas, sen-
do representante de um nascente pan-italianismo (Wilkinson, 1997,
pp- 153-159) e cioso guardido das tradi¢des patrias como antidoto no
minimo paliativo contra os males de seu tempo, Virgilio também in-
corpora o significado mais “basico” do monstruoso a varios pontos

78 Matheus Trevizam, Os “monstros” de Virgilio...



do poema, relatando-nos, nesse sentido, eventos “sobrenaturais” ti-
dos por anunciadores do agrado ou desagrado dos deuses.

Por fim, ressaltando que numa obra de contetido também mitico
(e ndo s6 histérico e “cientifico”) como as Gedrgicas ha ainda que se
esperar alguma minima concessdo a ideia dos monstros segundo o
quarto significado veiculado no dicionério de Oxford®, finaliza-se esta
introdugao para passarmos ao objetivo maior do artigo: a abordagem
localizada dos monstros de Virgilio no livro inaugural do poema.

b) Os “monstros” em Gedrgicas 1

A presenca do “monstruoso” na Gedrgica primeira de Virgilio pode
ser apontada, julgamos, em quatro passagens essenciais. A primeira
delas (I 119-124ss), de grande importancia para a maltipla compreen-
sao virgiliana da natureza do trabalho ou de qualquer interacio do
homem em nosso mundo, assume tons francamente miticos:

Nec tamen, haec cum sint hominumque boumque labores

uersando terram experti, nihil improbus anser

Strymoniaeque grues et amaris intiba fibris 120
officiunt aut umbra nocet. Pater ipse colendi

haud facilem esse uiam uoluit primusque per artem

mouit agros, curis acuens mortalia corda,

nec torpere graui passus sua regna ueterno’.

Inserido-se, com a escrita desses versos, numa tradicdo que re-
monta ao proprio Hesiodo de Os trabalhos e os dias, o poeta latino alude
ao mito do fim da Idade Aurea como era de aparecimento de grandes
dificuldades para os mortais. Segundo comentamos em outras circuns-
tancias, porém (Trevizam, 2006, p. 183), ele difere aqui de seu correlato
didético helénico por nao atribuir ao evento um sentido puramente
desastroso: como revela o trecho que se segue sem pausa aos versos
acima, nao fossem as dificuldades advindas da “degenerescéncia” do
mundo, ainda estariamos embotados no torpor de uma vida facil, des-
providos do estimulo para buscar superar-nos e sobreviver, relegados
a um estado de quase que plena absorcao pela esfera natural...

Foi, portanto, para fazer frente a “monstros” como a “pata ma”
(improbus anser, v. 119), os “corvos do Estrimao” (Strymoniaeque grues,
v. 120), a “endivia de fibras amargas” (amaris intiba fibris, v. 120), a
“sombra” (umbra, v. 121), as “serpentes” (serpentibus, v. 129) e os “lo-
bos” (lupos, v.130) que o homem da Idade Férrea, ele mesmo um durus,
como insiste com frequéncia o poeta, engendrou as artes (v. 133) e,
especificamente, descobriu a agricultura (v. 134), o fogo (v. 135), a

Fragmentos, ntimero 35, p. 075/089 Florianépolis/ jul - dez/ 2008 79



navegacdo (v. 136-138), a caga (v. 139-140), a pesca (v. 141-142) e a
metalurgia (v. 143-144). Tal inventividade, no entanto, ndo deve ser
vista a maneira de algo sem provéveis desdobramentos funestos até
para partes in6cuas da natureza ou o proprio ser humano: ndo por
acaso, de acordo com o recorrente padrdo das Gedrgicas de associar
as praticas agrarias a violéncia de que apenas aparentam dissociar-
se®, muitas das cria¢des no inicio surgidas da vontade de contrapor-se
a dureza da Idade Férrea apresentam riscos de degenerar sobretudo
em meios destrutivos. E o caso do fogo, das naus e das armas fabricadas
pelo dominio da forja, cujos usos, depreende-se de varias passagens
da literatura latina ou das Gedrgicas mesmas’, com frequéncia tém-se
desviado de meros objetivos de “defesa” contra um mundo hostil.

Até o lavrador, por vezes apresentado nesta obra como espécie
de excecdo aos males de um tempo iniquo', ndo se furta a sentidos
perigosamente proximos da nocividade que tendemos a atribuir a
outros (os monstra do universo animal, botanico, atmosférico ou
numinoso), podendo-se também dizé-lo eventual partidario da forca
injustificada sobre elementos do meio onde vive. Isso, por exemplo,
parece-nos ocorrer quando Virgilio apresenta em II 207-211 a dura
imagem das velhas arvores (nemora, v. 208) carregadas de ninhos e a
extirpar-se para abrir clareiras', favorecendo-nos entender os “in-
ventores” vistos ha pouco mais em gradativo estado de espelhamento
com seus “inimigos” do que de absoluta “inocéncia”.

Depois, de todo inseridos num trecho de preceituacdo agraria do
mestre de agricultura ficcionalmente criado por Virgilio, chega-se a
parte das indicagdes para fazer-se a eira de debulha de cereais:

Area cum primis ingenti aequanda cylindro

et uertenda manu et creta solidanda tenaci,

ne subeant herbae neu puluere uicta fatiscat, 180
tum uariae inludunt pestes: saepe exiguus mus

sub terris posuitque domos atque horrea fecit,

aut oculis capti fodere cubilia talpae,

inuentusque cauis bufo et quae plurima terrae

monstra ferunt, populatque ingentem farris aceruom 185
curculio atque inopi metuens formica senectae'.

Encontramos acima uma das trés tinicas™ mengdes a palavra
monstrum neste poema de Virgilio (v. 185), aplicada, de forma curiosa,
a animais aparentemente insignificantes diante do ser humano, como
simples “ratos” (mus, v. 181), “toupeiras” (talpae, v. 183), “sapos” (bufo,
v. 184), “gorgulhos” (curculio, v. 186) e “formigas” (formicae, v. 186).
Ocorre, no entanto, que seu potencial destrutivo ndo é desprezivel,

80 Matheus Trevizam, Os “monstros” de Virgilio...



pois, insinuando-se ou agindo em conjunto, essas pequeninas criatu-
ras podem invalidar todos os resultados penosamente conquistados
no dominio agricola (as colheitas) pelos ativos lavradores da Idade
Férrea.

Isso significa que a “monstruosidade” de tais pequenos animais €
assimilavel aquela que discutimos ha pouco para os entes nocivos in-
troduzidos no mundo ao término da Idade Aurea: trata-se sempre de
duros antagonistas do homem na luta diaria pela sobrevivéncia, nao
importando sua escala ou banalidade. Tem-se nos dois casos, portan-
to, uma espécie de perigosa incorporacao do monstruoso pelo dia-a-
dia dos camponeses retratados por Virgilio, pois, imaginamos, a natu-
ral abundancia de gorgulhos, formigas, serpentes ou outras “pragas”
na era “piorada” em que vivemos contribui para tornar os primeiros,
com muita frequéncia, vulneraveis. E, alias, caracteristica dos relatos
miticos da queda humana do estado de bem-aventuranca inicial a
ideia do perene encerramento do repouso para os mortais: a seme-
lhanca da maldicdo biblica sobre Adao e sua prole™, também nota-
mos desde o fim da passagem vista antes que o mero sustento dos
agricolae deparados na leitura das Gedrgicas torna imprescindivel o
trabalho e a vigilancia continuos.

Dai, por sinal, a proximidade em outros pontos proposta por
Virgilio entre as esferas bélica e agraria da cultura®, pois, a maneira
de soldados, os camponeses precisam amitde mostrar energia, cora-
gem, cuidado, previsdo e persisténcia a fim de ultrapassarem os de-
safios que se lhes apresentam quase sem trégua. Deve-se ainda ob-
servar que tal direcionamento de compreensao da vida infunde, tri-
vialidades a parte, certa nobreza representativa no panorama dos
rudes afazeres humanos descritos: de forma combinada, o “paren-
tesco” entre a poesia didatica composta e a épica (nos aspectos métri-
co, de interesse pela formagédo do publico’, de recurso a expedientes
elocutoérios tipicos como os similes...), as retomadas por Virgilio de
material homérico, por exemplo, o uso de vocabulério evocativo de
esferas mais sublimes'® e o fato, como temos intentado dizer, de que
os antagonistas dos “soldados” das Gedrgicas sejam as vezes nada
menos que “monstros” atribuem aos modestos agricolae virgilianos
muito de herdico.

Por outro lado, a riqueza de eventos a preencherem a rotina dos
lavradores virgilianos, bem como o inesperado alcamento de sua esta-
tura para planos distintos do mais chdo contribuem para dotar os ver-
sos das Gedrgicas de reconhecido interesse expressivo. O terceiro tre-
cho que escolhemos para o comentario do monstruoso na primeira

Fragmentos, ntimero 35, p. 075/089 Florian6polis/ jul - dez/ 2008 81



Georgica virgiliana, assim, mostra-nos uma espécie de mudanca do foco
de proveniéncia dos inimigos naturais do homem e, ainda, de sua
escala:

Quid tempestates autumni et sidera dicam

atque, ubi iam breuiorque dies et mollior aestas,

quae uigilanda uiris, uel cum ruit imbriferum uer,

spicea iam campis cum messis inhorruit et cum

frumenta in uiridi stipula lactentia turgent? 315
Saepe ego, cum flauis messorem induceret aruis

agricola et fragili iam stringeret hordea culmo,

omnia uentorum concurrere proelia uidi,

quae grauidam late segetem ab radicibus imis

sublimem expulsam eruerent, ita turbine nigro 320
ferret hiems culmumque leuem stipulasque uolantis.

Saepe etiam immensum caelo uenit agmen aquarum

et foedam glomerant tempestatem imbribus atris

collectae ex alto nubes; ruit arduos aether

et pluuia ingenti sata laeta boumque labores 325
diluit; implentur fossae et caua flumina crescunt

cum sonitu feruetque fretis spirantibus aequor.?

Nesses versos, notamos, os “monstros” identificam-se com fend-
menos meteorol6gicos desastrosos para o ser humano justamente na
fase critica que precede as colheitas. Pois, fato significativo demais para
passar despercebido ao magister agrario incorporado por Virgilio, en-
tao as searas estdo “gravidas” de frutos, mas esses ainda nao adentraram
0 “seguro” dominio do agricultor em seus celeiros. Assim, os venda-
vais podem arruinar “largamente a plantagdo gravida, desde as mais
fundas raizes/ expulsa para os ares” (v. 319-320), inutilizando todos
os esforcos empregados para produzir o alimento até entao; a “imensa
massa das aguas” (immensum agmen aquarum, v. 322) e as “nuvens reu-
nidas do alto” (collectae ex alto nubes, v. 324), por sua vez, inundam os
campos, vdo-se com 0s aguaceiros os “campos felizes” (sata laeta, v.
325) e os “trabalhos dos bois” (boumque labores, v. 325).

Embora ainda aqui persista a ideia manifesta nas duas passagens
anteriores do monstruoso como evento (ou ser) terrivel por sua
nocividade, e dai assustador, ha que se notar importantes diferencas.
Desse modo, consideramos, ndo cabe ao homem pensar em bater-se
contra fendmenos tao supra-proporcionados quanto os vendavais e
tempestades de inicio de outono (ou primaveris): em sua pequenez,
apenas lhe resta em casos assim precaver-se, inclusive suplicando aos
deuses para que o livrem da desgraga da perda das colheitas bem na
fase final dos trabalhos de cultivo; ele poderia, ainda, conhecendo “o

82 Matheus Trevizam, Os “monstros” de Virgilio...



carater mutavel do clima”? em sua regidao de morada, atentar para os
sinais do tempo e antecipar-se a tais agentes destruidores na tarefa
de segar 0s campos. Em todo caso, ressaltamos Comparativamente,
embora um formigueiro ou uma toupeira invasora de eiras, por exem-
plo, pudessem ser “derrotados” pelo uso dos bragos de um campo-
nés atento, 0 mesmo ndo se da com inimigos de porte tdo maior quanto
os fendmenos meteorolégicos adversos descritos, ora prevalecendo
a recorréncia ao sagrado, ora a mera previsao...

Em outras palavras, a maneira de um Ulisses na gruta de Polifemo,
os “her6is” de Virgilio a depararem seus “monstros” nestas novas cir-
cunstancias ndo partirao para a lida com “armas” nas maos. Deve-se
observar, a proposito dessa aproximagao entre a monstruosidade des-
mesurada dos ventos e tempestades das Gedrgicas e o ser fantasioso
retratado por Homero no canto IX da Odisséia, que ela também se sus-
tenta por ter a mitologia greco-latina atribuido “corporificacdes” aos
dois primeiros. Segundo nos explica Commelin, Hesiodo deu filiagao
divina (a Noto, Boreas e Zéfiro) ou oriunda dos Gigantes (aos demais)
aos ventos, e surgem em Homero e Virgilio como suditos de Eolo, rei
do arquipélago das Eo¢lias (Commelin, 1983, p. 96-99). Ainda segundo
ele, enquanto o levantino Euro, filho da Aurora, era mostrado como
um jovem alado, trigueiro e jovial, Béreas, de origem noérdica, era im-
petuoso (metamorfoseara-se em cavalo certa feita para raptar Oritia,
princesa ateniense que lhe fora negada!), o Aquilao, por vezes confun-
dido com esse altimo, correspondia a um velho de madeixas brancas e
a Noto (ou Austro), vento do sul, coube a figura de um ancido muito
alto, de ar sombrio, com longos cabelos brancos e a gotejar agua por
todo o corpo; por fim, Zéfiro, vento do ocidente, tinha a imagem de
um mogo com asas de borboleta e portava uma alegre coroa de flores
sobre a cabeca.

Curiosamente, ndo faltou sequer a personificacdo da Tempestade
pelos cultos latinos: para o0 mesmo mitélogo (Commelin, 1983, p. 99),
ela fora entendida como ninfa aérea e Marcelo, sobrinho dileto do im-
perador Augusto, consagrara-lhe uma capela perto da Porta Capena,
em Roma. De fei¢des severas, segundo a iconografia encontrada em
alguns monumentos antigos, cabia-lhe o sacrificio de um touro negro
nos cultos.

Ora, a existéncia de semelhantes personificagdes no imaginario
antigo, inclusive, como buscamos expor, com dar-se aos ventos ou a
Tempestade atributos fisicos, representa para o leitor desta obra de
Virgilio ao menos a chance de evoca-las a fim de enriquecer sua leitura
no contexto de que tratamos. Embora os dois tipos de agentes

Fragmentos, namero 35, p. 075/089 Florianépolis/ jul - dez/ 2008 83



meteoroldgicos ameagadores (ou, como propomos, monstruosos) alu-
didos no presente trecho das Gedrgicas estejam, aqui, faltos de gran-
des atributos antropomérficos, ndo seria, em absoluto, demasiado
supor alguma minima relagdo de equivaléncia entre a natureza ani-
mada dos agricolae e a desses seus “inimigos” naturais (ou divinos):
acaso nao se da, em ambos os lados do embate, que sempre divise-
mos o emprego de forgas capazes de transformar a seu modo o palco
de desenvolvimento do drama didrio dos camponeses de Virgilio? E,
em espécie de concorréncia pelo destino a conceder as colheitas, por
exemplo (salvéa-las ou perdé-las sem volta?), de determinar um ou
outro desfecho distinto para a luta a que assistimos apreensivos?

Segundo cremos, pois, a variagao dos “monstros” com que se tém
de haver os agricolae da Idade Férrea para um plano tio contrastante
com o da “insignificancia” dos pequenos seres vistos antes e o viés de
leitura mitica, descortinado de forma mesmo homérica diante de tais
antagonistas do homem, dotam o tema das ameacas climaticas ao equi-
librio conquistado de peculiar interesse imaginativo neste livro pri-
meiro. Pois, esta-se a ver, ndo mais estamos aqui diante de monstra
quase que apenas metaforicamente compreendidos, mas de eventos,
na verdade, de muito maiores e mais sugestivas dimensdes...

A tltima aparicao dos monstros de Virgilio nesta primeira Georgica,
por sua vez, reveste-se de peculiaridades que nao ha nas demais trata-
das. Pois, neste ponto, adentramos em definitivo o campo semantico
“matricial” da palavra monstrum em latim. Sao, por conseguinte, pressagios,
prodigios, apari¢des agourentas que se nos desvelam em seguida:

Ille etiam extincto miseratus Caesare Romam,

cum caput obscura nitidum ferrugine texit

impiaque aeternam timuerunt saecula noctem.

Tempore quamquam illo tellus quoque et aequora ponti
obscenaeque canes importunaeque uolucres 470
signa dabant. Quotiens Cyclopum efferuere in agros
uidimus undantem ruptis fornacibus Aetnam
flammarumgque globos liquefactaque uoluere saxa!
Armorum sonitum toto Germania caelo

audiit; insolitis tremuerunt motibus Alpes. 475
Vox quoque per lucos uolgo exaudita silentis

ingens, et simulacra modiis pallentia miris

uisa sub obscurum noctis pecudesque locutae

(infandum!); sistunt amnes terraeque dehiscunt

et maestum illacrimat templis ebur aeraque sudant. 480
Proluit insano contorquens uertice siluas

fluuiorum rex Eridanus camposque per omnis

cum stabulis armenta tulit. Nec tempore eodem

84 Matheus Trevizam, Os “monstros” de Virgilio...



tristibus aut extis fibrae apparere minaces

aut puteis manare cruor cessauit, et altae 485
per noctem resonare lupis ululantibus urbes.

Non alias caelo ceciderunt plura sereno

fulgura nec diri toties arsere cometae.

Ergo inter sese paribus concurrere telis

Romanas acies iterum uidere Philippi; 490
nec fuit indignum superis bis sanguine nostro

Emathiam et latos Haemi pinguescere campos.?

A passagem inicia-se com uma alusdo aos eventos das Guerras
Civis em Roma: o assassinato do ditador Julio César nos Idos de marco
de 44 a.C. e a série de signos funestos que se seguiram ao fato apre-
sentado, por Virgilio, como espécie de sacrilégio (cf. impia saecula, v.
468). Nao podemos esquecer-nos que as Gedrgicas se inserem na “fase”
de decisiva proximidade entre o poeta e a nascente casa imperial ro-
mana: embora alusdes ao deus identificado com o imperador Augusto
surjam na producdo do autor desde as elogiosas palavras de Titiro a
Melibeu na égloga primeira®, a composicdo desse poema didético sob
influéncia dos haud mollia iussa de Mecenas, o célebre “agente cultu-
ral” do princeps, vincula-o indelevelmente ao plano politico.
Modernamente, ndo se deve com isso entender que tenha havido
“pressdes” do poder ou a direta “encomenda” pecunidria da obra
completa ao autor, mas, segundo a posicdo defendida por Grimal
(1994, pp. 273-275), antes o incentivo localizado do amigo a Virgilio e
sua conformidade a um encaminhamento histérico irreversivel. E que,
explica-nos o erudito francés, a ideia de uma Italia como berco co-
mum de todos os seus bravos habitantes, segundo celebrada com
entusiasmo nas Gedrgicas, nascera da articulacdo de Julio César® e
fora reforcada por Otaviano, o futuro imperador Augusto, para opor-
se moral e militarmente & “ameaca” representada pelo exotismo egip-
cio de Marco Antonio e Cledpatra. Assim, com o gradativo apazigua-
mento do mundo sob o jugo latino nas maos de César e, em seguida,
de seu filho adotivo (Augusto), alcancava-se pouco a pouco a tao
almejada paz de que o escritor, formado na “escola” epicurista, ndo
podia prescindir.

Nesse sentido (de aquiescer a amizade por Mecenas e ao apelo
dos feitos augustanos), as Gedrgicas prestaram-se, de fato, a fins propa-
gandisticos indiretos, isto é, resultantes de provaveis inclinacGes pes-
soais do autor pelos novos lideres que via surgir, o que explica o tom
patético neste fecho do livro primeiro do poema e a decisiva incorpo-
racao do numinoso. Ora, devemos frisar a importancia concedida pe-
los antigos romanos aos monstra admonitérios de todo tipo: presen-

Fragmentos, namero 35, p. 075/089 Floriané6polis/ jul - dez/ 2008 85



tes nos registros dessa cultura desde os velhos “Anais Pontificais”
(de Coulanges, s.d., pp. 118-119), correspondiam a uma espécie de
fala dos deuses aos homens, com quem se alegravam ou irritavam-se
por seus atos. Portanto, o curioso suceder de agouros a impietas do
assassinato de César (por que Virgilio ndo os fez anteceder, com o
carater potencialmente indicador de eventos futuros, sobretudo esse
desfecho, que entende injusto?) sinaliza-nos de maneira inequivoca a
compreensdo do poeta sobre o carater ofensivo aos deuses de sua
realizacdo e os provaveis maus desdobramentos posteriores.

Deve-se, ainda, atentar para o fato de que o desfecho da batalha
de Filipos, aludida nos trechos finais da sequéncia transcrita (v. 490),
provavelmente é visto por Virgilio como duro castigo divino contra os
“maus” romanos (os assassinos e fratricidas), pois muitas das tropas
que se enfrentaram na localidade macedonica em 42 a.C., sob o respec-
tivo comando de Marco Antonio e Otaviano ou Bruto e Céssio (neste
caso, os principais idealizadores do conluio contra César!) tinham, até
entdo, combatido lado a lado. No desfecho, como sabemos, triunfaram
os partidarios do cesarismo...

Dessa maneira, chegamos ao término da exemplificagdo do mons-
truoso, em sentido lato, na primeira Gedrgica virgiliana. A guisa de reca-
pitulagdo sumaria, pois, basicamente deparamos nela trés ocorréncias
de “monstros” entendidos como seres ou eventos de carater terrivel por
seus maleficios as provaveis vitimas (I 118-124/ 1178-186/ 1311-327) e,
com essa derradeira (I 466-492), uma mais préxima da velha etimologia
da palavra latina em questao, vinculada, segundo dissemos no inicio,
ao caréter de ”aconselharrllento” dos signos numinosos.

Notas

1. Em Gedrgicas IV 554-558, o monstrum (“prodigio”) a que se refere Virgilio é, na verdade,
o estranho renascimento das abelhas de Aristeu por meio da técnica da bougonia: Hic
uero subitum ac dictu mirabile monstrum/ adspiciunt, liquefacta boum per uiscera toto/ stridere
apes utero et ruptis efferuere costis/ immensasque trahi nubes iamque arbore summa/ confluere
et lentis uuam demittere ramis. - “Entao, de fato, observam um prodigio subito e maravi-
lhoso de contar-se: que pelas visceras liquefeitas dos bois as abelhas ressoam em todo o
ventre, ‘borbulham’ apés rompidos os flancos, ‘nuvens’ imensas se estiram, ja se vao
todas para cima da arvore e fazem pender seu ‘cacho’ dos ramos flexiveis” (minha
tradugao).

2. Cf. Cicero, Da adivinhagdo 1 24: Tum uisam beluam uastam et immanem, circumplictam
serpentibus, quacumaque incederet, omnia arbusta, uirgulta, tecta peruertere; et eum admiratum
quaesisse de deo, quodnam illud esset tale monstrum; et deum respondisse uastitatem esse Italiae
praecepisseque ut pergeret protinus; quid retro atque a tergo fieret, ne laboraret. — “Entéo foi
vista uma besta grande e terrivel, entrelacada com serpentes, e por toda parte que ia
derrubava todas as arvores, ramos e tetos. E ele, admirado, perguntou ao deus qual

86 Matheus Trevizam, Os “monstros” de Virgilio...



10.

11.

12.

coisa era um monstro como aquele. E o deus respondeu que era a ruina da Italia e
recomendava que continuasse em frente, sem preocupar-se com 0 que acontecia
atras e as suas costas” (minha tradugdo).

Cf. Cicero, Tratado das leis 111 VIII 19: “Depois, tendo-se dele dado cabo como, pelas
Doze Tabuas, de uma crianga marcadamente deformada, em pouco tempo, nao sei
como, foi restaurado e renasceu muito mais feio e infame” (minha tradugao).

Sobre a manifestacdo do monstruoso como resultado de uma infragdo ou quebra hu-
mana do pacto sagrado implicito entre deuses e mortais, cf., especificamente, Jeha (2007,
p- 20): As definicdes de monstro se desenvolvem de maneira quase historica: para os
antigos gregos e romanos, o monstro era um prodigio, um aviso contra uma infragao
da pax deorum. Qualquer alianga que os deuses pudessem ter tido com os humanos
estava para ser rescindida por causa de algum maleficio. Até meados do século XII, a
palavra significava tanto prodigio quanto maravilha, e se aplicava a uma criatura meio
humana, meio animal, “ou que combinava elementos de duas ou mais formas animais,
e [era] frequentemente de grande tamanho e aparéncia feroz”, resultante de uma
agéncia sobrenatural. A Esfinge, a Quimera, o Minotauro e a Medusa indicavam que
algum mal cometido estava sendo castigado.

Cf. Suetdnio, As vidas dos doze Césares (Caligula XXIII): Hactenus quasi de principe,
reliqua ut de monstro narranda sunt. - “ Até aqui, como que de um principe, o restante
deve ser contado como que de um monstro” (minha tradugéo).

Em Gedrgicas 1 277-283, Virgilio alude, por exemplo, a Gigantomaquia; como nos
explica Commelin (1983, p. 34), trata-se de um luta mitica ocorrida entre Japiter e
os gigantes (Encélado, Polibetes, Alcioneu, Porfirion, os dois Aloidas, Efialto, Oeto,
Eurito, Clito, Titio, Palas, Hipolito, Agrio, Taon e Tifon), em que eles tentaram
destrona-lo, mas foram precipitados do céu por seus raios.

Cf. Gedrgicas 1 118-124: “Contudo, embora tais sejam os trabalhos costumados de
homens e bois a ararem a terra, um tanto estorva a pata md, os corvos do Estrimao
e a endivia de fibras amargas, ou a sombra prejudica. O préprio Pai quis que o
caminho do cultivo ndo fosse facil e primeiro moveu os campos com a técnica,
aguilhoando os coragdes mortais com preocupagdes, nem suportou embotar os seus
reinos em uma inércia pesada” (minha traducao).

Em Gedrgicas 1 160, por exemplo, fala-se dos instrumentos agricolas claramente
como “armas” de agricultores (quae sint duris agrestibus arma. - “... quais sdo as
armas dos duros camponeses”).

Em Gedrgicas 11 503-512, Virgilio menciona a ambi¢do humana como causa de males
desnecessérios na guerra e na perda das raizes de cada homem que parte avido de
riquezas; ora, para navegar em pilhagem ou ataque sdo precisos os remos que cita o
poeta em v. 503, e, para fazer as conquistas, decerto as armas implicitas em todo derra-
mamento de sangue...

Nos versos II 490-502 desta obra, Virgilio apresenta os agricultores como homens feli-
zes em sua piedade rustica e falta de ambicao desmedida.

Aos bosques, inclusive, atribuia-se cardter sagrado na cultura romana (cf. carta XLI de
Séneca): Si tibi occurrerit uetustis arboribus et solitam altitudinem egressis frequens lucus et
conspectum caeli ramorum aliorum alios protegentium summouens obtentu, illa proceritas siluae
et secretum loci et admiratio umbrae in aperto tam densae atque continuae fidem tibi numinis
faciet. - “Caso encontrares um bosque cheio de arvores antigas que cresceram além do
normal e que impede a visdo do céu pelo sombrear de uns ramos encobrindo outros, tal
altura da mata, o mistério do lugar e a admiragao de uma sombra tao densa e continua
a céu aberto vai dar-te a fé num deus” (minha tradugao).

Cf. Geérgicas 1178-186: “Primeiro, a eira deve ser nivelada com um grande cilindro,
lavrada a mao e solidificada com greda tenaz, para que as ervas ndo se acerquem nem

Fragmentos, namero 35, p. 075/089 Florianépolis/ jul - dez/ 2008 87



13.
14.

15.
16.
17.

18.

19.

20.

21.

22.

88

se rache vencida pelo poé e, assim, varias pestes escarnecam: com frequéncia, o rato
pequenino construiu seu ninho debaixo da terra e armazenou, ou as toupeiras cegas
escavaram moradas, o0 sapo e muitos monstros que as terras produzem foram encon-
trados em covas; o gorgulho e a formiga que teme uma velhice indigente pilham um
monte enorme de cereal” (minha tradugéo).

As outras estdao em III 152 e IV 554.

Cf. Génesis 3 19: No suor do teu rosto, comerds o teu pdo, até que te tornes a terra; porque
dela foste tomado, porquanto és pé e em pé te tornards.

Cf. supra nota 8.
Sobre o carater formador da épica homérica entre os gregos, cf. Jaeger (1942, p. 61).

Cf. edicao das Gedrgicas preparada por Mynors (2000, p. 136): 1I 282-3. aere renidenti:
the glitter is Homeric: “Il.” 20.362 ge/lasse de\ pa=sa peri\ xqw\n xalkou= u(po\ steroph=j.

Cf. a ideia virgiliana das “armas” dos agricultores nas Gedrgicas e a importancia
desse mesmo conceito numa Eneida (Virgilio, 2002, I 1): Arma uirumque cano... - “Eu
canto as armas e o0 vardo...” (minha traducdo).

Cf. Gedrgicas II 311-327: “Por que falaria das tempestades e das constelacdes de
outono e de que os homens devem cuidar quando o dia ja é mais breve e o verdo mais
brando, ou quando a primavera chuvosa desaba, quando a seara do trigo ja se
eriou nos campos e quando os graos leitosos se incham na haste verde? Com
frequéncia eu vi, levando o agricultor quem colheria aos campos dourados e cortan-
do ele ja a cevada da haste fragil, tanto avangarem todas as batalhas dos ventos que
arruinavam largamente a plantagdo gravida, expulsa para os ares desde as mais
fundas raizes: assim a tempestade levava em negro turbilhdo a haste ligeira e as
palhas a voarem. Com frequéncia, também vem a imensa massa das aguas do céu,
e as nuvens reunidas do alto formam uma tempestade horrivel com chuvas escuras;
desaba o alto éter e desfaz com uma chuva enorme os campos felizes e os trabalhos
dos bois; enchem-se as fossas, os rios profundos transbordam com ruido e ferve o
mar com bragos que respiram” (minha tradugdo).

Cf. Georgicas I 51: Varium caeli (...) morem - “O cardter mutavel do clima” (minha
traducao).

Cf. Gedrgicas 1 466-492: “Ele também se apiedou de Roma com a morte de César,
quando cobriu a cabeca brilhante com uma ferrugem escura e as geragdes impias
temeram a noite eterna, embora naquele tempo a terra, as planicies do mar, as
cadelas agourentas e as aves funestas também dessem sinais. Quantas vezes, rom-
pidas as fornalhas, vimos o Etna ferver agitado nos campos dos Ciclopes, e atirar
globos de fogo e pedras liquefeitas! A Germania ouviu em todo o céu o som das
armas e os Alpes tremeram com movimentos insélitos. Uma voz alta também foi
ouvida pelo povo nos bosques silenciosos, imagens palidas de admiraveis feigoes
foram vistas na penumbra da noite e (terrivel!) o gado falou; os rios param e as
terras se abrem, o marfim chora triste e os bronzes suam nos templos. O Eridano, rei
dos rios, banha as matas contorcendo-se com uma crista insana e levou por todos os
campos os rebanhos com os estabulos. Nem, na mesma época, cessou de se mostrar
a fibra ameagadora nas entranhas tristes ou o sangue de manar dos pocos, e as altas
cidades ecoaram a noite com o ulular dos lobos. Nunca cairam do céu sereno mais
raios nem cometas agourentos se inflamaram tantas vezes. Assim, Filipos viu nova-
mente as frentes de batalha romanas enfrentarem-se entre si com dardos iguais, nem
foi indigno dos deuses umedecer duas vezes com nosso sangue a Ematia e os largos
campos do Hemo” (minha tradugéo).

Cf. Egloga I 6-8: O Meliboee, deus nobis haec otia fecity/ namque erit ille mihi semper deus;
illius aram/ saepe tener nostris ab ouilibus imbuet agnus. — “Melibeu, foi um deus que me
propds um 6cio tal./ Por isso, ele sera sempre um deus para mim./ Um tenro

Matheus Trevizam, Os “monstros” de Virgilio...



cordeiro de meu aprisco banhara frequentemente o seu altar” (trad. de Zelia A.
Cardoso).

23. Para uma explicacao detalhada do “cesarismo” de Virgilio, cf. Wilkinson (1997, p-
153-159).

Referéncias

Biblia sagrada. Traducao de Jodo Ferreira de Almeida. Sao Paulo: Sociedade Biblica do
Brasil, 1995.

Cicéron. De la divination. Du destin. Académiques. Traduction par Charles Appuhn. Paris:
Garnier, s.d.

. Traité des lois. Texte établi et traduit par Georges de Plinval. Paris: Les Belles
Lettres, 1959.

Commelin, Pierre. Nova mitologia grega e romana. Tradu¢do de Thomaz Lopes. Belo
Horizonte: Itatiaia, 1983.

Cornelius Nepos. Quinte-Curce. Justin. Valére Maxime. Julius Obsequens. Oeuvres
complétes. Paris: Firmin-Didot, 1864.

de Coulanges, Fustel. A cidade antiga. Tradugao de Jonas Camargo Leite e Eduardo
Fonseca. Rio de Janeiro: Ediouro, s.d.

Ernout, Alfred; Meillet, Antoine. Dictionnaire étymologique de la langue latine. Paris:
Klincksieck, 1939.

Ferguson, John. The religions of the Roman empire. London: Thames and Hudson, 1982.

Glare, Peter. Geoffrey. William. et alii. Oxford Latin dictionary. Oxford: University Press,
1968.

Grimal, Pierre. La littérature latine. Paris: Fayard, 1994.

Jaeger, Werner. Paideia. Los ideales de la cultura griega. Version espafiola de Joaquin Xirau.
Péanuco: Fondo de Cultura Econémica, 1942.

Jeha, Julio. Monstros como metaforas do mal. In: . Monstros e monstruosidades na

literatura. Belo Horizonte: UFMG, 2007.

Neri, Maria Luiza; Novak, Maria da Gléria. (org.). Poesia lirica latina. Sao Paulo: Martins
Fontes, 1992.

Seneca. Epistulae. V. 1. With an English translation by Richard M. Gummere. Cambridge,
Massachusetts/London, England: Harvard University Press, 1996.

Suétone. Tibére. Caligula. Traduction par Henri Ailloud. Paris: Les Belles Lettres, 2002.

Trevizam, Matheus. Linguagem e interpretacio na literatura agrdria latina. Tese inédita
apresentada ao Programa de Pés-graduacdo em Linguistica do IEL-UNICAMP
como parte dos requisitos para obtengao do titulo de Doutor em Linguistica na area
de Estudos Classicos (Latim). Campinas: UNICAMP, 2006.

Virgilio. Eneide. Introduzione di Antonio La Penna, traduzione e note di Riccardo Scarcia.
Milano: Rizzoli, 2002.

_____. Georgics. Edited with a commentary by R. A. B. Mynors. Oxford: Clarendon
Press, 2000.

. Géorgigues. Traduction par E. de Saint-Denis. Paris: Les Belles Lettres, 1998.

Wilkinson, L. P. The Georgics of Virgil: a critical survey. Norman: University of Oklahoma
Press, 1997.

Fragmentos, niamero 35, p. 075/089 Florianépolis/ jul - dez/ 2008 89



