
Matheus Trevizam 
Universidade Federal de Minas Gerais 

matheustrevizam2000@yahoo.com.br  

Os "monstros" de  Virgílio  no livro I 
das Geórgicas 

Abstract: In this paper, we intend, after a short discussion of the several 
meanings of the Latin word monstrum, to point out some examples of the 
presence of "monstrosities" in Virgil's Georgics first book. 
Keywords: monstrosity in literature, Latin literature, Virgil, Georgics, textual 
analysis. 

Resumo: Intenta-se, neste artigo, após a breve discussão dos vários sentidos 
da palavra monstrum na lingua latina, apontar alguns exemplos de presença 
de "monstruosidades" no livro I das Geórgicas de Virgílio. 
Palavras-chave: monstruosidade na literatura, literatura latina, Virgílio, 
Geórgicas, análise textual. 

a) Introdução 

A indagação sobre o tema das implicações envolvidas na palavr a 
latina monstrum revela uma rica série de "ramos" semânticos e práti-
cas culturais que se  sobrepõem  neste conceito múltiplo. Longe de 
quase apenas vincular-se, como em nosso entender moderno, ao pla-
no do fantasioso ou meramente  lendário,  constata-se que a vida e as 
instituições romanas previam a efetiva existência e o regramento do 
monstruoso com vistas a atribuir-lhe um espaço aceitável no plano 
das relações intra-humanas ou, sobretudo, entre nosso gênero e o 
divino. Assim, de inicio convém lembrar que a raiz latina de monstrum, 
como nos ensinam Ernout e Meillet (1939, p. 629), identifica-se com a 
mesma do verbo monstrare ("mostrar", "demonstrar", "avisar"...), 
correspondendo, pois, o sentido primeiro do substantivo aludido ao 
de um  "prodígio  que adverte da vontade dos deuses". Depois, ob-
serva-se a passagem dessa primitiva ideia, de  caráter  eminentemente 
religioso e, nem sempre, indicadora de desditasl, para o significado 
especifico de um ente (em vez de evento) inusitado por suas característi-
cas; expressam essa segunda nuança, assim, certos dizeres dos 
etimologistas vistos, segundo os quais monstrum seria, desta feita, um 
"objeto ou ser de  caráter  sobrenatural" (Ernout e Meillet, 1939, p. 629). 

Fragmentos,  número 35, p. 075/089 Florianópolis/ jul - dez/ 2008 



importante notar, no caso deste vocábulo latino, que, quando 
falamos nos sentidos "primitivo" e "derivado", não se entende a 
"desaparição" do uso idiomático do significado inicial com a vinda do 
segundo ou de outros mais  possíveis,  pois, tendo havido  inequívoco 

encaminhamento polissêmico, a própria lingua latina clássica conhe-
ceu todo um variado espectro de empregos para o termo monstrum. 
Julgamos corresponder ao mais antigo significado de monstrum no la-

tim certo uso presente no canto quinto da Eneida virgiliana. Aludimos 
ao estranho fenômeno divisado quando Acestes, um dos companhei-
ros de Eneias no desterro de Troia, lançou vitorioso sua seta a fim de 
perfurar o pombo preso por um cordel a um poste e que forcejava por 
escapar, dificultando a tarefa dos envolvidos nesta parte dos jogos fú-
nebres em honra dos Manes de Anquises: ocorre, de fato, que o cami-

nho da flecha atirada pela personagem nos é descrito por  Virgílio  como 
tendo-se inflamado miraculosamente antes de atingir o alvo (Virgilio, 

2002, V 519-538). 
Riccardo Scarcia, comentador e responsável pela edição Rizzoli 

da Eneida virgiliana, explica-nos em nota elucidativa a essa passagem 
que o monstrum ("prodígio") em pauta revestir-se-ia  então  de nuanças 
premonitórias positivas, pois indicia o estabelecimento futuro e bem 
sucedido da colônia troiana de Acesta por Acestes, sob a generosa con-
cessão de poderes do pater Aeneas (Virgilio, 2002, p. 568). Por outro 
lado, um curioso trecho do De diuinatione ciceroniano, obra, como se 

sabe,  construída  como  diálogo  entre a personagem identificada com o 

mesmo Cicero e seu irmão Quinto, em torno do tema da validade ou 
não das práticas adivinhatórias correntes em Roma republicana, mos-
tra-nos um uso da palavra monstrum mais próximo da segunda ideia 
passível  de comunicar-se por ela (Cicéron, s.d., I 24). Trata-se do que 
vemos em I 24 e constitui o relato de Quinto sobre um sonho 
premonitório do general Haníbal, o cartaginês, no tocante a seus su-
cessos vindouros na invasão da inimiga Itália através da rota alpina. 
Para esse polo do  diálogo  que, por sinal, coloca-se, à diferença de 
Cicero, como defensor da ideia da plena confiabilidade da adivinha-
ção, certa fera (monstrum) sonhada por Hanibal antes do evento, es-

tranha por ser grande,  terrível e destrutiva, com o corpo inteiro en-
trelaçado de serpentes e capaz de aniquilar tudo (árvores,  edifícios, 
ramadas...) em seu caminho, viera indicar-lhe da parte dos deuses 
sua iminente vitória na guerra 2 . 

Por outro lado, embora nem sempre se encontrem na literatura 
latina claras designações de semelhantes "eventos" pelo termo 
monstrum, também o são os vários seres (homens e animais) disformes 

76 
	

Matheus Trevizam, Os "monstros" de Virgilio... 



elencados pelo dito Júlio Obsequente em seu Liber Prodigiorum: com 
muita frequência, como é o caso dos andróginos, ao que tudo indica 
tidos por funestos sinais do rompimento da pax deorum, divisamos nesta 
obra fortes nexos entre sua existência e desgraças contadas em segui-
da ou, ainda, práticas expiatórias brutais como o afogamento mariti-
mo ou a incineração em vida de crianças dotadas dessa dupla nature-
za (Julius Obsequens, 1864, p. 838, p. 843...). Monstrum, nesse sentido 
concreto das pessoas nascidas com anomalias  físicas  (divergente nú-
mero de dedos nas  mãos  e nos pés, mais de uma cabeça pegada ao 
tronco, genitais  ambíguos...), correspondia, implicações religiosas à 
parte, também a um conceito do velho direito romano, isto 6, o dos 
seres que não podiam ser reconhecidos como filhos de seus pais por 
destoarem do aceitável quanto aos  mínimos padrões da "normalida-
de" humana. Já as Doze Tábuas das Leis aludiam ao destino esperado 
para tais monstra humanos (a execução sumária), como nos faz recor-
dar Cicero a propósito de uma comparação depreciativa com o 
tribunato da plebe em De  legi  bus III VIII 19: 

Deinde, quom esset cito necatus tamquam ex XII tabulis insignis ad 
deformitatem puer, breui tempore nescio quo pacto recreatus multoque 
taetrior et foedior renatus est 3 . 

O  dicionário  latino-inglês de Oxford, por sua vez, enumera, en-
tre os sentidos do verbete monstrum, o de "uma coisa ou evento ter-
rivel ou monstruoso" e, ainda, o de "uma criatura monstruosa ou 
horrível,  monstro, monstruosidade" (Glare, 1968). No primeiro caso, 
não podendo aplicar-se o caráter  da feiúra ou deformidade, propria-
mente, a algo que aconteça, entendemos pela descrição do lexicógrafo 
que o caráter  de ser  terrível  de uma dada coisa ou evento se relacio-
na, antes, ao fato de se tornarem eles muito nocivos ou ameaçadores 
para alguém; por outro lado, quando examinamos a segunda defini-
gdo oferecida para a mesma palavra, parece-nos óbvio que se trata de 
seres ameaçadores inclusive, se não de todo exclusivamente, pelo as-
pecto repugnante que possam apresentar. 

Em outras palavras, depreende-se, de ideias sempre ligadas  às 
tradições religiosas da cultura latina, que por força preconizavam a 
nog -do da interferência divina no mundo por meio de signos aos que 
os soubessem ler (Ferguson, 1982, p. 150ss), passamos, com as últimas 
nuanças  semânticas  de monstrum vistas, para planos apenas em parte 
aparentados com elas. Ocorre, se nos cabe esboçar sem grandes pre-
tensões a trajetória desse vocábulo no latim, que os seres ou eventos 
monstruosos, no sentido religioso, por vezes carregavam em si más 

Fragmentos, número 35, p. 075/089 Florianópolis/ jul - dez/ 2008 	 77 



implicações (como quando se tratava dos sinais de descontentamen-
to dos deuses com a comunidade de adoradores) e, não raro, como 
ao haver a nascença de uma criança ou animal anatomicamente pecu-
liares, o aspecto da deformidade  física.  Assim, de um contexto em 

que os monstra deveriam atemorizar não tanto pelo que aparentavam, 
mas pelo que carregassem em si enquanto misteriosos desdobramen-
tos no âmbito da quebra da pax deorum4  (ainda que fossem repulsi-
vos!), a lingua latina estendeu-lhes a vigência ameaçadora também 
para os casos em que sua face  temível  era apenas mantida em super-
fície, quer se tratasse isso de um mau evento de todo realizado no 
mundo concreto, quer de um ser real (uma feia serpente) ou imagind-
rio (uma quimera)  passível  de causar-nos arrepios... 

Por fim, merece ao menos um comentário passageiro a circuns-
tância em que se aplica o termo monstrum, metaforicamente, a seres 
humanos dotados de excessiva crueldade. Esse sentido derradeiro, de 
resto arrolado também pelo dicionário de Oxford no mesmo verbete, 
parece-nos evidentemente tributário do terceiro significado que pro-
pusemos acima, já que um yard() ou mulher  belíssimos  pelo  físico po-

deriam sempre, caso não se conformassem aos  mínimos padrões re-
queridos de qualquer homem respeitador da dignidade do próximo, 
fazer-se "monstros" de crueza ou perfidia 5 . 

A temática do monstruoso, com mais de um sentido  possível  den-

tre os arrolados, adentra as Geórgicas de  Virgílio  como motivo disper-
so ao longo de seus quatro livros. No dito "poema da terra" do célebre 
autor romano, pois, encontramos com alguma frequência sobretudo 
a ideia da monstruosidade como resultado da atuação nociva de en-

tes variados sobre o microcosmo do agricola itálico, a considerar-se, 
por sua vez, espécie de retrato simbólico dos embates humanos no 
mundo. Ocorre, explica-se, que a época da trajetória do homem des-

crita por  Virgílio  nesse texto corresponde miticamente Idade Fér-
rea, com o fim de todas as benesses da existência sob o reinado de 
Saturno (Commelin, 1983, pp. 173-174). 

Em outras palavras, o ambiente de desenvolvimento da vida quo-
tidiana dos camponeses de  Virgílio não é mais  tão  receptivo, quer para 
os homens, quer para os animais e plantas com que lidam, e isso aca-
ba, por vezes, por refletir-se em ameaças ou  malefícios recíprocos  da 
parte de todos os "atuantes" nesse movimentado  "cenário".  Mas, sen-
do representante de um nascente pan-italianismo (Wilkinson, 1997, 
pp. 153-159) e cioso guardião das tradições pátrias como  antídoto  no 

mínimo  paliativo contra os males de seu tempo,  Virgílio  também in-

corpora o significado mais "básico" do monstruoso a vários pontos 

78 
	

Matheus Trevizam, Os "monstros" de  Virgílio...  



do poema, relatando-nos, nesse sentido, eventos "sobrenaturais" ti-
dos por anunciadores do agrado ou desagrado dos deuses. 

Por fim, ressaltando que numa obra de conteúdo também  mítico  
(e não só histórico e "cientifico") como as Geórgicas há ainda que se 
esperar alguma minima concessão à ideia dos monstros segundo o 
quarto significado veiculado no  dicionário  de Oxford6, finaliza-se esta 
introdução para passarmos ao objetivo maior do artigo: a abordagem 
localizada dos monstros de  Virgílio  no livro inaugural do poema. 

b) Os "monstros" em Geórgicas I 
A presença do "monstruoso" na Geórgica primeira de  Virgílio  pode 

ser apontada, julgamos, em quatro passagens essenciais. A primeira 
delas (I 119-124ss), de grande  importância  para a múltipla compreen-
sdo virgiliana da natureza do trabalho ou de qualquer interação do 
homem em nosso mundo, assume tons francamente  míticos:  

Nec tamen, haec cum sint hominumque boumque labores 
uersando terram experti, nihil improbus anser 
Strymoniaeque grues et amaris intiba fibris 	 120 
officiunt aut umbra nocet. Pater ipse colendi 
haud facilem esse uiam uoluit primusque per artem 
mouit agros, curls acuens mortalia corda, 
nec torpere graui passus sua regna ueterno 7 . 

Inserido-se, com a escrita desses versos, numa tradição que re-
monta ao próprio Hesiodo de Os trabalhos e os dias, o poeta latino alude 
ao mito do fim da Idade  Áurea  como era de aparecimento de grandes 
dificuldades para os mortais. Segundo comentamos em outras circuns-
tâncias, porém (Trevizam, 2006, p. 183), ele difere aqui de seu correlato 
didático helênico por não atribuir ao evento um sentido puramente 
desastroso: como revela o trecho que se segue sem pausa aos versos 
acima, não fossem as dificuldades advindas da "degenerescência" do 
mundo, ainda  estaríamos  embotados no torpor de uma vida fácil, des-
providos do estimulo para buscar superar-nos e sobreviver, relegados 
a um estado de quase que plena absorção pela esfera natural... 

Foi, portanto, para fazer frente a "monstros" como a "pata má" 
(improbus anser, v. 119), os "corvos do Estrimão" (Strymoniaeque grues, 
v. 120), a "endivia de fibras amargas" (amaris intiba fibris, v. 120), a 
"sombra" (umbra, v. 121), as "serpentes" (serpentibus, v. 129) e os "lo-
bos" (/upos, v. 130) que o homem da Idade Férrea, ele mesmo um durus, 
como insiste com frequência o poeta, engendrou as artes (v. 133) e, 
especificamente, descobriu a agricultura (v. 134), o fogo (v. 135), a 

Fragmentos, número 35, p. 075/089 Florianópolis/ jul - dez/ 2008 	 79 



navegação (v. 136-138), a caça (v. 139-140), a pesca (v. 141-142) e a 
metalurgia (v. 143-144). Tal inventividade, no entanto, não deve ser 
vista A. maneira de algo sem prováveis desdobramentos funestos até 
para partes inócuas da natureza ou o próprio ser humano: não por 
acaso, de acordo com o recorrente padrão das Geórgicas de associar 
as práticas agrárias à violência de que apenas aparentam dissociar-
se8, muitas das criações no inicio surgidas da vontade de contrapor-se 

dureza da Idade Férrea apresentam riscos de degenerar sobretudo 
em meios destrutivos. É o caso do fogo, das naus e das armas fabricadas 
pelo  domínio  da forja, cujos usos, depreende-se de várias passagens 
da literatura latina ou das Geórgicas mesmas9, com frequência têm-se 
desviado de meros objetivos de "defesa" contra um mundo hostil. 

Até o lavrador, por vezes apresentado nesta obra como espécie 
de exceção aos males de um tempo inique, não se furta a sentidos 
perigosamente próximos da nocividade que tendemos a atribuir a 
outros (os monstra do universo animal,  botânico,  atmosférico ou 
numinoso), podendo-se também dizê-lo eventual  partidário  da força 
injustificada sobre elementos do meio onde vive. Isso, por exemplo, 
parece-nos ocorrer quando  Virgílio  apresenta em II 207-211 a dura 
imagem das velhas árvores (nemora, v. 208) carregadas de ninhos e a 
extirpar-se para abrir clareirasn, favorecendo-nos entender os "in-
ventores" vistos há pouco mais em gradativo estado de espelhamento 
com seus "inimigos" do que de absoluta "inocência". 

Depois, de todo inseridos num trecho de preceituação agrária do 
mestre de agricultura ficcionalmente criado por  Virgílio,  chega-se 
parte das indicações para fazer-se a eira de debulha de cereais: 

Area cum primis ingenti aequanda cylindro 
et uertenda manu et creta solidanda tenaci, 
ne subeant herbae neu puluere uicta fatiscat, 	 180 
turn uariae inludunt pestes: saepe exiguus mus 
sub terris posuitque domos atque horrea fecit, 
aut oculis capti fodere cubilia talpae, 
inuentusque cauis bufo et quae plurima terrae 
monstra ferunt, populatque ingentem farris aceruom 185 
curculio atque inopi metuens formica senectae 12 . 

Encontramos acima uma das três únicas 13  menções à palavra 
monstrum neste poema de  Virgílio  (v. 185), aplicada, de forma curiosa, 
a animais aparentemente insignificantes diante do ser humano, como 
simples "ratos" (mus, v. 181), "toupeiras" (talpae, v. 183), "sapos" (bufo, 
v. 184), "gorgulhos" (curculio, v. 186) e "formigas" (formicae, v. 186). 
Ocorre, no entanto, que seu potencial destrutivo não é desprezível, 

80 
	

Matheus Trevizam, Os "monstros" de  Virgílio...  



pois, insinuando-se ou agindo em conjunto, essas pequeninas criatu-
ras podem invalidar todos os resultados penosamente conquistados 
no  domínio agrícola  (as colheitas) pelos ativos lavradores da Idade 
Férrea. 

Isso significa que a "monstruosidade" de tais pequenos animais é 
assimilável àquela que discutimos há pouco para os entes nocivos in-

troduzidos no mundo ao término da Idade  Áurea: trata-se sempre de 

duros antagonistas do homem na luta diária pela sobrevivência, não 
importando sua escala ou banalidade. Tem-se nos dois casos, portan-

to, uma espécie de perigosa incorporação do monstruoso pelo dia-a-

dia dos camponeses retratados por  Virgílio, pois, imaginamos, a natu-

ral  abundância  de gorgulhos, formigas, serpentes ou outras "pragas" 
na era "piorada" em que vivemos contribui para tornar os primeiros, 
com muita frequência, vulneráveis. É,  aliás, característica  dos relatos 
míticos da queda humana do estado de bem-aventurança inicial a 

ideia do perene encerramento do repouso para os mortais: à seme-
lhança da maldição  bíblica sobre Adão e sua prole 14, também nota-
mos desde o fim da passagem vista antes que o mero sustento dos 

agricolae deparados na leitura das Geórgicas torna  imprescindível o 

trabalho e a  vigilância  continuos. 
Dai, por sinal, a proximidade em outros pontos proposta por 

Virgílio entre as esferas bélica e agrária da cultura 15, pois, à maneira 

de soldados, os camponeses precisam  amiúde mostrar energia, cora-
gem, cuidado, previsão e persistência a fim de ultrapassarem os de-

safios que se lhes apresentam quase sem trégua. Deve-se ainda ob-
servar que tal direcionamento de compreensão da vida infunde, tri-

vialidades  à  parte, certa nobreza representativa no panorama dos 

rudes afazeres humanos descritos: de forma combinada, o "paren-

tesco" entre a poesia didática composta e a épica (nos aspectos métri-

co, de interesse pela formação do público", de recurso a expedientes 

elocutórios  típicos como os similes...), as retomadas por  Virgílio  de 

material homérico, por exemplo 17, o uso de vocabulário evocativo de 

esferas mais sublimes 18  e o fato, como temos intentado dizer, de que 

os antagonistas dos "soldados" das Geórgicas sejam  às vezes nada 
menos que "monstros" atribuem aos modestos agricolae virgilianos 

muito de heróico. 
Por outro lado, a riqueza de eventos a preencherem a rotina dos 

lavradores virgilianos, bem como o inesperado alçamento de sua esta-. 
tura para planos distintos do mais chão contribuem para dotar os ver-

sos das Geórgicas de reconhecido interesse expressivo. O terceiro tre-
cho que escolhemos para o comentário do monstruoso na primeira 

Fragmentos, número 35, p. 075/089 Florianópolis/ jul - dez/ 2008 
	

81 



Geórgica virgiliana, assim, mostra-nos uma espécie de mudança do foco 
de proveniência dos inimigos naturais do homem e, ainda, de sua 
escala: 

Quid tempestates autumni et sidera dicam 
atque, ubi iam breuiorque dies et mollior aestas, 
quae uigilanda uiris, uel cum ruit imbriferum uer, 
spicea iam campis cum messis inhorruit et cum 
frumenta in uiridi stipula lactentia turgent? 

	
315 

Saepe ego, cum flauis messorem induceret aruis 
agricola et fragili iam stringeret hordea culmo, 
omnia uentorum concurrere proelia uidi, 
quae grauidam late segetem ab radicibus imis 
sublimem expulsam eruerent, ita turbine nigro 

	
320 

ferret hiems culmumque leuem stipulasque uolantis. 
Saepe etiam immensum caelo uenit agmen aquarum 
et foedam glomerant tempestatem imbribus atris 
collectae ex alto nubes; ruit arduos aether 
et pluuia ingenti sata laeta boumque labores 

	
325 

diluit; implentur fossae et caua flumina crescunt 
cum sonitu feruetque fretis spirantibus aequor." 

Nesses versos, notamos, os "monstros" identificam-se com  fenô-
menos  meteorológicos desastrosos para o ser humano justamente na 
fase critica que precede as colheitas. Pois, fato significativo demais para 
passar despercebido ao magister agrário incorporado por  Virgílio,  en-
tão as searas  estão  "grávidas" de frutos, mas esses ainda não adentraram 
o "seguro"  domínio  do agricultor em seus celeiros. Assim, os venda-
vais podem arruinar "largamente a plantação grávida, desde as mais 
fundas raizes/ expulsa para os ares" (v. 319-320), inutilizando todos 
os esforços empregados para produzir o alimento até  então;  a "imensa 
massa das águas" (immensum agmen aquarum, v. 322) e as "nuvens reu-
nidas do alto" (collectae ex alto nubes, v. 324), por sua vez, inundam os 
campos, vão-se com os aguaceiros os "campos felizes" (sata laeta, v. 
325) e os "trabalhos dos bois" (bournque labores, v. 325). 

Embora ainda aqui persista a ideia manifesta nas duas passagens 
anteriores do monstruoso como evento (ou ser)  terrível  por sua 
nocividade, e dai assustador, há que se notar importantes diferenças. 
Desse modo, consideramos, não cabe ao homem pensar em bater-se 
contra fenômenos  tão  supra-proporcionados quanto os vendavais e 
tempestades de inicio de outono (ou primaveris): em sua pequenez, 
apenas lhe resta em casos assim precaver-se, inclusive suplicando aos 
deuses para que o livrem da desgraça da perda das colheitas bem na 
fase final dos trabalhos de cultivo; ele poderia, ainda, conhecendo "o 

82 
	

Matheus Trevizam, Os "monstros" de  Virgílio...  



caráter mutável do clima" 20  em sua regido de morada, atentar para os 
sinais do tempo e antecipar-se a tais agentes destruidores na tarefa 
de segar os campos. Em todo caso, ressaltamos comparativamente, 
embora um formigueiro ou uma toupeira invasora de eiras, por exem-
plo, pudessem ser "derrotados" pelo uso dos braços de um campo-
nês atento, o mesmo não se dá com inimigos de porte tão maior quanto 
os fenômenos meteorológicos adversos descritos, ora prevalecendo 
a recorrência ao sagrado, ora à mera previsão... 

Em outras palavras, à maneira de um Ulisses na gruta de Polifemo, 
os "heróis" de  Virgílio  a depararem seus "monstros" nestas novas cir-
cunstâncias não  partirão  para a lida com "armas" nas mãos. Deve-se 
observar, a propósito dessa aproximação entre a monstruosidade des-
mesurada dos ventos e tempestades das Geórgicas e o ser fantasiosc. 
retratado por Homero no canto IX da Odisséia, que ela também se sus-
tenta por ter a mitologia greco-latina  atribuído "corporificações" aos 
dois primeiros. Segundo nos explica Commelin, Hesiodo deu filiação 
divina (a Noto, Bóreas e Zéfiro) ou oriunda dos Gigantes (aos demais) 
aos ventos, e surgem em Homero e Virgílio  como súditos de tolo, rei 
do arquipélago das Eólias (Commelin, 1983, p. 96-99). Ainda segundo 
ele, enquanto o levantino Euro, filho da Aurora, era mostrado como 
um jovem alado, trigueiro e jovial, Bóreas, de origem nórdica, era im-
petuoso (metamorfoseara-se em cavalo certa feita para raptar Oritia, 
princesa ateniense que lhe fora negada!), o Aquilão,  por vezes confun-
dido com esse último, correspondia a um velho de madeixas brancas e 
a Noto (ou Austro), vento do sul, coube a figura de um ancião muito 
alto, de ar sombrio, com longos cabelos brancos e a gotejar água por 
todo o corpo; por fim, Zéfiro, vento do ocidente, tinha a imagem de 
um moço com asas de borboleta e portava uma alegre coroa de flores 
sobre a cabeça. 

Curiosamente, não faltou sequer a personificação da Tempestade 
pelos cultos latinos: para o mesmo mitólogo (Commelin, 1983, p. 99), 
ela fora entendida como ninfa aérea e Marcelo, sobrinho dileto do im-
perador Augusto, consagrara-lhe uma capela perto da Porta Capena, 
em Roma. De feições severas, segundo a iconografia encontrada em 
alguns monumentos antigos, cabia-lhe o sacrifício  de um touro negro 
nos cultos. 

Ora, a existência de semelhantes personificações no  imaginário 
antigo, inclusive, como buscamos expor, com dar-se aos ventos ou 
Tempestade atributos  físicos,  representa para o leitor desta obra de 
Virgílio  ao menos a chance de  evocá-las  a fim de enriquecer sua leitura 
no contexto de que tratamos. Embora os dois tipos de agentes 

Fragmentos, número 35, p. 075/089 Florianópolis/ jul - dez/ 2008 	 83 



meteorológicos ameaçadores (ou, como propomos, monstruosos) alu 
didos no presente trecho das Geórgicas estejam, aqui, faltos de gran 
des atributos antropomórficos, não seria, em absoluto, demasiado 
supor alguma minima relação de equivalência entre a natureza ani 
mada dos agricolae e a desses seus "inimigos" naturais (ou divinos): 
acaso não se dá, em ambos os lados do embate, que sempre divise 
mos o emprego de forças capazes de transformar a seu modo o palco 
de desenvolvimento do drama  diário  dos camponeses de  Virgílio?  E, 
em espécie de concorrência pelo destino a conceder  às  colheitas, por 
exemplo  (salvá-las  ou perdê-las sem volta?), de determinar um ou 
outro desfecho distinto para a luta a que assistimos apreensivos? 

Segundo cremos, pois, a variação dos "monstros" com que se têm 
de haver os agricolae da Idade Férrea para um plano  tão  contrastante 
com o da  "insignificância"  dos pequenos seres vistos antes e o viés de 
leitura  mítica,  descortinado de forma mesmo homérica diante de tais 
antagonistas do homem, dotam o tema das ameaças climáticas ao equi-
librio conquistado de peculiar interesse imaginativo neste livro pri-
meiro. Pois,  está-se  a ver, não mais estamos aqui diante de monstra 
quase que apenas metaforicamente compreendidos, mas de eventos, 
na verdade, de muito maiores e mais sugestivas dimensões... 

A última aparição dos monstros de  Virgílio nesta primeira Geórgica, 
por sua vez, reveste-se de peculiaridades que não há nas demais trata-
das. Pois, neste ponto, adentramos em definitivo o campo semântico 
"matricial" da palavra monstrum em latim. São, por conseguinte, presságios, 
prodígios, aparições agourentas que se nos desvelam em seguida: 

Ille etiam extincto miseratus Caesare Romam, 
cum caput obscura nitidum ferrugine texit 
impiaque aeternam timuerunt saecula noctem. 
Tempore quamquam illo tellus quoque et aequora ponti 
obscenaeque canes importunaeque uolucres 
signa dabant. Quotiens Cyclopum efferuere in agros 
uidimus undantem ruptis fornacibus Aetnam 
flammarumque globos liquefactaque uoluere saxa! 
Armorum sonitum toto Germania caelo 
audiit; insolitis tremuerunt motibus Alpes. 
Vox quoque per lucos uolgo exaudita silentis 
ingens, et simulacra modiis pallentia miris 
uisa sub obscurum noctis pecudesque locutae 
(infandum!); sistunt amnes terraeque dehiscunt 
et maestum illacrimat templis ebur aeraque sudant. 
Proluit insano contorquens uertice siluas 
fluuiorum rex Eridanus camposque per omnis 
cum stabulis armenta tulit. Nec tempore eodem 

470 

475 

480 

84 
	

Matheus Trevizam, Os "monstros" de Virgilio... 



tristibus aut extis fibrae apparere minaces 
aut puteis manare cruor cessauit, et altae 

	
485 

per noctem resonare lupis ululantibus urbes. 
Non alias caelo ceciderunt plura sereno 
fulgura nec  din  i toties arsere cometae. 
Ergo inter sese paribus concurrere  tells  
Romanas acies iterum uidere Philippi; 

	
490 

nec fuit indignum superis bis sanguine nostro 
Emathiam et latos Haemi pinguescere campos. 2' 

A passagem inicia-se com uma  alusão  aos eventos das Guerras 
Civis em Roma: o assassinato do ditador Júlio César nos Idos de março 
de 44 a.C. e a série de signos funestos que se seguiram ao fato apre-
sentado, por  Virgílio,  como espécie de sacrilégio (cf. impia saecula, v. 
468). Não podemos esquecer-nos que as Geórgicas se inserem na "fase" 
de decisiva proximidade entre o poeta e a nascente casa imperial ro-
mana: embora alusões ao deus identificado com o imperador Augusto 
surjam na produção do autor desde as elogiosas palavras de Titiro a 
Melibeu na égloga primeira22, a composição desse poema didático sob 
influência dos hand  molha iussa de Mecenas, o célebre "agente cultu-
ral" do princeps, vincula-o indelevelmente ao plano politico. 
Modernamente, não se deve com isso entender que tenha havido 
,'pressões" do poder ou a direta "encomenda" pecuniária da obra 
completa ao autor, mas, segundo a posição defendida por Grimal 
(1994, pp. 273-275), antes o incentivo localizado do amigo a  Virgílio e 
sua conformidade a um encaminhamento histórico  irreversível.  É que, 
explica-nos o erudito francês, a ideia de uma Itália como berço co-
mum de todos os seus bravos habitantes, segundo celebrada com 
entusiasmo nas Geórgicas, nascera da articulação de Júlio César23  e 
fora reforçada por Otaviano, o futuro imperador Augusto, para opor-
se moral e militarmente à "ameaça" representada pelo exotismo egip-
cio de Marco Antônio e Cleópatra. Assim, com o gradativo apazigua-
mento do mundo sob o jugo latino nas mãos de César e, em seguida, 
de seu filho adotivo (Augusto), alcançava-se pouco a pouco a  tão  
almejada paz de que o escritor, formado na "escola" epicurista, não 
podia prescindir. 

Nesse sentido (de aquiescer à amizade por Mecenas e ao apelo 
dos feitos augustanos), as Geórgicas prestaram-se, de fato, a fins propa-
gandisticos indiretos, isto 6, resultantes de prováveis inclinações pes-
soais do autor pelos novos lideres que via surgir, o que explica o tom 
patético neste fecho do livro primeiro do poema e a decisiva incorpo-
ração do numinoso. Ora, devemos frisar a  importância  concedida pe-
los antigos romanos aos monstra admonitórios de todo tipo: presen- 

Fragmentos, número 35, p. 075/089 Florianópolis/ jul - dez/ 2008 
	

85 



tes nos registros dessa cultura desde os velhos "Anais Pontificais" 
(de Coulanges, s.d., pp. 118-119), correspondiam a uma espécie de 
fala dos deuses aos homens, com quem se alegravam ou irritavam-se 
por seus atos. Portanto, o curioso suceder de agouros à  impietas do 
assassinato de César (por que  Virgílio não os fez anteceder, com o 
caráter potencialmente indicador de eventos futuros, sobretudo esse 
desfecho, que entende injusto?) sinaliza-nos de maneira  inequívoca  a 
compreensão  do poeta sobre o caráter  ofensivo aos deuses de sua 
realização e os prováveis maus desdobramentos posteriores. 

Deve-se, ainda, atentar para o fato de que o desfecho da batalha 
de Filipos, aludida nos trechos finais da sequência transcrita (v. 490), 
provavelmente é visto por  Virgílio  como duro castigo divino contra os 
"maus" romanos (os assassinos e fratricidas), pois muitas das tropas 
que se enfrentaram na localidade macedônica em 42 a.C., sob o respec-
tivo comando de Marco Antônio e Otaviano ou Bruto e Cássio  (neste 
caso, os principais idealizadores do conluio contra César!) tinham, até 
então,  combatido lado a lado. No desfecho, como sabemos, triunfaram 
os  partidários  do cesarismo... 

Dessa maneira, chegamos ao término da exemplificação do mons-
truoso, em sentido lato, na primeira Geórgica virgillana. A guisa de reca-
pitulação sumária, pois, basicamente deparamos nela três ocorrências 
de "monstros" entendidos como seres ou eventos de caráter  terrível  por 
seus  malefícios às  prováveis vitimas (I 118-124/ I 178-186/ I 311-327) e, 
com essa derradeira (I 466-492), uma mais próxima da velha etimologia 
da palavra latina em  questão,  vinculada, segundo dissemos no inicio, 
ao  caráter  de "aconselhamento" dos signos numinosos. 

Notas 
1. Em Geórgicas IV 554-558, o monstrum ("prodígio") a que se refere  Virgílio 6, na verdade, 

o estranho renascimento das abelhas de Aristeu por meio da técnica da bougonia: Hic 
uero subitum ac dictu mirabile monstrum/ adspiciunt, liquefacta bourn per uiscera toto/ stridere 
apes utero et ruptis efferuere costis/ immensasque trahi nubes iamque arbore summa/ confluere 
et lentis uuam demittere ramis. - "Então, de fato, observam um  prodígio súbito e maravi-
lhoso de contar-se: que pelas  vísceras  liquefeitas dos bois as abelhas ressoam em todo o 
ventre, 'borbulham' após rompidos os flancos, 'nuvens' imensas se estiram, já se vão 
todas para cima da árvore e fazem pender seu 'cacho' dos ramos  flexíveis"  (minha 
tradução). 

2. Cf. Cicero, Da adivinhação I 24: Turn uisam beluam uastam et immanem, circumplictam 
serpentibus, quacumque incederet, omnia arbusta, uirgulta, tecta peruertere; et eum admiratum 
quaesisse de deo, quodnam illud esset tale monstrum; et deum respondisse uastitatem esse Italiae 
praecepisseque ut pergeret protinus; quid retro atque a tergo fieret, ne laboraret. - "Então foi 
vista uma besta grande e terrível, entrelaçada com serpentes, e por toda parte que ia 
derrubava todas as árvores, ramos e tetos. E ele, admirado, perguntou ao deus qual 

86 
	

Matheus Trevizam, Os "monstros" de  Virgílio... 



coisa era um monstro como aquele. E o deus respondeu que era a  ruína  da Itália e 
recomendava que continuasse em frente, sem preocupar-se com o que acontecia 

atrás e as suas costas" (minha tradução). 

3. Cf. Cicero, Tratado das leis III VIII 19: "Depois, tendo-se dele dado cabo como, pelas 
Doze Tábuas, de uma criança marcadamente deformada, em pouco tempo, não sei 
como, foi restaurado e renasceu muito mais feio e infame" (minha tradução). 

4. Sobre a manifestação do monstruoso como resultado de uma infração ou quebra hu-
mana do pacto sagrado  implícito  entre deuses e mortais, cf., especificamente, Jeha (2007, 
p. 20): As definições de monstro se desenvolvem de maneira quase histórica: para os 
antigos gregos e romanos, o monstro era um  prodígio,  um aviso contra uma infração 
da pax deorum. Qualquer aliança que os deuses pudessem ter tido com os humanos 
estava para ser rescindida por causa de algum malefício. Até meados do século XII, a 
palavra significava tanto  prodígio quanto maravilha, e se aplicava a uma criatura meio 
humana, meio animal, "ou que combinava elementos de duas ou mais formas animais, 
e [era] frequentemente de grande tamanho e aparência feroz", resultante de uma 
agência sobrenatural. A Esfinge, a Quimera, o Minotauro e a Medusa indicavam que 
algum mal cometido estava sendo castigado. 

5. Cf. Suetônio, As vidas dos doze Césares (Caligula XXIII): Hactenus quasi de principe, 
reliqua ut de monstro  narrando sunt. - "Até aqui, como que de um  príncipe, o restante 
deve ser contado como que de um monstro" (minha tradução). 

6. Em Geórgicas I 277-283,  Virgílio  alude, por exemplo, A. Gigantomaquia; como nos 
explica Commelin (1983, p. 34), trata-se de um luta  mítica  ocorrida entre Júpiter e 
os gigantes (Encélado, Polibetes, Alcioneu, Porfirion, os dois Aloídas, Efialto, Oeto, 
turito, Clito, Titio, Palas, Hipólito, Agrio, Tdon e Tifon), em que eles tentaram 
destroná-lo,  mas foram precipitados do céu por seus raios. 

7. Cf. Geórgicas I 118-124: "Contudo, embora tais sejam os trabalhos costumados de 
homens e bois a ararem a terra, um tanto estorva a pata má, os corvos do Estrimão 
e a endivia de fibras amargas, ou a sombra prejudica. 0 próprio Pai quis que o 
caminho do cultivo não fosse fácil e primeiro moveu os campos com a técnica, 
aguilhoando os corações mortais com preocupações, nem suportou embotar os seus 
reinos em uma inércia pesada" (minha tradução). 

8. Em Geórgicas I 160, por exemplo, fala-se dos instrumentos  agrícolas  claramente 
como "armas" de agricultores (quae sint duns agrestibus arma. - "... quais são as 
armas dos duros camponeses"). 

9. Em Geórgicas II 503-512, Virgílio menciona a ambição humana como causa de males 
desnecessários na guerra e na perda das raizes de cada homem que parte  ávido  de 
riquezas; ora, para navegar em pilhagem ou ataque são precisos os remos que cita o 
poeta em v. 503, e, para fazer as conquistas, decerto as armas implícitas em todo derra-
mamento de sangue... 

10. Nos versos II 490-502 desta obra,  Virgílio apresenta os agricultores como homens feli-
zes em sua piedade rústica e falta de ambição desmedida. 

11. Aos bosques, inclusive,  atribuía-se caráter  sagrado na cultura romana (cf. carta XLI de 
Sêneca): Si tibi occurrent uetustis arboribus et solitam altitudinem egressis frequens lucus et 
conspectum caeli ramorum aliorum alias protegentium summouens obtentu, illa proceritas siluae 
et secretum loci et admiratio umbrae in aperto tam densae atque continuae fidem tibi numinis 
faciet. - "Caso encontrares um bosque cheio de árvores antigas que cresceram além do 
normal e que impede a visão do céu pelo sombrear de uns ramos encobrindo outros, tal 
altura da mata, o mistério do lugar e a admiração de uma sombra tão densa e continua 
a céu aberto vai dar-te a fé num deus" (minha tradução). 

12. Cf.  Geórgicas  I 178-186: "Primeiro, a eira deve ser nivelada com um grande cilindro, 
lavrada à mão e solidificada com greda tenaz, para que as ervas não se acerquem nem 

Fragmentos, número 35, p. 075/089 Florianópolis/ jul - dez/ 2008 	 87 



se rache vencida pelo pó e, assim, várias pestes escarneçam: com frequência, o rato 
pequenino construiu seu ninho debaixo da terra e armazenou, ou as toupeiras cegas 
escavaram moradas, o sapo e muitos monstros que as terras produzem foram encon-
trados em covas; o gorgulho e a formiga que teme uma velhice indigente pilham um 
monte enorme de cereal" (minha tradução). 

13. As outras estão em III 152 e IV 554. 

14. Cf. Genesis 3 19: No suor do teu rosto,  comerás o teu pão, até que te tornes à terra; porque 
dela foste tomado, porquanto és pó e em pó te  tornarás. 

15. Cf. supra nota 8. 

16. Sobre o caráter  formador da épica homérica entre os gregos, cf. Jaeger (1942, p. 61). 

17. Cf. edição das Geórgicas preparada por Mynors (2000, p. 136): II 282-3. aere renidenti: 
the glitter is Homeric: "II." 20.362 ge/lasse de\ pa=sa peril xqw\n xalkou= u(po\ steroph=j. 

18. Cf. a ideia virgiliana das "armas" dos agricultores nas Geórgicas e a importância 
desse mesmo conceito numa Eneida (Virgilio, 2002, I 1): Arma uirumque cano... - "Eu 
canto as armas e o varão..." (minha tradução). 

19. Cf. Geórgicas II 311-327: "Por que falaria das tempestades e das constelações de 
outono e de que os homens devem cuidar quando o dia já é mais breve e o verão mais 
brando, ou quando a primavera chuvosa desaba, quando a seara do trigo já se 
eriçou nos campos e quando os  grãos  leitosos se incham na haste verde? Com 
frequência eu vi, levando o agricultor quem colheria aos campos dourados e cortan-
do ele já a cevada da haste frágil, tanto avançarem todas as batalhas dos ventos que 
arruinavam largamente a plantação grávida, expulsa para os ares desde as mais 
fundas raizes: assim a tempestade levava em negro turbilhão a haste ligeira e as 
palhas a voarem. Com  frequência, também vem a imensa massa das águas do céu, 
e as nuvens reunidas do alto formam uma tempestade  horrível  com chuvas escuras; 
desaba o alto éter e desfaz com uma chuva enorme os campos felizes e os trabalhos 
dos bois; enchem-se as fossas, os rios profundos transbordam com  ruído e ferve o 
mar com braços que respiram" (minha tradução). 

20. Cf. Geórgicas I 51: Varium caeli (...) morem - "0  caráter mutável do clima" (minha 
tradução). 

21. Cf. Geórgicas I 466-492: "Ele também se apiedou de Roma com a morte de César, 
quando cobriu a cabeça brilhante com uma ferrugem escura e as gerações  ímpias 
temeram a noite eterna, embora naquele tempo a terra, as  planícies  do mar, as 
cadelas agourentas e as aves funestas também dessem sinais. Quantas vezes, rom-
pidas as fornalhas, vimos o Etna ferver agitado nos campos dos Ciclopes, e atirar 
globos de fogo e pedras liquefeitas! A Germania ouviu em todo o céu o som das 
armas e os Alpes tremeram com movimentos insólitos. Uma voz alta também foi 
ouvida pelo povo nos bosques silenciosos, imagens pálidas de admiráveis feições 
foram vistas na penumbra da noite e (terrível!) o gado falou; os rios param e as 
terras se abrem, o marfim chora triste e os bronzes suam nos templos. 0 Eridano, rei 
dos rios, banha as matas contorcendo-se com uma crista insana e levou por todos os 
campos os rebanhos com os estábulos. Nem, na mesma época, cessou de se mostrar 
a fibra ameaçadora nas entranhas tristes ou o sangue de manar dos poços, e as altas 
cidades ecoaram à noite com o ulular dos lobos. Nunca  caíram  do céu sereno mais 
raios nem cometas agourentos se inflamaram tantas vezes. Assim, Filipos viu nova-
mente as frentes de batalha romanas enfrentarem-se entre si com dardos iguais, nem 
foi indigno dos deuses umedecer duas vezes com nosso sangue a Emátia e os largos 
campos do Hemo" (minha tradução). 

22. Cf. Égloga I 6-8: 0 Meliboee, deus nobis haec otia fecit./ namque erit ille mihi semper deus; 
illius aram/ saepe tener nostris ab ouilibus imbuet agnus. - "Melibeu, foi um deus que me 
propôs um ócio tal./ Por isso, ele será sempre um deus para mim./ Um tenro 

88 
	

Matheus Trevizam, Os "monstros" de  Virgílio... 



cordeiro de meu aprisco banhará frequentemente o seu altar" (trad. de Zelia A. 
Cardoso). 

23. Para uma explicação detalhada do "cesarismo" de  Virgílio,  cf. Wilkinson (1997, p. 
153-159). 

Referências 
Bíblia  sagrada. Tradução de Joao Ferreira de Almeida. São Paulo: Sociedade  Bíblica  do 

Brasil, 1995. 

Cicéron. De la divination. Du destin. Académiques. Traduction par Charles Appuhn. Paris: 
Gamier, s.d. 

	. Traité des lois. Texte établi et traduit par Georges de Plinval. Paris: Les Belles 
Lettres, 1959. 

Commelin, Pierre. Nova mitologia grega e romana. Tradução de Thomaz Lopes. Belo 
Horizonte: Itatiaia, 1983. 

Cornelius Nepos. Quinte-Curce. Justin. Valère Maxime. Julius Obsequens. Oeuvres 
completes. Paris: Firmin-Didot, 1864. 

de Coulanges, Fustel. A cidade antiga. Tradução de Jonas Camargo Leite e Eduardo 
Fonseca. Rio de Janeiro: Ediouro, s.d. 

Ernout, Alfred; Meillet, Antoine. Dictionnaire étymologique de la langue latine. Paris: 
Klincksieck, 1939. 

Ferguson, John. The religions of the Roman empire. London: Thames and Hudson, 1982. 

Glare, Peter. Geoffrey. William. et  alii. Oxford Latin dictionary. Oxford: University Press, 
1968. 

Grimal, Pierre. La littérature latine. Paris: Fayard, 1994. 

Jaeger, Werner. Paideia. Los ideales de la cultura griega. Versión espariola de Joaquin Xirau. 
Pánuco: Fondo de Cultura Económica, 1942. 

Jeha, Julio. Monstros como metáforas do mal. In: 	. Monstros e monstruosidades na 
literatura. Belo Horizonte: UFMG, 2007. 

Neri, Maria Luiza; Novak, Maria da Glória. (org.). Poesia  lírica  latina. São Paulo: Martins 
Fontes, 1992. 

Seneca. Epistulae. V. I. With an English translation by Richard M. Gummere. Cambridge, 
Massachusetts! London, England: Harvard University Press, 1996. 

Suétone. Tibere. Caligula. Traduction par Henri Ailloud. Paris: Les Belles Lettres, 2002. 

Trevizam, Matheus. Linguagem e interpretação na literatura agrária latina. Tese inédita 
apresentada ao Programa de Pós-graduação em Linguistica do IEL-UNICAMP 
como parte dos requisitos para obtenção do titulo de Doutor em Linguistica na  área 
de Estudos Clássicos (Latim). Campinas: UNICAMP, 2006. 

Virgilio. Eneide. Introduzione di Antonio La Penna, traduzione e note di Riccardo Scarcia. 
Milano: Rizzoli, 2002. 

	. Georgics. Edited with a commentary by R. A. B. Mynors. Oxford: Clarendon 
Press, 2000. 

	. Georgiques. Traduction par E. de Saint-Denis. Paris: Les Belles Lettres, 1998. 

Wilkinson, L. P. The Georgics of Virgil: a critical survey. Norman: University of Oklahoma 
Press, 1997. 

Fragmentos,  número 35, p. 075/089 Florianópolis/ jul - dez/ 2008 
	

89 


