
Fragmentos, v. 22 n. 2, p. 013/030 Florianópolis/ jul - dez/ 2011

María Cecilia Colombani 
Universidad de Morón

Universidad Nacional de Mar del Plata
Universidad de Buenos Aires

ceciliacolombani@hotmail.com

Dioniso, arte y locura: el colectivo 
femenino en el misterio ritual

“La noche debilita los corazones; noche de funeral, de vino y rosas.”

Resumen: El proyecto del presente artículo consiste en pensar la dimensión 

de la locura al interior del fenómeno dionisíaco para ver las características de 

una experiencia que dista enormemente de la concepción contemporánea que 

tenemos de la locura como alteración mental. En este escenario nos impusi-

mos, en primer lugar, rastrear las particularidades de Dioniso como símbolo 

mismo de la manía. De la mano de su extrañeza y de su alteridad, arribamos 

al corazón íntimo de la experiencia festiva. Es por su singularidad identitaria 

que las formas prometidas de contacto ofrecen cumplir el mayor sueño hu-

mano: suprimir la brecha entre lo divino y lo humano a in de que el hombre 
devenga dios. Esa es la recompensa de la iesta. Su ubicación no oicial en el 
concierto global de la religiosidad griega es la consecuencia directa de sus ma-

nifestaciones rituales, las que parecen instalarse en las fronteras del horror, la 

extrañeza y la alteridad, pero que, al mismo tiempo, son las que permiten esa 

comunión con el dios que parece achicar la natural distancia. Es su radical ex-

trañeza, su excepcionalidad ontológica que suprime la brecha, lo que lo ubica 

en los márgenes del horror y con ello en un espacio no oicial. 

Abstract: The aim of this paper is to think about madness within the Diony-

sian phenomenon to see the features of an experience that is far away from 

the contemporary conception we have of madness as mental disorder. In this 

scenario, we are going to trace the peculiarities of Dionysus as a symbol of the 

manía. Hand in hand with its strangeness and its otherness, we will contem-

plate the intimate heart of the festive experience. By their unique identity the 

promised forms of contact meet the highest human dream: to remove the gap 



María Cecilia Colombani , Dioniso, arte y locura: el colectivo femenino...14

between God and Human Being so that this one could become God. That is 

the reward of the party. Its unoficial location in Greek religion is the direct 
consequence of its ritual manifestations, which appear to be installed on the 

boundaries of horror, strangeness and otherness, though at the same time, it 

is through them that this communion with God is made possible, and it seems 

to bridge the natural distance. It is its radical strangeness, its ontological uni-

queness that suppresses the gap, and places the god at the margins of horror 

and in an unoficial space.

a. Locura y extrañeza

El proyecto del presente artículo consiste en pensar la dimensión 
de la locura al interior del fenómeno dionisíaco para ver las caracterís-
ticas de una experiencia que dista enormemente de la concepción con-
temporánea que tenemos de la locura como alteración mental. En este 
escenario nos impusimos, en primer lugar rastrear las particularidades 
de Dioniso como símbolo mismo de la manía. Así, una de las hipótesis 
que guió la presente tarea fue pensar la presencia del dionisismo como 
una instancia no oicial de culto.

Frente a las pautas de regularidad y normatividad que atraviesan 
la religiosidad olímpica, expresión genuina y oicial de la ciudad, Dio-
niso aparece transido por un rasgo peculiar que lo diferencia cabal-
mente. Aquella normatividad conoce de ciclos regulares, reglas, cos-
tumbres que enmarcan la experiencia religiosa en un kosmos particular, 
en un topos tranquilizador, exactamente en esa geografía sosegante que 
el esplendor olímpico supo regalarle al pueblo griego.

Pero Dioniso es un dios otro, una singularidad en el marco del co-
lectivo religioso. Tal como lo deine Marcel Detienne, Dioniso parece ser 
el más cosmopolita de los dioses griegos. Es el dios nómade e itinerante 
por excelencia, aquel cuya casa parece extenderse a lo largo y a lo ancho 
de todo el territorio de Grecia y aún más allá de sus fronteras. La totali-
dad del territorio es su casa, desconociendo el sedentarismo como marca 
identitaria, y, por el contrario, inaugurando en cada aparición un nuevo 
hito de su nomadismo epifánico. Así es como se lo conoce: en la más 
absoluta libertad de sus epifanías y en las huellas de la manía que esas 
mismas epifanías desatan en una carrera que aúna movimiento y locura.

Efectivamente, su nomadismo esquiva toda ijación deinitiva, toda 
regularidad programada. No obstante, no es este un rasgo que nos in-
terese desde una perspectiva topológico-geográica, sino que, nos inte-
rroga desde las características de una presencia particular que no pasa 
inadvertida e impacta por las peculiaridades de su manifestación. 



Fragmentos, v. 22 n. 2, p. 013/030 Florianópolis/ jul - dez/ 2011 15

Es esta presencia, cuyas epifanías tan lejos están de una instalación 
oicial, la que revela, una vez más, su riqueza paradigmática y su pa-
rentesco estructural con la manía más dura. Es el propio Detienne quien 
vuelve a ilustrar su paso al advertir que Dioniso se muestra desaiante, 
cosmopolita, itinerante, en un paso arduo, ferviente, que jamás trans-
currirá sin efectos, sin dejar rastros de una marca inconfundible, sin 
inscribir en el territorio su nombre y su acción; nombre y acción que se 
inscriben en la manía como marca registrada.

En esta línea de relexión y en este juego de tensiones entre lo “oi-
cial” y lo “no oicial”, hay una marca de vital importancia. La bisagra, a 
nuestro entender, es el tema del reconocimiento y del no reconocimien-
to, respectivamente, que atraviesa el dispositivo dionisíaco. Lo oicial 
parece no conocer los riesgos del no reconocimiento, ya que es preci-
samente la instancia de su aceptación lo que le coniere un estatuto tal. 

Dioniso conoce los efectos del rechazo y las marcas del descono-
cimiento y es precisamente esta bisagra lo que desata la manía como 
instancia que castiga el no reconocimiento y como marca que libera de 
la transgresión que el desconocimiento acarrea.

Efectivamente, cuando consideramos el fenómeno dionisíaco nos 
interpela un matiz que aparece reiteradamente en su trayectoria epifá-
nica: el no reconocimiento a su igura, lo cual desencadena una serie 
de episodios, no exentos de crueldad y violencia, que dejan precisa-
mente esas huellas a las que aludiéramos oportunamente como matri-
ces identitarias de la divinidad. Tal como airma Detienne, hay en él 
“una pulsión epidémica” que lo hace imprevisible; se trata siempre de 
una presencia que no se deja capturar, asir en apariciones reguladas y 
programadas; de una cierta presencia-ausencia que rompe los estereo-
tipos de las presencias habituales. Esa irregularidad, esa irrupción, las 
más de las veces violentas, ese movimiento perpetuo y sus múltiples 
cambios, en metamorfosis constantes, reairman la problemática del 
reconocimiento, vertiente que estamos indagando. Quien escapa a la 
regularidad como signo de tipicidad identitaria, quien ontológicamen-
te se muestra desde la diferencia, resulta factible de no ser reconoci-
do. Desde su a-tipicidad invita al agon más desaiante: exigir recono-
cimiento sin abrir las condiciones para el mismo. Máximo desafío de 
quien detenta el máximo poder, tensionando las disimetrías de poder 
entre mortales e inmortales

Errancia, presencia epidémica, no reconocimiento, manía expansi-
va. He aquí las primeras consideraciones que nos sitúan en este fenó-
meno paradojal de difícil cuadriculación en los órdenes oiciales de las 



María Cecilia Colombani , Dioniso, arte y locura: el colectivo femenino...16

concepciones de la religiosidad griega. De hecho, el registro mítico y 
el estatuto ritual parecen confundir permanentemente sus horizontes. 

Incluso, si lo pensamos desde este andarivel que hemos elegido, es 
decir, el tema del reconocimiento, vemos cómo el relato mítico nos re-
mite al núcleo problemático que perseguimos como hipótesis de traba-
jo. El relato devuelve siempre un juego de no-reconocimiento a la divi-
nidad que genera y desata una violencia inusitada, que roza la muerte. 
Dioniso se ha constituido como divinidad desde el no-reconocimiento 
a partir de su mismo nacimiento y ha sufrido la cruel violencia que otro 
no-reconocimiento generara: el de la propia Hera, quien lo desconoce 
en su estatuto de hijo extra matrimonial de Zeus. Dioniso reactualiza la 
demencia vengativa ante cada episodio en que es ignorado, no recono-
cido en su estatuto regio.

Abordaremos a continuación un nuevo aspecto del fenómeno dio-
nisíaco que a nuestro entender se vincula con la tensión oicial - no oi-
cial, que venimos persiguiendo. Nos referimos al concepto de extranje-
ro - extraño, que lo marca signiicativa e identitariamente. 

Lo “oicial” desconoce el rasgo de la extrañeza y la huella de la 
extranjeridad; por eso, desconoce, también, el estigma del rechazo. Lo 
oicial goza precisamente de tal estatuto porque regala la visión tranqui-
lizadora y sosegante de lo familiar, de aquello que permite el reconoci-
miento, tanto propio como social, porque no ofrece rasgos de extrañeza. 

Dioniso nos tiene acostumbrados a otra cosa, a instancias álteras 
de mostración y comportamiento, a una otredad radical que no con-
serva la experiencia facilitadora de lo familiar y conocido. Tales son 
los rasgos que Detienne señala a partir de su condición de xenos, ya 
que Dioniso es extranjero en tanto extraño y por extraño extranjero. 
No se trata, una vez más, de una extranjería espacial. El término xenos 
alude a la noción de extranjero, forastero, peregrino, extraño, insólito, 
raro. Su extrañeza roza, en la interpretación del helenista, una doble 
vertiente: aquella que alude a su modo de aparición y modos de entrar 
en relación y a su expresa vocación para mostrarse enmascarado. En un 
caso y otro, Dioniso es un diferente, un extraño que, en tal extrañeza, 
revela su misma divinidad. Extrañeza que se inscribe directamente en 
el registro de la manía que estamos persiguiendo.

La extrañeza abre una nueva pista en torno al concepto de distan-
cia que parece marcar al extraño-extranjero. Una serie de interrogantes 
nos instalan en el corazón mismo de un topos problemático: ¿Por qué la 
extrañeza? ¿Por qué ese rostro que inquieta, que genera incertidumbre 
o aún que enloquece a quien lo descubre? ¿Por qué el desafío de ese 



Fragmentos, v. 22 n. 2, p. 013/030 Florianópolis/ jul - dez/ 2011 17

rostro enigmático? ¿Por qué la locura de aquel que contempla su ros-
tro? Es, precisamente, la extrañeza la noción que nos remite a la idea de 
distancia. Estamos en presencia de un nuevo agon que roza la dimen-
sión ontológica de la divinidad. Su estatuto de ser es precisamente lo 
áltero de lo humano como tal. 

En esta línea de relexión, la tesis de Louis Gernet resulta ilustra-
tiva: existe un doble límite que la condición humana reconoce y que le 
devuelve su estatuto, es decir, su registro inito. La muerte, esa barrera 
infrangible, y los dioses, de quienes, además, se recibe la justicia, cons-
tituyen ese doble límite que supone la consideración de “dos mundos 
o dos razas impermeables la una de la otra”, tal como sostiene Gernet. 
Este doble límite, constitutivo de los mortales, reairma y corrobora la 
idea de distancia y extrañeza ya que la divinidad se presenta como esa 
forma de alteridad que invita a la comunión pero que se niega cabal-
mente a una directa comunicación personal. No obstante, cuando esa 
comunicación es factible y los topoi se permeabilizan, la manía gana el 
escenario de la crueldad, al tiempo que genera la condición de posibi-
lidad de la salvación.

Este punto roza deinitivamente la segunda hipótesis que orien-
tará este trabajo. ¿Se puede acortar la distancia que nos separa de la 
divinidad? ¿Se logra achicar de algún modo la fractura ontológica que 
parece instalarnos en el seno mismo del desgarramiento humano: no 
ser dioses? ¿Se pueden, de algún modo, permeabilizar esos topoi, tanto 
desde el imaginario metafórico espacial como desde la dimensión ca-
tegorial? El camino nos conduce a la manía porque allí parece darse la 
posibilidad más genuina del acercamiento a ese dios “más palpable”.

Figura enigmática que convoca a un agonismo renovado. La lo-
cura parece ser el atajo del encuentro, la locura en su espesura enig-
mática parece ser la prenda del acercamiento. El colectivo femenino 
lo conoce y lo padece. Lo enigmático también forma parte del con-
cepto de extrañeza y de extranjeridad. Sin duda, el enigma que roza 
al fenómeno dionisíaco, como signo de alteridad, se inscribe en el ho-
rizonte de la fractura metafísica que venimos rastreando. La imagen 
de la extrañeza-enigma se incorpora a nuestras consideraciones legí-
timamente. La máscara extraña, desafía, descoloca, horroriza, pero, 
por sobre todas las cosas, impone una distancia, genera una brecha, 
denuncia un estatuto extraordinario, proclama una procedencia del 
más allá. Y puede enloquecer.

Es precisamente sobre este fondo sobrecargado de matices sim-
bólicos, donde la expansión maníaca aparece como un nuevo rasgo a 



María Cecilia Colombani , Dioniso, arte y locura: el colectivo femenino...18

considerar, tanto en las peculiaridades que signan su registro como di-
vinidad, como en el lugar que ocupa el dionisismo dentro del cuadro 
de conjunto de lo que denominamos la religión oicial.

La ecuación es siempre la misma y al no reconocimiento sucede la 
manía como iesta punitiva, como lección ejempliicadora de los riesgos 
de la hybris que el no reconocimiento acarrea. 

El relato mítico devuelve episodios que despliegan locura y más 
locura. Manía dura que invierte la pareja víctima-victimario. El escena-
rio dramático se puebla de víctimas de un mismo victimario: Dioniso. 
Pero, no olvidemos la lección: es el victimario, el que había comenzado 
siendo él mismo víctima del no reconocimiento. Inversión paradojal 
que se juega en dos horizontes de sentido: la igura amorosa que lo 
vincula a su madre, Sémele, en un abrazo emblemático que evoca la 
misma persecución que los une en un tapiz de no reconocimiento y la 
imagen horrorosa de todas las madres desmembrando a sus hijos en 
manía ilicida.

Se impone entonces captar el estatuto de la locura en el dispositivo 
dionisíaco, luego de haber arribado a sus vínculos con las marcas iden-
titarias del dios. 

La manía es precisamente la forma más acabada del exceso. Quien 
está fuera de sí, como las mujeres que siguen a su dios en el marco del 
menadismo, quien ha perdido el control de su yo y de su voluntad, 
porque, por acción del dios, se ha alejado de su núcleo racional, de la 
mesura y de la sophrosyne para desatar la más cruel desmesura, ése es 
quien roza los excesos y se instala en la manía, como pasaporte a una 
foraneidad ontológica.

Extraño registro el de la manía que en su propio seno alberga la 
dimensión paradojal de la catarsis. Extraño estatuto de una experiencia 
que revela en su identidad las marcas de un dios múltiple, paradojal, 
polimorfo y multisémico. Una vez más, el terreno se puebla de interro-
gantes: ¿Cuál es el estatuto de la locura en el dionisismo? ¿Es el castigo 
que inlige un dios resentido por su desconocimiento? ¿Es solamente el 
signo de una mancha? Parece que no. 

La locura entraña liberación en una misma operación de verdad y 
sentido. En efecto, la locura lleva en sí una dimensión catártica. He allí 
la nueva paradoja del fenómeno dionisíaco. Desde las entrañas mismas 
de la manía, desde el corazón de la extrañeza más dura y más álgida, se 
da la katharsis como forma de puriicación. Cuanto más intensamente 
se desencadena la locura, mayor es el lugar para la katharsis. 

Dioniso conoce íntimamente una y otra.



Fragmentos, v. 22 n. 2, p. 013/030 Florianópolis/ jul - dez/ 2011 19

b. El arte: el rostro de la locura

El rastreo de fuentes, para perseguir y reconstruir el fenómeno 
dionisíaco, implica jerarquizar distintos tipos de materiales y de órde-
nes diferentes.

El registro literario brinda un inmenso espacio porque en él apa-
recen las llaves que nos permiten acceder al corazón mismo del drama 
ritual y a la coniguración mítico-simbólica, para establecer así, no sin 
diicultad, el complejo juego de interacciones e implicancias entre un 
registro y otro. Mito y rito enlazan sus coniguraciones en una renova-
da alianza, de la cual el arte y la literatura dan muestras fascinantes.

Mito y rito han tejido su compacto entramado, su red simbólica, 
y la tarea investigativa nos conduce a recorrer geografías donde la di-
mensión artística ofrece un verdadero festival de imágenes; caminos 
intersticiales, laberínticos, donde la cerámica ática, como soporte mate-
rial del mensaje, retorna en un material indispensable para acceder al 
seno íntimo de ese entramado simbólico. 

Los ceramistas atenienses son verdaderos cartógrafos, ya que deli-
nean los mapas de una civilización viva, en movimiento. La inmediatez 
visual del arte cerámico griego nos coloca en el lugar privilegiado de 
ser testigos de una coniguración socio-antropológica que, a su vez, ha 
privilegiado este arte para hablar de sí, para mostrarse. Esa inmediatez 
visual genera un primer punto de contacto insoslayable con toda cul-
tura para su mejor comprensión.

Así el arte constituye un vehículo magníico de acercamiento y 
contacto. Tal es el caso del arte cerámico griego y es a través de él que 
podemos celebrar el acontecimiento del encuentro.

La decoración de vasos nos lleva a indagar los pormenores de cier-
tas tekhnai, especíicas del arte cerámico, que nos ilustran acerca de su 
implementación.

La complejidad técnica que utilizaban los artesanos para crear la 
delgada película de barniz negro que recubre las cerámicas, ha sido 
comprendida en su totalidad muy recientemente, en el siglo pasado. 
Resultó que ese barniz era una simple solución de arcilla, extremada-
mente pura, y agua. Ese preparado lleva un proceso de sucesivas coc-
ciones a diferentes temperaturas, todas altísimas, que van cambiando 
las propiedades de la arcilla y otorgándole porosidad. Tal como sostie-
ne Chamoux: “Cuando la cocción está terminada, el cuerpo del vaso 
es rojo, salvo en los lugares recubiertos por el baño, que siguen sien-
do de un bello color negro lustroso. Una delicada operación, que los 



María Cecilia Colombani , Dioniso, arte y locura: el colectivo femenino...20

ceramistas del Cerámico debieron poner en práctica empíricamente y 
de una manera progresiva... Se comprende que esos artesanos del fue-
go, hayan atraído sobre sus trabajos la protección divina de Hefesto y 
Atenea, unidos en un culto común en un templo, hoy en día llamado 
equivocadamente el Teseión, que dominaba entonces el barrio de éstos 
artesanos”.

 La decoración de vasos nos lleva de la Grecia arcaica a la Grecia 
clásica para devolvernos un regalo sin par: captar la imaginación del 
artista plasmado en la riqueza de las imágenes, que tratan de capturar 
las entrañas mismas del ritual dionisíaco, así como de cualquier otra 
experiencia mítico-ritual.

Este es exactamente el atajo que anima al presente tramo del trabajo: 
poner en diálogo distintos logoi. El arte es uno de ellos. La literatura otro. 

Nos parece oportuno transitar el lenguaje del arte cerámico, a tra-
vés de la decoración de vasos, porque se trata de una experiencia única 
de aprehensión de la liturgia ritual que la literatura nos devuelve en 
su soporte narrativo. Es en nombre de esa inmediatez visual aludida 
que el arte se erige en una fuente-testimonio de peculiares alcances. 
En el arte las palabras hablan de un modo particular. El arte abre un 
universo discursivo, donde la inmediatez de la imagen juega en acer-
camiento y encuentro. La imagen reúne. De allí su valor de symbolon, 
de vínculo, que achica distancias y vuelve familiar la dramática ritual. 
El espacio artístico, cuando realmente es el lugar de una construcción, 
es el territorio del encuentro, con uno mismo y con el otro cultural. Es 
el territorio de la memoria, porque recupera una determinada imagen 
del mundo, como forma de instalación en el mundo.

 Eicacia de la imagen. Eicacia de un logos que parece hablar una 
lengua propia e invitar al espectador a ser partícipe de la iesta ritual. 
La imagen involucra a quien la mira, invitándolo a entrar en la escena 
como un protagonista más. Mientras la palabra genera una línea de ce-
sura entre el texto y su lector, el universo de la imagen se ofrece como 
un topos más íntimo y cercano a transitar.

En el caso del presente trabajo, hemos optado por recortar aquellas 
imágenes que nos ubicaron en las entrañas mismas de la dramaturgia 
ritual, exactamente aquellas que nos instalaran en el topos del nudo 
más álgido de la experiencia de la manía. Menadismo duro, que la ima-
gen parece devolver en todo su vigor expresivo.

Aludimos a una experiencia que recorrimos en su alteridad máxi-
ma, en su máxima extrañeza, en esa extranjeridad que hiciera del dio-
nisismo una instancia no oicial de culto, en esa otredad que permitiera 



Fragmentos, v. 22 n. 2, p. 013/030 Florianópolis/ jul - dez/ 2011 21

con su sola presencia suprimir de algún modo la brecha entre lo divino 
y lo humano, a in de que el hombre devenga él mismo dios.

Allí están los vasos para atestiguar la fusión, la danza festiva del 
hombre y el dios, aunando sus naturalezas, mezclando sus registros 
ontológicos, en una orgía que cobra en la cerámica el vigor de su ex-
presión más genuina.

Sátiros y ménades. Dioniso danzando en compañía de ambos. Sá-
tiros y ménades en danza frenética. Cortejos dionisíacos haciendo su 
entrada a la ciudad. Dioniso y la pantera. La pantera enredada en los 
pies de las ménades frenéticas, adoradoras de ese dios multifacético, 
que danza colectivamente, desoyendo el mandato olímpico de la medi-
da, de la sophrosyne como marca identitaria del hombre y de la ciudad. 
Las adoradoras del dios, mujeres que, en su delirio extático, han supri-
mido las distancias entre lo humano y lo divino. Dioniso y el thyrsos. 
Danza menádica. Locura danzante que devuelve personajes que inte-
rrumpen la cotidianeidad de lo ordinario. A modo de primer contacto, 
el siguiente vaso, donde las características de la danza se expresan en 
todos sus matices. 

Los vasos se erigen como un corpus didáctico y despliegan en su 
conformación el verdadero festival dionisíaco. Desde la imagen partici-
pamos de una iesta inigualable, al tiempo que transitamos un methodos 



María Cecilia Colombani , Dioniso, arte y locura: el colectivo femenino...22

de acercamiento: dejar que el artista hable a través de su obra, al tiem-
po que construye una memoria.

Los vasos constituyen el legado más ino de una memoria cultural.
Como en Dioniso, igura múltiple y paradojal, paradigma mismo 

del estallido de formas, señor de las mezclas y las intersecciones, el arte 
intersecta su topos con otros posibles: la ilosofía y la literatura.

Filósofos, artistas y poetas bajo el inlujo irresistible de un Dioniso 
inasible, de un Dioniso que resiste toda ijación deinitiva, aunque cada 
vaso nos devuelva parte de esa seducción ininita. 

c. El ritual dionisíaco. Una iesta en imágenes

Otra cara del mismo vaso, Berlín f 2290, representa con magníica 
nitidez una danza menádica. El cortejo de las adoradoras de Dioniso 
aparece en plena dramaturgia ritual, portando los objetos que lo carac-
terizan y devolviendo los gestos que le son propios al colectivo feme-
nino. Las mujeres han abandonado su postura habitual, las actitudes 
“femeninas y naturales” de lo que constituye el canon femenino clásico. 
La locura desterritorializa los movimientos y la postura, transgrede el 
orden habitual de los cuerpos en el espacio y los movimientos de la 
cabeza cobran la fuerza de la energía maníaca.



Fragmentos, v. 22 n. 2, p. 013/030 Florianópolis/ jul - dez/ 2011 23

La igura femenina se recorta desde un fondo de características 
extraordinarias: el de la manía como topos de cierta coniguración an-
tropológica otra, donde parece quebrarse la trabazón ordinaria entre 
las palabras y las cosas. La manía aparece como un punto de fuga de 
lo ordinario, como un pasaporte, extasis, a una extrañeza radical que 
el cuerpo, la cabeza, el pie, la mirada devuelven en clave de alteridad 
absoluta.

Sobre el fondo de estas consideraciones, podemos ver cómo la ma-
nía dionisíaca, transida por el horror, nos devuelve, en el seno mismo 
de su experiencia, la igura femenina como la acompañante privilegia-
da del dios.

En efecto, la alianza entre Dioniso y las mujeres parece ser un nudo 
dominante del paradigma dionisíaco, lo cual no implica una alianza 
que transite por un topos apacible y sosegante. El marco de tal alianza 
es el corazón mismo de la pareja manía-horror. La presencia femenina 
se recorta del escenario del horror y de la más cruel violencia.

Lejos de las habituales coniguraciones genéricas, las acompañan-
tes de Dioniso se muestran en el margen de la mesura, más allá de 
la línea divisoria entre la hybris y la sophrosyne. Las mujeres parecen 
transitar con familiaridad el topos de la transgresión, espacio poco ha-
bitual en lo que concierne a la más tradicional constitución del modelo 
iccionado de mujer.

Resulta interesante, pues, hundir las herramientas arqueológicas 
en esta dimensión de lo femenino, en esta vertiente otra del modelo 
constituido, para descubrir otros topoi silenciados, extraños y hasta in-
visibilizados por la construcción histórica dominante ulterior. 

Mujer y locura. El espacio femenino parece, pues, devolver una ri-
queza multisemántica, que escapa a cualquier cristalización unilateral 
y que merece una mirada atenta y problematizante.

El siguiente vaso vuelve a remitirnos a esa alianza consustancial 
entre Dioniso y sus adoradoras. El centro de la escena lo ocupa el dios, 
danzando, escoltado por su cortejo de bacantes, quienes se mueven 
frenéticamente al compás de un ritmo embriagante.

Las contorsiones de los cuerpos, el porte de la cabeza, hablan de 
una danza que no transita por las familiares rutas de lo conocido. Es el 
horror lo que se avecina. El horror en forma de danza. El horror festivo 
de adorar a un dios que escapa a toda conceptualización.

 



María Cecilia Colombani , Dioniso, arte y locura: el colectivo femenino...24

Transitar el topos del horror nos permite entender la dimensión del 
impacto que puede haber producido en el terreno religioso la irrupción 
del dionisismo, esa extraña experiencia que desciende de la montaña y 
gana la ciudad.

El menadismo se impone como un fenómeno de singulares ca-
racterísticas y parece constituir una unidad de sentido con la oreibasía, 
conformando el corazón íntimo y palpitante del ritual. El mismo co-
mienza con la oreibasía o danza en la montaña, descrita en la Párodos 
de Bacantes y en el primer relato del Mensajero; no es una mera fantasía 
del poeta, sino el vivo relejo de un ritual practicado por colectivos de 
mujeres en Delfos hasta la época de Plutarco; se trataba de verdaderas 
danzas de posesas, lo cual nos lleva a intuir que la dimensión de la ies-
ta, en tanto celebración religiosa, transita por las fronteras del horror, 
como marca de la manía. Estos estados salvajes de entusiasmo no pa-
recen provenir de un fondo imaginativo; por el contrario, según reiere 
Dodds recuperando a Diodoro, “en muchos estados griegos se reúnen 
cada dos años congregaciones de mujeres (Bakcheia) y a las muchachas 
solteras se les permite tomar el tirso y tomar parte en los transportes de 
las mayores.” En este contexto, el verbo Bakcheuein no signiica gozar, 
jaranear, sino tener una clase particular de experiencia religiosa, la ex-
periencia de comunión con el dios que transforma a un ser humano en 
bakchos, bakche. Experiencia religiosa de ribetes ontológicos que trans-
forma el ser mismo del adepto.



Fragmentos, v. 22 n. 2, p. 013/030 Florianópolis/ jul - dez/ 2011 25

Más allá de las particularidades propias de cada región, parece 
existir un denominador común que es la inclusión de orgías de muje-
res de tipo extático, las cuales, a menudo, incorporaban la oreibasía o 
danzas en las montañas, como espacio otro del espacio civilizado que 
la ciudad implica en la metáfora topológica. Debemos efectuar una 
nueva precisión lingüística. La palabra orgía deriva de la raíz de ergon 
y signiica cosas hechas, realizadas, en sentido religioso, acciones de 
un ritual religioso.

La oreibasía es un ritual nocturno, en mitad del invierno, que no 
parece tener las características de una danza celebrada para hacer cre-
cer las cosechas; las danzas son anuales, no bianuales, y primaverales, 
coincidiendo con el tiempo de cosecha, no invernales; danzas que no se 
recortan en la fertilidad de los campos, sino en las cimas áridas de las 
montañas, residencia natural de la gente del pueblo, no lo olvidemos. 
Sin duda, estamos en presencia de otras danzas, de otros códigos, de 
otras formas de anudar las palabras y las cosas. Locura y danza. Locu-
ra e invierno. Locura y montaña. Díadas que ponen a la manía en un 
registro extra-ordinario, esto es fuera de lo ordinario.

La inalidad de estas danzas, no asociadas a la fertilidad, parece 
ser otra. Los autores griegos tardíos les imponen un matiz celebrativo. 
Danzan, dice Diodoro, imitando a las ménades, que en los tiempos an-
tiguos estuvieron asociadas con el dios. Dodds acepta la idea y sugiere 
que efectivamente debe de haber habido un tiempo en que las ména-
das, o thyadas o Bakchai eran, por espacio de algunas horas o de algunos 
días, lo que su nombre implica: mujeres salvajes cuya personalidad hu-
mana había sido reemplazada temporalmente por otra.

En los momentos iniciales del ritual, las mujeres portan thyrsos, 
vara adornada con hojas de parra y coronan sus cabezas con hojas de 
yedra, como marcas identitarias de una situación que las distingue del 
resto del colectivo. Son objetos realizadores, eicaces, exactamente en 
la línea semántica del verbo kraino, en tanto elementos constitutivos de 
la experiencia ritual.



María Cecilia Colombani , Dioniso, arte y locura: el colectivo femenino...26

Es propiamente el momento de inicio de la danza, de la entrega 
de sí mismo; inicio del trance como transporte a una realidad otra, 
como tránsito a un más allá donde la manía representa el viático de 
la iniciación. Extraordinaria locura danzante, sumamente contagiosa; 
voluntad de bailar que se apodera de las personas, desplazando la 
voluntad consciente, puro deseo que domina y se vuelve él mismo 
indominable. Verdadera obsesión compulsiva que reaparece a inter-
valos regulares y que hace pensar a Dodds que la oreibasía ritual en 
Grecia puede haber surgido de ataques espontáneos de histeria de 
masas, como válvula de escape.

Siguiendo el análisis de Dodds, parece existir una dualidad en la 
consideración del fenómeno del menadismo. La parodos parece aludir 
al menadismo blanco como dimensión de la histeria sometida al servicio 
de la religión; la otra, en cambio, la histeria en estado crudo, el mena-
dismo negro, se revela como aquella experiencia que tiene lugar en el 
Citerón y desciende con fuerza inusitada, arrastrando sin distinción de 
clases y edad y se impone, aun en contra de la voluntad, como un cas-
tigo epidémico. Dioniso sostiene ambas dimensiones, reina por sobre 
ellas, enseñoreándose por sobre el topos de la manía.



Fragmentos, v. 22 n. 2, p. 013/030 Florianópolis/ jul - dez/ 2011 27

Entre estas mujeres, entregadas a las delicias de una pertenencia 
ritual, constituyendo grupos que reciben diversos nombres, Ménades, 
Thyadas, Bacantes, Lenai, la presencia de instrumentos musicales pa-
rece ser una pista de investigación insoslayable.

La embriaguez religiosa, la locura sagrada que determina el co-
rrimiento de las barrearas del yo consciente, al tiempo que achica la 
distancia entre hombres y divinidad, parece estar acompañada por 
lautas y tímpanos o timbales que pautan la danza de la ménade. 
Se trata de instrumentos orgiásticos, que parecen vincularse con la 
violencia de la estructura ritual, pero que, en la línea de los núcleos 
ambivalentes que venimos persiguiendo, pueden provocar la locura, 
pero también, curarla. 

 En esta línea, también podemos inferir cierta dimensión realizado-
ra del instrumento, en la misma línea de los objetos eicaces que hemos 
detectado en los elementos rituales; se trata de objetos que por virtud 
de su presencia, de su poder, pueden realizar acabadamente, llevar a 
cabo. Retorna, pues, la dimensión ya analizada del verbo kraino, exten-
sivo a ciertas palabras y objetos religiosos.



María Cecilia Colombani , Dioniso, arte y locura: el colectivo femenino...28

Los vagabundeos por lugares desiertos, quizás imitando el propio 
vagabundeo de su señor, y las danzas frenéticas a la luz de las antor-
chas, llevan a las ménades a adoptar ciertas posturas que, así como los 
instrumentos, merecen cierto detenimiento porque parecen inscribirse 
en el horizonte de la eicacia. El porte de la cabeza en el éxtasis dionisía-
co es motivo de inquietud, tanto en la literatura, como en las artes. En 
Bacantes hay referencias periódicas a la cabeza echada violentamente 
hacia atrás y hacia adelante, con sacudidas violentas que llevan el pelo 
con fuerza en todas direcciones, realzando un aspecto salvaje, donde 
la garganta vuelta hacia arriba plasma el estado mismo de posesión. El 
gesto no es ornamental ni aleatorio, ni siquiera una convención litera-
ria o artística. Una vez más el gesto “realiza” y en, tal sentido, es eicaz. 
La danza y la música extática, las sacudidas de la cabeza, las agitacio-
nes frenéticas, el aspecto salvaje hablan de que la ménade está plena deo, 
entheos, poseída por el dios.

 

En el marco de esta coniguración ritual, se da el acto culminante 
de la danza dionisíaca: el acto capital de despedazar y tragar crudo un 
cuerpo animal. Sparagmos y omofagia. Si el primer momento descrito 
del ritual da la impresión de una perfecta comunión con la naturaleza, 
donde la fecundidad vegetal y animal parece emerger libremente, más 



Fragmentos, v. 22 n. 2, p. 013/030 Florianópolis/ jul - dez/ 2011 29

allá de ciertos rasgos que ya preludian la violencia, el segundo mo-
mento marca una crueldad inusitada. La orgía parece encauzarse en 
carriles que rompen todo marco familiar.

Dioniso está allí, cercano, palpable, entre sus danzantes de la mon-
taña. Es esta la verdadera comunión con el dios, ya que esos animales 
despedazados, esa sangre vertida, son epifanías o encarnaciones del 
dios. Es el momento esperado cada dos años de una cabal identiica-
ción. Bajo una u otra forma, siempre hallamos en el centro del ritual 
dionisíaco la experiencia extática de un frenesí más o menos violento, 
la manía. Esta locura constituía, de algún modo, la prueba misma de la 
divinización del adepto. Aquella experiencia era, con derecho pleno, 
inolvidable, pues suponía una participación en la libertad embriagan-
te, en la fuerza sobre humana y en la invulnerabilidad de Dioniso. 

Conclusiones

De la mano de su extrañeza y de su alteridad, arribamos al corazón 
íntimo de la experiencia festiva. No son dos espacios autónomos, sin 
vinculaciones entre sí. Por el contrario, Dioniso es así, y entonces su 
ritual guarda una forma singular. Dioniso ofrece esa riqueza simbólica 
y por ello su coniguración ritual abre un topos inédito de comunica-
ción con el dios, de permeabilidad entre ámbitos que, naturalmente, 
parecen custodiar celosamente sus fronteras. Es por su singularidad 
identitaria que las formas prometidas de contacto ofrecen cumplir el 
mayor sueño humano: suprimir la brecha entre lo divino y lo humano 
a in de que el hombre devenga dios. Esa es la recompensa de la iesta. 
Es en este punto donde más irmemente se entrecruzan los dos ejes 
que venimos persiguiendo ya que, a nuestro entender, constituyen las 
dos caras de una misma moneda, las dos expresiones de una idéntica 
coniguración simbólico-ritual. Su ubicación no oicial en el concier-
to global de la religiosidad griega es la consecuencia directa de sus 
manifestaciones rituales, las que parecen instalarse en las fronteras del 
horror, la extrañeza y la alteridad, pero que, al mismo tiempo, son las 
que permiten esa comunión con el dios que parece achicar la natural 
distancia. Es su radical extrañeza, su excepcionalidad ontológica, que 
suprime la brecha, lo que lo ubica en los márgenes del horror y con ello 
en un espacio no oicial. 

Este es el punto en que la iesta constituye el nudo de intersec-
ción de los ejes a los que aludiéramos en el trabajo. Este es el momento 
de mayor dureza, el más álgido en la visibilidad del espanto, el más 



María Cecilia Colombani , Dioniso, arte y locura: el colectivo femenino...30

periférico en la gestión de la cordura olímpica, pero el más sublime 
en el goce reportado, el más seductor en la experiencia vivida, el más 
excitante en la consumación de una unión anhelada y transformadora 
del estatuto humano, sólo reportable por la dimensión festiva. Noche 
donde los corazones se debilitan; noche de funeral, de vino y rosas, 
como reza el título del presente artículo.

Bibliografía

Bermejo Barrera, J. C./ González García, F. J/ Reboreda Morillo, S. Los orígenes de la mitología 
griega. Akal, Madrid, 1996.

Chamoux, F., La civilización griega, Optima, Barcelona, 2000.

Detienne, M. Dioniso a cielo abierto. Gedisa, Barcelona, 1986.

Dodds, E. R. The Greeks and the Irrational, University of California Press, Berkeley, 1964.

Gernet, L. Antropología de la Grecia Antigua, Taurus, Madrid, 1981.

Gernet, L. y Boulanger, A. El genio griego en la religión, Uteha, México, 1960.

Jaeger, W. Paideia, Fondo de Cultura Económica, México, 1974.

Nilsson, M. P. Historia de la religiosidad griega, Gredos, Madrid, 1969.

Otto, W. Teofanía, Eudeba, Buenos Aires, 1968.

Otto, W. Dioniso. Mito y Culto, Ediciones Siruela, Madrid, 1997.

Vernant, J. P. La muerte en los ojos. Gedisa, Barcelona, 1986.


