
Fragmentos, número 21, p. 095/101 Florianópolis/ jul - dez/ 2001 95

COLONI E MISSIONARI
ITALIANI NELLE FORESTE
DEL BRASILE – PE. LUIGI
MARZANO – 1903

FABIANO DELLA BONA

Universidade Federal do Paraná

“Quando si torna da lontano paese, mentre si desta novità, si desta pure
interesse; dimodoché vien naturale l’esser circondati dagli amici e
conoscenti con un mondo di domande attorno alle regioni da cui si viene,
agli abitanti, al clima, ai prodotti, usi e costumi.
A tante interrogazioni  è impossibile il poter rispondere tutto in una volta
senza rompersi la testa. Questa curiosità fa onore perché l´uomo civile non
deve soltanto interessarsi di quanto succede lui d’intorno; ampio
estesissimo è il mondo e tutte le creature ragionevoli sono unite a noi col
vincolo della fratellanza. Interessarsi di loro è interessarsi di noi stessi.
Visto come sempre sono lette con gusto le relazioni dei missionari all’estero,
in modo particolare quelle che trattano d’un paese dove vivono migliaia
di nostri connazionali emigrati, mi accinsi a questo modesto lavoro.
Parlerò in primo luogo dell’origine della missione torinese al Brasile;
dirò della fondazione, sviluppo e progresso delle colonie italiane, e da
ultimo passerò alle impressioni del nuovo paese, usi, costumi, agricoltura,
caccie, animali ed ultimi svolgimenti della colonia di Urussanga.
Possa questa mia fatica incontrare buona accoglienza! Dimando poi venia
dell’abito semplice di cui vestito questo mio scritto, ma lo garantisco



96 Fabiano Della Bona, Coloni e missionari italiani nelle foreste...

veretiero. Neppure l’interesse mi poteva indurre a ciò, poiché il frutto di
questa meschina opera è totale beneficio d’un istituto italiano erigendo in
Urussanga, diretto da suore, per l’istruzione ed educazione dei figli dei
coloni italiani. Il pensiero di aver coadiuvato alla maggior gloria di Dio
ed al benessere del povero colono italiano erit merces mea magna nimis.”1

Così inizia la sua narrativa Pe. Marzano, missionario apostolico
torinese che, nel 1896, dopo aver letto il Bollettino degli operai evangelici,
appena uscito dal seminario, decise di “viaggiare in America in soccorso
di tanti fratelli”. Tre anni più tardi, per intercessione del Canonico Serasio,
sempre a Torino, ebbe l’occasione di incontrare il Monsignor Vescovo di
Curityba, S. Ecc. Rma. José de Camargo Barros. Secondo l’autore, “nella
visita che fa alle nostre colonie italiane, parla la nostra lingua con
grande consolazione dei nostri emigrati”. Il vescovo accettò P. Marzano
e disse che dopo pochi mesi lo avrebbe nominato parroco di un’importante
popolazione in Brasile: quella di Urussanga, “una buona colonia italia-
na”.

“L’emigrazione non dinota sempre povertà, come alcuno pensa erroneamen-
te, ma più spesso è manifestazione caratteristica d’un popolo forte, che non
è viziato. E l’elemento emigratorio non è d’infamia per una nazione, bensì una
estensione della razza, una nuova diramazione di parentela, e manifesta quindi
l’ingrandimento di questa nazione” segue a giustificare la sua scelta il sacer-
dote torinese. “Negli emigrati d’emigrazione permanente, tanto più nelle
colonie estere, dove l’agricoltore italiano è possedente e tiene quella terra
come sua futura dimora, la residenza di un sacerdote connazionale è della
massima importanza”.2

Il sogno della terra e di esserne padrone scappando così dalla
mezzadria, attirava l´attenzione degli italiani. La possibilità di liberarsi dai
grandi latifondisti, dalle condizioni precarie di lavoro, dalla fame e dalle malattie
era l’idea propagandata dal governo e dalle agenzie per l’immigrazione.

ART.92 – Il Governo Federale promuoverà l’introduzione d’immigranti che
essendo agricoltori e accompagnati dalla famiglia, desiderino fissarsi nel
paese come proprietari territoriali, nei lotti delle colonie, oppure in altre terre
in condizioni da soddisfare le esigenze di questo decreto.3

Ovviamente non è stata così la realtà, come già letto e riletto nelle
relazioni degli immigranti arrivati in Brasile alla fine del XIX secolo.

Padre Luigi ha lasciato l’Italia il giorno 15 novembre 1899, imbarcato
su Minas, “un grande bastimento, non molto celere, senza lusso, ma
d’una robustezza non ordinaria, di cento metri di lunghezza per dodici
di larghezza” sbarcò al porto di Rio de Janeiro il 6 dicembre 1899, in
compagnia dell’amico, anch’egli missionario, D. Pizzio.

Trascorsi un paio di giorni a Rio, si imbarcò diretto a Paranaguá, “por-
to sicuro dello Stato di Paraná, la cui capitale Curityba, a cui si giunge
con un tronco di ferrovia, salendo progressivamente, arrampicandosi
fra monti, sorpassando valloni sopra ponti in ferro fino a giungere
all’altipiano della capitale, la quale gode d’un clima incantevole d’una
perpetua primavera. In Curityba, v’ha la sede vescovile”.4



Fragmentos, número 21, p. 095/101 Florianópolis/ jul - dez/ 2001 97

Il viaggio continuò verso Desterro (attuale Florianópolis) e da lì P.
Luigi prese il vapore Laguna, diretto verso la città omonima. Conosceva
Laguna perché aveva dato i natali ad Anita Garibaldi, “delle cui gesta,
come di quelle di suo marito, ancor oggi perdura la memoria”.5

E Segue descrivendo il viaggio e il territorio catarinense. Ma è la
parte Terza, intitolata Vita, Usi e Costumi del Nuovo Paese quella che sarà
presa in analisi.

La descrizione di Marzano segue il miglior stile della narrazione dei
missionari. Permeata di ringraziamenti a Dio e di riflessioni teologico-religiose,
a volte è eccessivamente etnocentrica. L’esuberanza del Brasile, delle sue
vergini foreste popolate da “selvaggi che non hanno un’anima come la
nostra; forse l’uccidere tali nostri fratelli non è un colpevole omicidio.
Lasciamo tutto nelle mani della Divina Provvidenza e verrà l’ora in cui
acquisteremo nei selvaggi del bosco tante anime per la civiltà e pel
Paradiso” 6.

Tale diversità non avrebbe potuto non meravigliare l’europeo. Era già
successo nel 1492. Marzano è rimasto ancora più impressionato perché
abitava a Torino, metropoli della Belle Époche italiana e importante centro
europeo. Pur avendo seguito la sua vocazione, i contrasti fra Torino ed
Urussanga erano troppo grandi.

Quando parla però delle abitudini alimentari degli immigranti italiani in
Brasile, anche se superficialmente, mette sempre in evidenza le differenze
tra la nuova terra e la sua patria. Tra l’altro, Torino ha sempre goduto una
fama di raffinato gusto gastronomico sin dai tempi del grande cuoco di Cor-
te, il Messisburgo. Riso e fagioli per lui era una combinazione stranissima.
Senza nominare la patata dolce e i frutti esotici.

É ormai risaputo che le condizioni socioeconomiche nel Veneto, per
esempio, negli ultimi decenni del XIX secolo erano problematiche. La
tradizione orale e scritta non ci smentisce: in Veneto la fame era una realtà
e alcuni cibi come il pane bianco, quello di grano, erano riservati soltanto ai
malati o ai ceti benestanti.

Marzano lo trova anche in Brasile questo concetto. Qui il pane bianco era
un cibo costoso e ad uso medicinale. Ma anche in Italia, per molti appartenenti ai
ceti più disagiati delle diverse province, il pane di grano restava sempre una sorta
di miraggio, un sogno realizzato poche volte nel corso della vita.

“Quindi per avere un po’ di pane di farina bisogna ricorre al negoziante.
Questi importa la farina dall’Argentina a prezzo abbastanza elevato, ed il più
delle volte sta farina è alterata o alquanto deperita, dimodoché v’ha dei
coloni che passano anni senza gustare il pane, ad eccezione che vengano
colpiti da malattia. Per altro i Veneti e i Friulani non sentono il bisogno del
pane, poiché in Italia raramente ne mangiavano. Anzi, avendo un giorno
domandato ad un vecchio se era mai stato ammalato, mi rispondeva: - Ho 87
anni, e grazie a Dio non ho ancora gustata una ciopa de pan (una pagnotta
di pane)- volendo dire che non era mai stato ammalato, mettendo il pane fra
le medicine. Eppure era sano ed allegro, che era un piacere a vederlo”.7



98 Fabiano Della Bona, Coloni e missionari italiani nelle foreste...

“Chi pane mi dà mi è padrone” dice l’antico proverbio contadino. Il
pane è l’elemento culturale, cardine di tutti i regimi alimentari tradizionali.
Che il pane sia elemento caratterizzante della vita e delle culture meridionali,
delle isole e di altre parti del Mediterraneo è attestato dagli studi del passato
e dei nostri tempi dedicati ai cereali e al pane da archeologi, storici, antropologi,
folkloristi, letterati e nutrizionisti.8

Tanti studiosi si sono dedicati esclusivamente ai problemi del grano,
ma pochi sono quelli che si sono dedicati allo studio del consumo del mais, il
suo grande sostituto. Si sa anche che i ceti popolari ricorrevano a “granaglie”,
a cereali minori, legumi, lupini, castagne, mais e, in tempi di gravi crisi, a erbe
selvatiche per la panificazione, per esempio.

Il mais, la cui tradizione risale alla prima metà del ‘700,  ‘mischiato’
ad altri cereali, a legumi e, talvolta, ad erbe, usato per fare il pane, schiacciate,
frittelle cotte nel grasso, focacce, ‘pizze’ e polenta, si è ormai inserito, a
scapito del frumento e di altri cereali, soprattutto orzo, segale, avena e farro,
nei regimi alimentari popolari. [...] Nei primi anni del Novecento, nonostante
alcuni miglioramenti nei consumi alimentari, il pane di grano resta eccezionale
per i lavoratori della terra, che ricorrono al mais e a ‘misture’ varie di cereali
e legumi per la panificazione”.9

E appunto al mais o granoturco P. Marzano dedica alcune pagine
della sua relazione.

“Preparato così il terreno coll’incendio, quali sono le piantagioni? La principale
e più rimuneratrice è la seminagione del mais o granoturco. Questo non viene
piantato come si usa in Italia, ma in tanti piccoli buchi alla confusa, per lo più
distanti l’una dall’altro la lunghezza del manico della zappa. In questi buchi
mettono quattro o cinque grani di meliga da cui vengono altrettante piante
rigogliose dell’altezza di oltre quattro metri; ogni pianta produce anche 40 o
50 sacchi di raccolto. Il tempo utile per seminare è dai primi di ottobre sino ai
primi di febbraio, e in tre mesi il raccolto viene a maturità.
Pel raccolto non v’ha tempo fisso, poiché quando la pianta è secca, i coloni
la piegano colle panocchie al basso, e rimangono colà come in un sicuro
granaio, ed anche tutto l’anno senza deteriorarsi. Quando ocorre raccogliere
per preparare il terreno ad altra seminagione, si prendono le panocchie, e,
senza spogliarle, si portano in apposite capanne dove si lasciano sino a
tanto che ve ne sia il bisogno. Le foglie preservano le panocchie dagli insetti
e dall’umidità, e solo allora queste si spogliano e si riducono in grani, i quali
si lasciano un sol giorno al sole per meglio essicarsi.
Il granoturco è il cibo cotidiano dei coloni, i quali fanno la polenta anche tre
volte al giorno: quel che sopravanza si adopera per ingrassare i maiali o per
biada ai cavalli.
L’esportazione del granoturco si fa in piccole proporzioni, non già perché vi
manchi, ma bensí perché le spese di esportazione superano il prezzo del
medesimo. Per esempio, se si vende al prezzo di 3 mila reis (poco più di 3 lire)
al quintale, quando giunga a Rio de Janeiro la spesa sarà di altri 3 mila reis,
quindi chi mai può azzardarsi in tale negozio? Il colono perció invece di fare
grandi piantagioni di meliga, il che sarebbe facile, si limita al bisogno della
casa e degli animali”.10

Più avanti commenta: “Come dissi nel capitolo anteriore, il frumento
non dà risultato, la vita intisichisce, manca perciò il pane e il vino al



Fragmentos, número 21, p. 095/101 Florianópolis/ jul - dez/ 2001 99

bisogno. Colla sola polenta ed acqua, ne vengono per conseguenza  l’
esaurimento di forze e l’anemia, malattia che si può dire generale,
benché benigna”.11

Cosa avrai voluto dire con “benigna” il P. Marzano? Magari paragonata
alla pellagra? Questa malattia, come ricorda Sorcinelli, “se le popolazioni
della Lombardia, del Piemonte, dell’Emilia e anche in certe aree del
Veneto hanno raggiunto a quel punto livelli di nutrizione relativamente
più soddisfacenti, province mezzadrili dell’Italia centrale come Perugia,
Macerata, Pesaro-Urbino sembrano aver compiuto invece un passo
indietro e alla fine del secolo conoscono i massimi livelli di diffusione
dell’endemia che si collega all’uso della polenta”.12

Altri studiosi come il Gherardi affermavano che “ la grandissima
maggioranza e di campagna e di paese si nutre di cibo vegetale ed
eccezionalmente di carne. Questa alimentazione è costituita per tutti i
contadini e per buona parte dei paesani, di farina di grano turco
confezionata in pani o schiacciate, cui i meno poveri aggiungono un
companatico di erbe raccolte nella campagna, scarsamente condite. I
più poveri mangiano solo il pane o le schiacciate ed i miserrimi
aggiungono alla farina di mais anche quella di fava: si comprende
come questo nutrimento pesantissimo allo stomaco offra il vantaggio
economico di saziare prestamente, ma abbia uno scarsissimo valore
nutritivo, per cui raramente dato di vedere delle costituzioni robuste e
dei volti rubicondi, mentre prevalgono i temperamenti linfatici cioè le
costituzioni anemiche e scrofolose”. 13

La differenza, dunque, fra il Brasile e alcune parti dell’Italia contadina
era nel modo di consumare il mais. La polenta senz’altro ancora imperava
sulle tavole dei coloni, ma non più priva di contorni. Le rare erbe raccolte in
campagna e l’inesistente carne in Italia, non era una verità in Brasile.

“ Prima cura dei Veneti fu di seminare le famose radicchie, che sono il cibo
quotidiano della sera, al punto che se mancano le radicchie per l’insalata che
mangiano colla polentina, dicono di non aver cenato”14  sottolinea Marzano.
“Tutti gli animali che aiutarono l’uomo, l’accompagnano e concorrono al
suo benessere, si trovano pure nel Brasile. Appena i coloni si trovarono nella
possibilità di comprare e mantenere un animale, si procurarono tosto una
vacca, per provvedere il latte ai loro bambini, ed alla famiglia il formaggio,
cibo prediletto dei Veneti. [...] Il maiale è l’animale che più rimunera le fatiche;
ogni colono ne tiene molti, li ingrassa e poi vende il lardo. [...] Galline, oche,
anitre, tacchini e galline faraone popolano il pollaio del Brasile come quello
dell’Italia, e tutti questi animali hanno i medesimi istinti.”15

I contadini hanno avuto l’opportunità di saziare la loro fame e di colorare
un po’ la loro tavola, anch’esso un simbolo di abbondanza e ricchezza perché,
secondo Teti, “ l’altra grande opposizione alimentare e sociale, a cui
sembra corrispondere – anche se non meccanicamente – un contrasto
di tipo cromatico, ‘e quella tra poveri, mangiatori di erbe verdi, e ricchi,
mangiatori di carni rosse o, bianche”.16  Qui tale distinzione veniva disfatta
e tutti potevano considerarsi ‘signori’, perché la loro tavola era colorata e



100 Fabiano Della Bona, Coloni e missionari italiani nelle foreste...

abbondante. P. Marzano resta dunque molto superficiale per quanto riguarda
la descrizione dei cibi nella colonia. Lui li ha soltanto elencati, ma non è
andato oltre, cercando di capire, per esempio, il loro significato.

L’idea dell’italiano parco nel mangiare non soltanto per scarsa
disponibilità di mezzi e di risorse, ma, come tendono a far rimarcare le fonti,
“anche per abitudine”, era alimentata proprio dal clima di angoscia e perenne
precarietà e insicurezza in cui viveva abitualmente. Questa idea era messa
da parte, anche a costo di rinunce severe per il resto dell’anno, soltanto in
occasioni “solenni” come i banchetti nuziali, per esempio. Allora la polenta
di granoturco, i legumi, le fave, il vinello, il pane scuro, il lardo conservato
sotto sale cedevano il posto alla carne di castrato, a tagliolini con salsiccia,
lardo e pomodoro, alla carne di manzo lessata, ai polli arrosti, al vino buono
e prezioso. Ma questa idea del giorno solenne è stata, in un certo modo,
rovesciata qui in Brasile. Ovviamente l’immigrante non è mai stato perdulario,
ma si permetteva il consumo di cibi prima considerati rari e festivi anche nei
giorni lavorativi. L’italiano immigrato può aver condotto una vita semplice e
di privazioni qui, ma non è stato più turbato dall’idea della fame, quel fantas-
ma che gli toglieva il sonno e le forze in Italia.

Possiamo dunque considerare la colonia di Urussanga una specie di
“paese della Cuccagna”, un posto in cui la fame, l’idea di magro e di cibi dai
colori “poveri” sono stati sostituiti da cibi dai colori  intensi e ricchi e di
tavola piena  di grasso.

“Ora mi sembra d’aver detto a sufficienza di questa terza parte: le cose saranno
state messe un po’ alla confusa, ma credo che il lettore benevolo si sarà
formato un giudizio, meschino sì, ma giusto, sia del Brasile, che del modo con
cui vivono i nostri coloni”.17

NOTAS

1 MARZANO, Luigi.   Coloni e missionari italiani nelle foreste del Brasile.
Tipografia Barbera, Firenze, 1904.

2 Idem, pág. 23-24.

3 Disposizioni Regolamentari pel servizio di popolamento Del suolo nazionale
approvate dal Decreto n. 6455 del 18 aprile 1907, Titolo III, Dell’Emigrazione
in GROSSI, Vincenzo.   Colonizzazione europea in Brasile, Tip. Nazionale,
Roma, 1904, pag . 270.

4 Idem, pág. 51.

5 Idem, pág. 54.

6 idem, pág. 127.

7 idem, pág. 227.



Fragmentos, número 21, p. 095/101 Florianópolis/ jul - dez/ 2001 101

8 TETI, Vito. Il colore del cibo.  Meltemi, Roma, 1999, pág 155.

9 Inchiesta Parlamentare 1909-11 in TETI, Vito. Opera citata, pág. 155.

10 MARZANO, Luigi.  op. cit., pag. 225.

11 Idem, pág. 239.

12 SORCINELLI, Paolo.  Gli italiani e il cibo  Bruno Mondadori, Milano, 1999,
pág. 49-50.

13 GHERARDI, G.   Condizioni igienico-sanitarie del comune di S.Costanzo,
Artigianelli, Fano, 1904, pág. 6-7.

14 Idem, pág. 242.

15 Marzano, Luigi. op. cit., pág, 247-250.

16 TETI, Vito.  op. cit., pág. 160.

17 Idem, pág. 279.


