
Fragmentos, número 21, p. 139/146 Florianópolis/ jul - dez/ 2001 139

O ZIBALDONE DE
LEOPARDI E A
CONSTRUÇÃO DE UMA
TEORIA DO ENSAIO

ANDRÉIA GUERINI

Universidade Federal de Santa Catarina

Como se sabe o ensaio é um gênero literário que pode ser colocado
entre os mais antigos, pois as suas origens se encontram nos Diálogos de
Platão, nas Epístolas de Sêneca, nas Meditações de Marco Aurélio, nas
Confissões de Santo Agostinho, nos discursos fúnebres etc. Bacon1  afirmava
que “la palabra (ensaio) es nueva, pero el contenido es antiguo”2 . Contudo,
o termo em sua acepção moderna provém do escritor francês Montaigne
(1533-1592)3 .

Apesar de ser um gênero amplamente praticado e se pensarmos que
a literatura é feita dos mais diferentes gêneros, e que esses foram tratados
desde Platão e Aristóteles até os dias atuais, é de se estranhar a ausência de
uma teoria sobre um dos temas centrais da literatura e da história da idéias,
isto é, o ensaio.

Essa dificuldade pode decorrer do fato de o ensaio ser um gênero
que pode tratar dos mais variados temas, e estar dentro dos mais diversos
campos: literatura, filosofia, religião, história, medicina, não possuindo,



140 Andréia Guerini, O Zibaldone de Leopardi...

conseqüentemente, uma única forma de expressão, sendo seu estilo bastante
livre, flexível.

Com exceção de Frye, que, nas palavras de Aguiar e Silva, foi quem
apresentou “uma das mais ambiciosas e originais sínteses da problemática
teorética dos gêneros literários”4  e considerado pela The New Princeton
Encyclopedia of Poetry and Poetics como o mais importante teórico sobre
o gênero depois de Croce (1993: 458), podemos dizer que a Teoria Literária
não chegou a dar uma definição precisa e rigorosa do ensaio enquanto gênero,
pois as teorizações sobre o assunto são praticamente inexistentes. Afinal, o
gênero foi inventado por um francês, ganhou notoriedade e uma forma
peculiar na Inglaterra e foi teorizado pelos alemães5 .

A falta de teorização sobre o assunto explica-se em parte ao vasto
campo que esse gênero abarca, podendo ser comparado com o romance 6 ,
que é um gênero que tem por objetivo abranger tudo e, assim, pode fazer
uso de quase todos os outros, pois pode se relacionar e ter traços em comum
com outros gêneros, tais como o drama, o tratado, a prosa didática, a biografia,
a historiografia, o relato de viagens, as memórias, a confissão, o diário, etc.

Dentro da grande complexidade que apresentam os gêneros de
maneira geral, pode-se dizer que o ensaio é um gênero dos mais complexos,
vivo e versátil, adaptando-se a novas formas de expressão, sem deixar de
conservar características próprias.

O ensaio é um gênero literário maleável por excelência. Não é por
acaso que foi negligenciado pelas poéticas anteriores ao século XVIII e
anulado pela tríade canônica (narrativa, lírica, drama) defendida pelos
românticos e desconsiderado pelos teóricos do século XX. As poéticas, de
modo geral, teorizaram sobre os gêneros épico, dramático e lírico por
pertencerem a uma caracterização mimético-ficcional, já alguns tipos de
ensaios ganham em ser analisados a partir da retórica. Mas limitar o estudo
do ensaio a uma perspectiva exclusivamente retórica7 , como propõe Arturo
Casas, talvez seja enfatizar apenas um tipo de forma discursiva, isto é,
argumentativa-persuasiva, quando sabemos que o ensaio é um gênero que
também pode apresentar - e via de regra apresenta - elementos ficcionais8 ,
pois de acordo com Aristóteles “la retórica no es de ningún género definido
[...] la retórica, por así decirlo, parece ser capaz de considerar los medios de
persuasión acerca de cualquier cosa dada, por lo cual también decimos  que
ella no tiene su artifício en ningún género específico determinado”9 .

Talvez Adorno esteja correto ao afirmar que, pela sua complexidade,
flexibilidade e mistura de formas e estilos, o ensaio “se nega a definir os
seus conceitos” (1994: 175), pois são várias as possibilidades de análise: o
ensaio como forma; como opinião; como gênero, antigênero ou arquigênero;
como forma discursiva; como escritura; como produção simbólica; como
prosa crítica; como interpretação, etc.

Leopardi que teorizou sobre gêneros literários e, em especial, sobre a
lírica também parece ter negligenciado a discussão em torno do ensaio.



Fragmentos, número 21, p. 139/146 Florianópolis/ jul - dez/ 2001 141

Apesar disso, é no imenso e singularíssimo Zibaldone di Pensieri10  que se
concentra a sua ampla produção ensaística.

Escrito entre 1817 e 1832, o Zibaldone di Pensieri pode ser
considerado um texto singular na história da produção literária italiana e
mesmo mundial. Fruto de um longo e alucinado estudo na enorme biblioteca
paterna, o Zibaldone contém as reflexões que Leopardi desenvolveu de
modo muito livre; a partir de uma variedade enorme de leituras o autor
italiano vai se questionando sobre a experiência literária, a relação do homem
com a natureza, o significado da existência individual e social, etc. Esses
milhares de páginas leopardianas servirão de base para os seus escritos
justamente célebres: dos Canti às Operette Morali.

Por muito tempo essa obra permanece a “obra secreta” de Leopardi
e foi comparada, entre outras, aos Essais de Montaigne e Bacon, às Pensées
de Pascal, ao Dictionnaire philosophique de Voltaire, aos Cahiers de
Valéry, aos Quaderni del carcere de Gramsci e ao Livro do desassossego
de Fernando Pessoa.

 O manuscrito leopardiano permaneceu inédito por mais de cinco
décadas e só foi publicado no final do século XIX11 . Talvez por isso, ainda
hoje, o Zibaldone não apareça completamente integrado no universo da
crítica leopardiana, apesar dos esforços de alguns de seus representantes,
como Binni, Solmi, De Robertis, Pacella, Luporini e outros.

A dificuldade na assimilação do Zibaldone pode estar relacionada ao
seu caráter fragmentário, muitas vezes “labiríntico”, pela mistura de formas,
de temas, pela sua complexidade, por Leopardi tratar de assuntos ainda não
absorvidos pela crítica, ou ainda pela sua maneira autônoma de elaborar as
suas idéias.

A verdade é que o Zibaldone é um local privilegiado para a elaboração
ensaística de Leopardi. É o próprio autor o primeiro a atribuir à sua obra um
caráter ensaístico, como se constata em uma carta de 1836, endereçada a
um seu jovem admirador francês Charles Lebreton: “malgré le titre
magnifique d’opere que mon libraire a cru devoir donner à mon recueil, je
n’ai jamis fait d’ouvrage, j’ai fait seulement des essais en comptant toujours
préluder, mais ma carrière n’est pas allée plus loin”12 .

Apesar de Leopardi ter-se utilizado do ensaio para as suas reflexões
estético-filosóficas, não explicitou sua concepção do gênero “ensaio”.
Segundo Wellek, ele não o fez porque “afinal de contas, ele era principalmente
poeta, e crítico (e teórico – acréscimo meu) apenas em intervalos”13 .

Se aparentemente Leopardi não teorizou sobre o ensaio, o Zibaldone
seguiu algumas “regras” desse gênero como o contato direto com o leitor; a
maneira fragmentada e descontínua de escrever; a subjetividade na escolha
dos temas e a espontaneidade na exposição das opiniões. Ainda, a forma
ensaística é a maneira que Leopardi encontra para comunicar a sua
insatisfação pessoal, usando muitas vezes um tom confessional e coloquial.

Pode-se dizer que os ensaios do Zibaldone reúnem as concepções
literárias do escritor em sua maturidade14 , refletem seu íntimo convívio com



142 Andréia Guerini, O Zibaldone de Leopardi...

a tradição literária, realçam a sua aguda autonomia intelectual e as suas
contribuições em diversos ramos do saber. Constituem um projeto literário,
estético, político, filosófico e cultural, que, por sua escassa veiculação, deixou
uma lacuna que só agora começa a ser preenchida.

Mesmo que alguns críticos, como Anna Dolfi, digam ser impossível
classificar o Zibaldone dentro de um único gênero, pela sua complexa e, às
vezes, ambígua organização interna e que nos levam “non al ‘grado zero’
della scrittura [...] ma a una sorta di ‘grado zero’ dell’intenzione” (1995: 9),
há indícios que permitem afirmar estarem os escritos de Leopardi nesse
texto voltados, sobretudo, para o ensaísmo.

A escolha do gênero ensaístico se deve, em parte, ao desejo de
estabelecer um contato direto com o leitor. Foi o espaço que Leopardi, solitário
como era, encontrou para “imaginariamente” dialogar com o leitor e consigo
mesmo.

Leopardi começou a escrever o Zibaldone  num período de isolamento
e de afastamento de seus familiares. A intensa produção de 1821 pode ser
explicada pela sua profunda crise física e espiritual de 1819, pela necessidade
e desejo que Leopardi tinha de se comunicar com o mundo e também pelo
intenso sentimento de fugacidade da sua própria vida.

Aparentemente, o Zibaldone não seguiu um esquema preordenado,
pois Leopardi podia escrever em um dia várias páginas ou dedicar mais de
um dia a uma única anotação. Analogamente, podia escrever mais de 1800
páginas em um ano, como acontece em 1821 e menos de três páginas em
três anos, como acontece no triênio 1830-1832.

Embora possa parecer assistemático há algo de coerente ao longo do
Zibaldone, da mesma forma que há em Montaigne ou em Bacon. Podemos
dizer que é assistemático na forma, mas metódico no conteúdo, pois no
Zibaldone o pensamento leopardiano parece formar um conjunto sólido de
idéias e conceitos, apresentando um coerência interna na exposição de suas
reflexões. Em muitas passagens, é o próprio Leopardi a afirmar a existência
desse seu sistema. Diz Leopardi,

Il mio sistema introduce non solo uno Scetticismo ragionato e dimostrato,
ma tale che, secondo il mio sistema, la ragione uma na per qualsivoglia
progresso possibile, non potrà mai spogliarsi di questo scetticismo; anzi
esso contiene il vero, e si dimostra che la nostra ragione, non può
assolutamente trovare il vero se non dubitando; ch’ella si allontana dal vero
ogni volta che giudica con certezza; e che non solo il dubbio giova a scoprire
il vero (secondo il principio di Cartesio ec. v. Dutens, par. 1. c. 2 &. 10), ma il
vero consiste essenzilamente nel dubbio, e chi dubita, sa, e sa il più che si
possa sapere. (8. Sett. 1821).

Si può dire (ma è quistione di nomi) che il mio sistema non distrugge l’assoluto,
ma lo moltiplica; cioè distrugge ciò che si ha per assoluto, e rende assoluto
ciò che si chiama relativo. Distrugge l’idea astratta ed antecedente del bene
e del male, del vero e del falso, del perfetto [1792] e imperfetto  indipendente
da tutto ciò che è; ma rende tutti gli esserei possibili assolutamente perfetti,
cioè perfetti per se, aventi la ragione della loro perfezione in se stessi, e in
questo, ch’essi esistono così, e sono così fatti; perfezione indipendente da



Fragmentos, número 21, p. 139/146 Florianópolis/ jul - dez/ 2001 143

qualunque ragione o necessità estrinseca, e da qualunque preesistenza. Così
tutte le perfezioni relative diventano assolute, e gli assoluti in luogo di svanire,
si moltiplicano, e in modo ch’essi ponno essere e diversi e contrari fra loro;
laddove finora si è supposta impossibile la contrarietà in tutto ciò che
assolutamente si negava o affermava, che si stimava assolutamente e
indipendentemente buono o cattivo; restringendo la contrarietà, e la
possibilità sua, a’soli relativi e loro idee. (25 settembre 1821).

Até agora não se tem considerado a Itália como uma referência para
a teoria e crítica literárias no século XIX. Talvez a Alemanha, a França e a
Inglaterra, respectivamente, tenham sido os países que mais contribuíram
nesses dois campos. Mas uma maior exploração do Zibaldone pode mudar
este estado de coisas já que nele Leopardi constrói um imenso ensaio onde
têm cabida as mais variadas reflexões. Não é improvável que um maior
conhecimento do Zibaldone revele que Leopardi pode ser ser colocado ao
lado dos grandes ensaístas italianos de todos os tempos, como Giordano
Bruno, Vico, De Sanctis, Croce, Gramsci.

Mesmo mal explorado, o Zibaldone é uma referência recorrente entre
críticos como Wellek, Curtius, Carpeaux, Haroldo de Campos, Bosi e Antonio
Candido. Afinal “a maior parte das reflexões teóricas de Leopardi deve ser
respigada no Zibaldone. [...] Nesse mar de sargaços do pensamento
leopardiano [...] muitas reflexões emergem ao primeiro contato e desde
logo nos tocam por sua  atualidade”15 .

NOTAS

1 Na Inglaterra, Francis Bacon foi o primeiro grande ensaísta, publicando os
seus Essays em 1597.

2 Apud “Orígenes Y desarrollo del ensayo” in GÓMEZ-MARTÍNEZ. José Luis.
Teoría del Ensayo. Edição Eletrônica que segue a 2ª ed. espanhola de teora
del ensayo, de José Luis Gómez-Martínez. México: UNAM, 1992.

3 Observa Jean-Marcel Paquette, em http://www-ditl.unilim.fr/ART/essai.htm,
que “malgré cette quête infructueuse des sources antiques, malgré les
prédécesseurs douteux qu’on tente parfois de lui reconnaître en Espagne
avec Mosén Diego de Valera (1412-1488?), Fernando de la Torre (1416?-
1468?), Fernando del pugar (1436?-1493?), ou même Antonio de Guevara
(1480-1545), il ne fait plus aucun doute que Montaigne est à la fois créateur
du mot et de la forme de l’essai (1580)”.

4 Ver AGUIAR E SILVA. Vitor Manuel. Op. Cit. Coimbra: Livraria Almedina,
1990, 8 ed., p 375.

5 Graham Good, no “Prefácio” da Encyclopedia of the Essay (1997), adverte
que “Those interested  in the theory of the essay are referred to the entries
on Lukács, Adorno and Bense – curiously, in the view of the fact that the



144 Andréia Guerini, O Zibaldone de Leopardi...

European essay  first established itself in France and England,  the theorists
of the genre have come mainly from the Germanic cultural sphere” (p xix).

6 Para Michal Glowinski “au sein du roman, à certains stades de son évolution
historique du moins, peuvent s’introduire des éléments hétérogènes tels
que : essai, poème, article politique ou dialogue philosophique, sans que le
roman cesse d’etre roman”. In “Les genres littéraires”, Op. Cit., p 87.

7 Ver CASAS, Arturo. “Breve propedéutica para el análisis del ensayo” in
http://www.ensayo.rom.uga.edu/critica/ensayo/casas.htm.

8 Nos ensaios de Borges, por exemplo, é bastante freqüente encontrar
elementos ficcionais.

9 Ver “Retórica-Libro I- Caps. I e II” in ARISTÓTELES. Obras. Madrid: Aguilar,
1977.  Traducción del griego por Francisco de P. Samaranch, pp 118-9.

10 Literalmente, Zibaldone significa coletânea de apontamentos os mais
diversos, dispostos sem um plano e uma ordem preestabelecidos.

11 O manuscrito permaneceu em posse do amigo Antonio Ranieri e de duas
empregadas, às quais foi deixado como herança. No entanto, o Estado italiano
adquiriu-o mediante um processo judicial e assim foi publicado pela primeira
vez em Florença, pela editora Le Monnier, com o título Pensieri di varia
filosofia e di bella letteratura. Foi por mérito do poeta Giosuè Carducci que
entre 1898 e 1900 foram publicadas as 4.526 páginas do manuscrito de
Leopardi.

12 Apud Cressatti, Luce Fabre. La  poesia de Leopardi Montevideo: Instituto
Italiano de Cultura, 1971, p 15.

13 Ver WELLEK, René. História da crítica moderna, vol. II, p 245.

14 Para Bioy Casares, “Por su informalidad, el ensayo es un género para
escritores maduros. Quien se abstiene de toda tentación, fácilmente evitará
el error. Con digresiones, con trivialidades ocasionales y caprichos, solamente
un maestro forjará la obra de arte. Pero esta cuestión comunica el estudio del
ensayo con los problemas centrales de la estética. Hemos creído que la
perfección exigía la elegancia de una demostración matemática o la economía,
delicada y minuciosa, de una flor; tal vez a una variedad de la perfección
corresponda la exigencia, o tal vez podamos hablar, sin énfasis romántico, de
bellas manifestaciones de lo imperfecto” (1983: 71).

15 Ver CAMPOS, Haroldo. “Leopardi, teórico da vanguarda” in Giacomo
Leopardi. Poesia e Prosa Organização e Notas, Marco Lucchesi. Rio de
Janeiro: Nova Aguilar, 1996, p 146.



Fragmentos, número 21, p. 139/146 Florianópolis/ jul - dez/ 2001 145

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Adorno, T. W.: “O ensaio como forma”, in Theodor W. Adorno. Gabriel Cohn (ed.).
São Paulo:  Ática, 1994,  pp. 167-187. Tradução de Flávio R. Kothe.

Aguiar e Silva, V. M. Teoria da Literatura. 8ª. ed. Coimbra: Livraria Almedina, 1990.

Angenot, M. et alii. (eds). Théorie Littéraire. Paris: Presses Universitaires de France,
1989.

Aristóteles. Obras. Madrid: Aguilar, 1977.  Traducción del griego por Francisco de
P. Samaranch.

Bacon, F. Essays (1597). In Works of Francis Bacon. New York: Garrett Press, 1968.

Bacon, F. Novum Organum – Nova Atlântida. São Paulo: Nova Cultural, 2000.
Tradução de José Aluysio Reis de Andrade.

Berardinelli, A. La forma del saggio. Definizione e attualità di un genere letterario.
Venezia: marsilio, 2002.

Brogan & Preminger (ed.) Princeton Encyclopedia of Poetry and Poetics. New
York: MJF Books, 1993.

Brooks, C. & Winsatt, W. K. Literary Criticism. London: Routledge & Kegan Paul,
1970.

Chevalier, T. (ed.). Encyclopedia of the Essay, Chicago: Fitzroy Dearborn Publishers,
1997.

Cohen, R. (ed.). The Future of Literary Theory. New York/London: Routledge, 1989.

Cressatti, L. F. La poesía de Leopardi. Montevideo: Instituto Italiano de Cultura,
1971.

Cuddon, J. A. The Penguin Dictionary of Literary Terms and Literary Theory.
England: Penguin, 1998. 4ª edition.

Culler, J. Literary Theory – A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University
Press, 1997.

Eagleton, T. Teoria da Literatura: uma introdução. São Paulo: Martins Fontes,
1997. Tradução de Waltensir Dutra.

Frye, N. Anatomia da crítica. Tradução de Péricles Eugênio da Silva Ramos. São
Paulo: Cultrix, 1975.

Genette, G. Introduction à l’architexte. Paris: Seuil, 1979.

Gómez Martínez, J. L. Teoría del ensayo. 2ª ed., México: UNAM, 1992.



146 Andréia Guerini, O Zibaldone de Leopardi...

Guerini, A. A poética de Leopardi: gênero e tradução no Zibaldone di Pensieri.
Florianópolis, UFSC, 2001. Tese no prelo.

Hamburger, K. A Lógica da Criação Literária. São Paulo: Perspectiva, 1986. Tradução
de Margot P. Malnic.

Leopardi, G. Zibaldone di Pensieri. Milano: Mondadori, 1983.

_____. Zibaldone. Roma: Grandi Tascabili Economici Newton, 1997.

Lucchesi, M. (org.). Giacomo Leopardi. Poesia e Prosa. Rio de Janeiro: Nova Aguilar,
1996.

Lodge, D. & Wood, N. Modern Criticism and Theory – a Reader. 2ª ed. Singapore:
Longaman, 2000.

Montaigne, M. Os Ensaios I e II. São Paulo: Martins Fontes, 2000. Tradução de
Rosemary Costhek Abílio.

Muzzioli, F. Le Teorie Letterarie Contemporanee. Roma: Carocci, 2000.

Platon. Obras Completas. Madrid: Aguilar, 1979. Traducción del griego por Maria
Araujo et allii.

Ryvkin, J. & Ryan, M. (ed.). Literary Theory: An Anthology. Massachusetts/Oxford:
Blackwell, 1998.

Schaeffer, J-M. Qu’est-ce qu’un genre littéraire ? Paris: Seuil, 1989.

Scholes, R. et alli (ed.). Elements of Literature. Essay, Fiction, Poetry, Drama, Film.
4ª ed.New York/Oxford: Oxford University Press, 1991.

Tomasevskij, B. Teoria della Letteratura. Milano: Feltrinelli, 1978

Warren, A. e Wellek, R. Teoria da Literatura. Lisboa: Publicações Europa-América,
1971. Tradução de José Palla e Carmo.

Wellek, R.. História da crítica moderna (1750-1950). Tradução de Lívio Xavier.
São Paulo: Herder, 1967, 5 vols.


