DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e100074

Posicionamentos Cosmicos Multiplos e Insultos
Coloniais: os etnonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

Rodrigo Gomes Lobo!

'Pesquisador Independente, Rio Claro, Sao Paulo, SP, Brasil

Resumo

Os etnonimos Tembé, Tenetehara e Guajajara foram mobilizados de distintas maneiras durante os altimos
séculos, o que torna essas variagdes interessantes para pensarmos esses designativos como posicionadores
cosmologicos. Por meio desses multiplos posicionamentos cdsmicos assumidos por coletivos indigenas e
priorizando o grupo que atualmente se nomeia como Tembé, Tenetehara ou Tembé-Tenetehara (e de forma
mais recente Y'riwara) a depender das forcas cosmopoliticas em jogo, este artigo pretende abordar os
modos de "etno-nomear" demonstrando as variacdes possiveis tanto no passado quanto dentro dos dilemas
contemporaneos envolvidos em contexto pds-demarcacao.

Palavras-chave: Temb¢; Tenetehara; Guajajara; Etnonimo; Demarcacao de territorio.

Multiple Cosmic Positions and Colonial Insults: the
ethnonyms Guajajara, Tembé and Tenetehara

Abstract

The ethnonyms Tembé, Tenetehara and Guajajara have been mobilized in different ways over the last few
centuries, which makes these variations interesting for thinking about these designations as cosmological
positionings. Through these different cosmic positions assumed by indigenous collectives, and prioritizing
the group that currently calls itself Tembé, Tenetehara or Tembé-Tenetehara (and more recently Y'riwara)
depending on the cosmopolitical forces at play, this article aims to approach the ways of ethno-naming to
show the possible variations both in the past and within the contemporary dilemmas involved in the post-
demarcation context.

Keywords: Tembé; Tenetehara; Guajajara; Ethnonym; Territory demarcation.

Recebido em: 08/05/2024
Aceito em: 25/11/2024

@@@ Este trabalho esta licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma
copia desta licenga, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

1 Introducao

ma das primeiras preocupacoes como pesquisador em interlocucao com grupos indigenas

para a construgao conjunta de algum tipo de conhecimento é entender como designar
esses grupos de maneira respeitosa. Varios etnénimos da bibliografia etnolégica foram
construidos a partir de exonimos imputados por inimigos amerindios (muitos deles insultos)!
ou por agentes coloniais com classificacoes motivadas por atributos sem qualquer relacao
endogena com os nativos, o que levanta questoes sobre a legitimidade de nomear coletivos
sem conhecer os critérios de gregariedade atuantes no universo dessas socialidades indigenas.
As complicacoes podem ser de diversas ordens, como aponta um interessante e fundamental
dossié (Saez; Campelo, 2016) que aborda a tematica da etnonimia sob varios angulos e
enfoques. Neste artigo, tratarei fundamentalmente sobre as dividas que tive durante o
trabalho de campo sobre a utilizacao do termo Tembé* como etnénimo em comparagao
com outros dois termos, Tenetehara e Guajajara, que também designam alguns dos grupos
amerindios que vivem nos rios da bacia do Pindaré, Gurupi e Guama.

Os etnonimos Tembé, Tenetehara e Guajajara foram mobilizados de distintas maneiras
durante os ultimos séculos, o que torna essas variacoes interessantes para pensar €sses
designativos como pronomes cosmolégicos. Os amerindios nao possuem palavras para
se autodesignarem como coletividade identitaria nos moldes exigidos pelo Estado-Nagao
brasileiro, a rigor. O pronome tupi Awd, significando pessoa ou gente ¢ o mais préximo
correlato que podemos encontrar: uma proximidade iluséria como aponta a reflexao
perspectivista sobre os pronomes cosmoldgicos que considera os nomes étnicos como uma
“[...] coagulacao [...], um artefato produzido no contexto da interacao com o etnégrafo”
(Viveiros de Castro, 1996, p. 125). Os etnénimos, segundo as premissas do multinaturalismo
panamerindio, agem como uma funcao pronominal e nao como um nome préprio. Trata-se
de uma posicionalidade no cosmos: ao se autodesignar como humanos verdadeiros ou humanos
legitimos, um coletivo amerindio esta mobilizando uma relacao contrastiva com outros seres
do cosmos que também sao humanos quando, por exemplo, se despem (de maneira andloga
a uma roupa) de seus corpos animais (Lima, 1996).

Ao observar essas variacoes, foi possivel extrair uma légica de transigoes entre diversas
posicdes no cosmos. Em resumo, significa fazer essas “coagulagoes”, que sao os etndnimos,

! “Assim, por exemplo, boa parte desses etnénimos sao termos derrogatérios, as vezes violentamente derrogatérios: ‘povo
bosta’, ‘povo vampiro’, ‘povo de ladrdes’. Isso ocorre igualmente com outro tipo de etndnimos: bem sabemos que Kayap6,
por dar um exemplo, nao é um termo kayapd, mas um termo tupi que designa um tipo de macaco” (Séaez, 2013, p. 7).

2 O uso do efeito de fonte itdlico na grafia dos etnénimos neste artigo fara referéncia ao etnénimo como vocéabulo linguistico,
palavra ou termo pertencente a um léxico. Quando o etnénimo for usado em referéncia a um coletivo cosmopolitico,
nao havera efeito de fonte. Essa estratégia tenta contemplar a proposta de Saez (2013, p. 9), na medida em que “[...] 0s
etnénimos nao nos servem para ordenar a descricao, mas fornecem muitas pistas sobre o modo em que os nativos praticam
a sua socialidade”.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

35




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

circularem por um cosmo composto de multiplos pontos de vista, em que a polissemia dos
nomes implica polissituar-se perante alteridades. O texto pretende abordar as transigoes
cosmicas que os grupos indigenas da bacia dos rios Pindaré, Gurupi e Guama realizam por
meio das suas multiplas e variadas formas de se apresentarem enquanto compdem um todo
gregario para os outros que assim desejam que o facam, conforme mostram as possibilidades
mito-ontoldgicas enddgenas de conformar agregacoes elicitadas por alteridades: amerindios
e nao amerindios, mortos e vivos, animais e demiurgos.

Mesmo no apice do seu descrédito como entidades socioldgicas, os etnéonimos tém
sido reivindicados muitas vezes como portadores de algum tipo de informacao
valiosa, sobretudo de tipo histérico. Eles permitem reconstruir fragmentos da
trama do contato, mostrando quem, em cada caso, atuou como descritor ou
nominador dos outros; dao também pistas interessantes sobre as relagdes entre
as etnias. Sua relagdao mais ou menos imediata, suas relacoes de parentesco, ou
hostilidade; o registro jocoso em que eventualmente aparecem, referindo-se a
detalhes peculiares do seu modo de alimentagao, sua aparéncia ou seus costumes
em geral. [...] Em resumo, numa histéria na qual com frequéncia nao temos mais
do que nomes, ¢ inevitavel que estes carreguem uma informacao valiosa, por si
mesma ou na falta de outra (Saez, 2013, p. 9).

Por meio desses diferentes posicionamentos cdsmicos assumidos por coletivos amerindios
a depender das forcas cosmopoliticas (Stengers, 2018) em jogo, este artigo pretende abordar
os modos de “etno-nomear” de maneira a demonstrar as posicoes cosmicas possiveis tanto
no passado quanto dentro dos dilemas contemporaneos envolvidos em contexto pos-
demarcagao. As variagdes dos nomes étnicos revelam distintas posicoes ou transformagoes
cosmoldgicas, “[trata-se], em poucas palavras, de ensaiar descricdes radicadas nos sujeitos,
e nas redes de relagdes que ensaiam cada vez que aplicam uma pauta de denominacao nova”
(Saez, 2013, p. 15). O enfoque priorizara o coletivo no qual realizei o trabalho de campo
durante a pesquisa do meu doutorado, o grupo que atualmente se nomeia como Tembé,
Tenetehara ou Tembé-Tenetehara (e de forma mais recente Y'riwara). Opto por utilizar como
minha prépria coagulacao etnonimica a forma de nomeacao hifenizada (Tembé-Tenetehara).
A oscilacao entre os dois termos hifenizados ¢ interessante dentro da analise, pois tenta
contemplar as tensdes que esses termos carregam dentro do coletivo com o qual convivi
entre 2012 e 2016 em temporadas para trabalho de campo e para consultoria em projeto
de diagnéstico ambiental e etnozoneamento para gestao territorial da Terra Indigena do
Alto Rio Guama. Tive a oportunidade de conhecer um grande nimero de aldeias, participar
da Festa do Moqueado (em 2012, na aldeia Tekohaw) e da Festa do Mingau (em 2014,
na aldeia Cajueiro), além de colaborar com ocupagoes de protesto em prédios publicos na
cidade de Belém em 2013. Portanto, a descricao das redes de relagoes sera radicada nos
Tembé-Tenetehara, uma hifenizacao atravessada por uma sociopolarizagao tensional em
que os termos Tembé e Tenetehara comparecem disputando o uso respeitoso como mencao
representativa para se referir a toda a coletividade, a depender da situagao que se enfrenta.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

36




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

2 Guajajara: donos do cocar

Considera-se o ano de 1614 como marco do primeiro relato de encontro de grupos de
matriz europeia com algumas das populagdes humanas que possuem ligacao histérica com
0s atuais tupis que aqui serao abordados. Nesses primeiros registros, os grupos indigenas sao
identificados como “grande na¢ao” do rio Pindaré, conforme relato das tropas do Senhor Du
Prat e do Senhor de Pizieux ao frade capuchinho Claude d’Abbeville (1874 [1614], p. 447 ¢
454) e ao seu colega de missao Yves d’Evreux (2007 [1615], p. 70). O encontro com enviados
da expedigao francesa é considerado a primeira conexao entre povos de matriz europeia
e os indigenas que nesse momento primordial foram etno-nomeados como “pinarienses”,
algo como um adjetivo patrio para os habitantes do rio Pindaré, nome de batismo que nao
se consolida na bibliografia posterior, constando mais como aporte de indicagao geografica
imputado por estrangeiros do que como autodesignativo.

E na obra de Metraux (1928, p. 20-21) que se efetiva a ligacao entre os “pinarienses” e
0s etnonimos Guajajdra, Gojajdra, Uaydyd. Nos relatos escritos até o século XIX, o termo que
aparece com mais frequéncia €é o etnéonimo Guajajara (e suas variantes Gojajdra e Uaydyd).
Esse termo funcionou como um nome coletivo para os indigenas nesses trés séculos de
contato com poténcias colonializantes, mobilizando aspectos da mito-ontologia dos indigenas
que viviam no Pindaré ao serem identificados e, simultaneamente, perceberem que assim
eram designados como coletivo.

O termo Guajajara, “[...] uma palavra que os proprios Tenetehara interpretam como
’dono do cocar’ — (wazay — cocar; zara —dono) [...]” (Gomes, 2002 [1977], p. 49), é traduzido
por Boudin (1978, p. 288) como “wazay-zar=dono de enfeites de penas, indios Gwajajara”.
O termo Guajajara, “portador do cocar”, remete, dentro das cosmologias tupis da regiao aos
entes pajés-demitrgicos conhecidos como “karuwara” (termo tenetehara) ou “karawara”
(conforme os Awa-Guaja), ou ainda “caruana” na versao dos nao indigenas ribeirinhos que
praticam a encantaria na regiao bragantina paraense. No tupi kaapor, o termo para essa
classe de seres é “Mair”, cuja sonoridade é préxima da palavra que alguns grupos indigenas
reservam para o karuwara protagonista de diversas narrativas, “Maira”. Os Kaapor também
nomeiam esse ser poderoso e demitrgico maior como “Ara-Yar”, concebido por eles como
uma arara gigante: as penas de arara sao fundamentais para a fabricacao dos cocares. Foram
os karuwara que ensinaram os artefatos rituais aos humanos, segundo a versao mitica
tembé-tenetehara aqui priorizada, por isso sao conhecidos como “donos do cocar”, artefato
plumario cerimonial por exceléncia.

Uma vez, um grande grupo de Tembé se dirigiu para a terra dos Karuwara apenas
para ai aprender a cantar, e teve de voltar no meio do caminho sem nada ter
conseguido; entdo apareceu um Karuwara para ensinar aos Tembé¢ a cantar, que
naquele tempo eles nao sabiam. Pintado, enfeitado com penas, chocalho e cetro
(Araruwaia) ele subiu ao mais alto galho de um pau-d’arco da aldeia e comecou
a cantar. Os Tembé derrubaram a floresta a volta do pau-d’arco, limparam o lugar
e se reuniram todos embaixo da arvore para aprender o canto. Finalmente o
Karuwara subiu novamente para o céu. Antes, porém, deixou cair na terra seus
enfeites. Os Tembé pegaram-nos tomando-os por modelo dos enfeites de danca
que ainda hoje usam (Nimuendaju, 1951 [1915], p. 182).

A importancia dos adornos rituais ¢ evidenciada durante os festejos, quando colares,
maracas, bragadeiras e cocares ficam expostos e pendurados decorativamente na ramada,

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

37




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

o local onde ocorrem os ritos (uma estrutura com pilares de madeira que sustentam um
teto feito de folhas de palmeiras). Um dos momentos que encerram a Festa do Moqueado
(“wira’u-haw” ), ritual de iniciacao a vida adulta por meio da maturagao dos corpos, ¢é
a cantoria que acompanha a dindmica performatica conhecida como “rabo-de-arraia”.
Com os participantes postados em fila com os bracos enganchados pelos cotovelos, o pajé
condutor do ritual pergunta aos jovens adultos que estao passando pela transigao ritual
qual ornamento servira de mote para o cantico que serd entoado logo em seguida. Durante
a execucao do canto, cujos versos poderao mencionar o colar, o maraca, ou o “capacete”
(forma como também ¢ chamado o cocar), a fila vai se deslocando bruscamente em varias
voltas e reviravoltas, testando a uniao do conjunto, exigindo forca para que os cotovelos
nao se soltem desarranjando a composicao e gerando euforia e descontracao.

O “dono do cocar” também faz referéncia a uma posigao de prestigio dentro dos rituais:
o “dono” da festa, o anfitrido que recebe convidados de fora para os festejos em que os
cocares sao utilizados. O “dono” da festa ¢ uma posicao geralmente ocupada por uma familia
que arca com os maiores dispéndios de um encontro dessa magnitude (expedicoes de caga,
busca de entrecasca de tawary para os cigarros, etc.). O “dono” da festa também mobiliza
para o ritual os pajés que detém os saberes xamanicos (cantos de invocacao, capacidade de
controle dos entes invisiveis, dangas, etc.) legados pelos karuwara. Portando, adornados
com os artefatos miticos, os “donos” da festa demonstram proximidade com esses entes
encantados que, invisiveis, exceto para os pajés, estao presentes nos rituais.

No contexto das festividades cultuais, a posicao de “dono” assumida por um grupo
indigena (familia, aldeia ou etnia) relega os outros grupos ao posto de dependéncia, daqueles
que sao convidados, atraidos para participar dos festejos. A dupla vinculacao conceitual
Dono-Xerimbabo (Fausto, 2008), vislumbrando uma relagao de maestria que implica
dominio sem necessariamente ser reduzida a pura dominacao, ao puro controle (afinal, as
demandas dos xerimbabos sao exigentes), tem um rendimento interessante nesse caso’.
Os convidados devem aprender com o anfitrido como se faz uma boa festa e, por sua vez,
posicionados cosmicamente como xerimbabos exigentes, devem elicitar o cuidado dos
anfitrioes, reparar rigorosamente cada minimo detalhe que os possa incomodar a ponto de
sairem reclamando apds a cerimdnia. Os rituais funcionam como uma dobradica entre as
relagoes intracoletivas e as relacdes com os Outros, incluso nao indigenas, tal qual ocorre
em outros contextos de intercambio cerimonial entre aldeias distantes, como o famoso
Quarup (Guerreiro, 2015)*.

Nesse sentido, o termo Guajajara esta ligado ao sentimento de encontro coletivo e as
premissas rituais de congregacao. As concepcoes de “festa”, “festejo” ou “brincadeira”,
(esta ultima usada de maneira despojada, mas rigorosa pelos Tembé-Tenetehara: “Falamos
brincadeira, mas é sério”), mobilizam afetos que, por efeito de equivocidade (Viveiros de
Castro, 2004), revelam a socialidade mais intensa e extensa surgindo como uma fungao
dos rituais, que invariavelmente incluem a comensalidade e a degustagao conjunta de uma

> “Um dos tragos importantes da relagao ¢ a assimetria: os donos controlam e protegem suas criaturas, sendo responsaveis
por seu bem-estar, reproducao, mobilidade. A assimetria implica nao sé controle, mas cuidado” (Fausto, 2008, p. 333).

* “Com a ampliacao da escala dos rituais e a inclusao dos brancos, questoes da politica local e regional se tornam mais explicitas,
evidenciando como a objetivagao dos rituais oferece a chefes e a aldeias a possibilidade de reiterarem ou reverterem relagoes
hierarquicas ligadas a posicao de dono” (Guerreiro, 2015, p. 391).

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

38




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

iguaria. Ao se entenderem, por estimulo exterior, como um conjunto gregario, os nativos
compreendem-se festejando.

3 Awa-Guaja nomeados como Guajajara

No inicio do século XX, a situacao mudou em decorréncia dos contatos com 0s nao
indigenas e da chegada dos Awa-Guaja na regiao. Para entender essa nova dinamica dos
nomes, devemos acompanhar os novos usos mobilizados pelos indigenas do Pindaré quando
se aciona o termo Guajajara: nessa época o etnonimo comeca a ser utilizado para nomear
outros grupos indigenas de maneira a demonstrar certa tensao nessas relacoes.

O termo Guajajara ficou, mas os Tenetehara s6 falam de si mesmos como Guajajara
em conversa com brasileiros. Na verdade, aplicam esse designativo aos indios
Guaja, um de seus vizinhos tupi, cacadores-coletores sem agricultura, a quem
consideram as vezes terem sido Tenetehara no passado, ou, mais freqlientemente,
que os Tenetehara teriam sido como eles no passado (Gomes, 2002 [1977], p. 49).

“No passado”: ¢ plausivel encarar essa expressao como correlata ou atrelada a ideia de
um tempo mitico, a ideia de uma outra temporalidade demarcada com os inicios demitirgicos
da criagao do mundo. Nao se trata aqui somente de sucessao temporal linear, mas de
outra condigao qualitativa do cosmos, na qual homens e animais podem se comunicar,
por exemplo. Uma condigao qualitativa mitica, conceituada por Lima (1996) como tempo
bilinear multiplo, que ainda pode voltar a ocorrer, com a devida preparacao xamanica ou
caso um cacador solitario se encontre na mata com entes aparentemente humanos, mas
que se revelam como outra coisa.

Com chegada dos Awa-Guaja na regiao das bacias dos rios Pindaré e Gurupi no século
XIX, as relagoes cosmicas sao reformuladas entre os grupos indigenas. A mudanga no uso
dos etndénimos reflete essa alteracao nas posicoes segundo os preceitos mito-ontologicos
indigenas. Os Guajajara no século XX designavam com o termo Guajajara os indigenas
que hoje conhecemos com o nome Awd-Guajd, que, fugindo do avango e da perseguigao
dos nao indigenas, vao subitamente aparecer nas florestas do Pindaré. Uma aparicao que
movimentara a especulacao mitofilos6fica dos grupos que viviam na regiao. Um ponto
interessante ¢ o fato de os Guaja serem designados no dicionario de Boudin (1978) como
um grupo indigena de existéncia duvidosa, como podemos acompanhar na definicao da
palavra “Waza”:

Indios Guaja, cuja existéncia parece mitica: esta relacionada na crenca categérica
do “jettatore” em relacao as doencas e a morte, pelas quais os Guaja ficam sempre
responsabilizados, sobretudo pelos Urubus[-Kaapor]. Deste modo, qualquer
“divida de sangue” em nome da qual o Urubu mata alguém (seja quem for),
¢é dirigida contra o Guaja, e ndo contra a vitima objetiva (etimologia: uwaya=
adversario, inimigo, contrario) (Boudin, 1978, p. 288)°.

1.1

> Vemos um reforgo dessa reflexao na palavra “uwaza”: “[...] oponente, adversario, inimigo, bode emissario dos Urubus, indios
Guaja cuja existéncia parece mitica” (Boudin, 1978, p. 285). Ribeiro (1974, p. 19) também registra o costume: “Antigamente
os indios Urubus tinham inimigos nos grupos de brancos e de indios Tembé e Timbira que circundavam o seu territério.
Com a pacificagao s6 restaram os Guaja — pequena tribo arredia que vive encravada nas matas do alto Pindaré e constitui
o ultimo grupo inimigo que resta aos Urubus e, como tal, suporta todo o peso da instituicao tribal de transferéncia de
tensoes emocionais. Cada epidemia que faz vitimas nas aldeias Urubus, cada desgraca que os atinge engendra estes grupos
de desesperados que vao se vingar nos Guaja”.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

39




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

Algumas caracteristicas induziram a aproximacao entre os atuais Awa-Guaja, nao
canoeiros forrageadores hipercagadores (que nao necessitam da agricultura, portanto) e os
preceitos miticos que compoem os karuwara, seres encantados. Segundo a versao tembé-
tenetehara, os karuwara nao precisam de rocas, posto que “[...] para seu sustento diario
necessitam apenas de algumas pequenas frutas semelhantes a cuia [...]”, nos campos
onde vivem a “[...] plantacao nao necessita de cuidados: ela se planta e se colhe sozinha
[...]” e estao sempre festejando e cantando inebriados (Nimuendaju, 1951 [1915], p. 182).
Os Awa-Guaja possuem uma espécie de cocar “bem discreto” que fundamenta a aproximacao
com os demiurgos miticos®. Os cocares awa-guaja sao tufos pregados com resina nos cabelos,
utilizados durante a realizacao do ritual de subida aos céus dos karawara, por meio de
cantos executados durante a noite enquanto os homens despidos adentram uma tocaia,
uma estrutura feita de folhas de palmeiras, utilizada para camuflagem em cacadas e que
xamanicamente atua como um portal para o mundo celeste. Esses tufos ocipitais, que passam
a impressao de brotamento de penas na cabeca, atuam como condigao ritual para se acessar
os karawara e fundamentam, portanto, o estatuto dos Awa-Guaja como “donos do cocar” .

Contudo, a aproximacao dos Awa-Guaja com seres pajés-demitrgicos na visao dos
Tembé-Tenetehara nao evoca somente atitudes de louvor ou respeito cerimonial, como se
fossem espiritos auxiliares, pois a relacao estabelecida com essa espécie de entidade do
€osmos nao recai numa atitude reverencial univoca, expressando principalmente o temor
dos feiticos, a atitude de evitar contato com seres perigosos ¢ a interagao agressiva do par
relacional predador-presa. No caso dos karuwara, conforme mostra a versao tembé-tenetehara
que aqui priorizo, hd um elemento quase patogénico (“pega igual gripe”, assim Bewari Tembé
me explicou) quando a manifestacao desses seres, de visibilidade condicionada aos pajés,
acontece nos rituais. A pessoa atacada entra em transe, tremendo, mal se apoiando nas
pernas, demandando ao pajé condutor do ritual a acuracia para soprar tabaco por meio de
grandes cigarros de tawary e realizar massagens e suc¢oes no corpo até o restabelecimento
do enfermo.

Nao podemos perder de vista que as relacoes diplomaticas dos xamas sao pautadas
também pela violéncia, como no caso Waiapi: “Em muitos casos, as entidades atraidas para
uma cura nao se desprendem tao facilmente nem estao dispostas a abandonar a criatura
humana que haviam raptado; por isso, o xama deve matd-las, ali mesmo, na tocaia” (Gallois,
1996, p. 68). Portanto, se nos campos miticos em que festejam os karuwara aparecem
esplendorosos, cantando e dancando trajados com plumarias luxuriantes, quando estao
presentes nos ritos podem se tornar viralmente enfeiticadores. Podemos adivinhar dai
porque quando os karuwara, corporalizados nos Awa-Guajd, surgem inesperadamente no
meio da mata, sao atacados como presas que nao merecem moderagao ao serem cacadas
(Ribeiro, 1996, p. 262; Garcia, 2011). Os Awa-Guaj4, vistos através da figura dos karuwara
conforme o viés dos Tembé-Tenetehara, evocam os conceitos de gregariedade forjados a
partir das reunioes coletivas (como ocorre no rito da tocaia) e sao concebidos dentro das
dinamicas de agressividade dos feiticos.

¢ “Nimuendaju (1948) afirma que os Awa eram conhecidos por seus vizinhos Tembé e Guajajara como wazaizara, Wazai é
um ornamento para a cabega feito a partir de pequenos tufos de pena, e zara, “portador”. Realmente os cocares awd-guajd
sao feitos com tufos de penas e sao bem discretos, diferentemente dos Ka’apor que possuem grandes cocares” (Garcia,
2011, p.16).

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

40




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

4 Tembé: caca e coragem porcina

O termo Tembé tem uma trajetoria bibliografica singular e faz sua aparigao nos registros
documentais na segunda metade do século XIX. O relatério apresentado a Assembleia
da Provincia do Pard, de Francisco Carlos Aratijo Brusque, em 1862, relata as relagoes
conflituosas entre “Tembés” e regatdes nessa area (Gomes, 2002 [1977], p. 242-243). Em 1872,
o engenheiro Gustavo Dodt registrou a presenca dos “Timbés” em sua viagem exploratoria
para descricao dos rios da regiao (Dodt, 2008 [1873], p. 98-117). Jodo Barbosa Rodrigues
também esteve em missao exploratéria nos rios Capim e Guama, publicando em 1875 um
relatdrio que atesta a presenga dos “Tembés”, registrados em momento em que realizavam
a “festa da Tucunayra” (Rodrigues, 1875, p. 39- 47).

A referéncia geografica ao rio Pindaré em nota de pé de pagina presente em “O mito
dos gémeos e 0 Karuwara”, narrativa tembé publicada por Nimuendaju em 1915, concretiza a
inferéncia de conexao historica entre os “pinarienses”, “os habitantes do rio Pindaré” em 1614,
e 0s Tembé do comeco do século XX. Na nota da versao original, é citado o deslocamento
até os rios Guama, Capim e Acara Pequeno a convite do guarda Manoel Anténio na segunda
metade do século XIX. Realiza-se, assim, pela primeira vez a aproximagao entre o rio Pindaré
e o etndnimo Tembé.

Portanto, por volta da terceira década do século XIX (proximo ao momento da chegada
dos Awa-Guaja), ha uma cisao entre os indigenas que da origem aos Tembé-Tenetehara,
quando parte das familias rumam para o oeste, ocupando as margens dos rios Gurupi, Capim
e Guama. Esse deslocamento de familias indigenas acontece num contexto favoravel para
a expansao territorial do grupo, em que fatores de diversas ordens confluem para tracar
um quadro de relativa autonomia frente a sociedade envolvente.

Logo nos primeiros 150 anos de contato, os indigenas sao impelidos a trabalhar de modo
escravista ou em regime de servidao na construgao das infraestruturas coloniais de base
(edificacao de fortes e casas utilizando a disponibilidade de madeira oferecida pela floresta)
e no sustento alimentar do empreendimento colonial e das missoes jesuiticas. A partir da
década de 1760, entretanto, a situacao se reconfigura. Com a promulgacao do Diretdrio dos
Indios ou Diretério das Missdes dentro da politica pombalina, os jesuitas foram expulsos do
Maranhao, permitindo que um grande contingente indigena, que vivia de maneira servil
nas missoes, pudesse experimentar um relaxamento das pressoes missionarias.

Aliado a esse fato esta a mudanga nas frentes econdmicas no século XVIII, em que
o interior do Maranhao deixa de ser atrativo para a extracao de resinas florestais e toma
frente a monocultura de algodao e de arroz para a exportacao no litoral do estado. Com
isso, ha um incremento do trafico negreiro (1761 é o ano de chegada dos primeiros escravos
africanos ao Maranhao), que vai ocupando o espaco da escravizacao indigena em proporcao
cada vez mais crescente. As turbuléncias politicas enfrentadas pelos érgaos coloniais no
lado paraense, com a Rebelido da Cabanagem (1836-1841), e, no lado maranhense, com a
Rebelidao da Balaiada (1838-1840), além das perseguicdes constantes que dizimaram povos
Timbira contrarios a missionarizagao e que, por essa razao, concentraram a atengao das tropas
no Pindaré, também contribuiram para que uma parcela dos indigenas desfrutasse de uma
grande autonomia que durou aproximadamente 80 anos. Afastados das frentes etnocidas
coloniais, os indigenas conseguiram se recuperar das baixas demograficas decorrentes de
conflitos bélicos, visando o aprisionamento e os trabalhos forcados (que, por conta das

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

41




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

dinamicas populacionais concentraciondrias, surtiam doencas), triplicando seu contingente
demografico nesse periodo.

Dentro desse contexto, é que ocorre a migracao de familias indigenas do Maranhao
para as margens do rio Gurupi, do rio Capim e do rio Guam4, no Para. Assim, surgem os
primeiros registros do etndnimo Tembé. Uma das interpretacoes sobre essa migragao coloca a
area florestal desses rios como um territério de transumancia e de reftigio para os coletivos
indigenas em relacao as frentes coloniais (Valadao, 1985, p. 182; Bettendorf, 1910 [1698]
apud Wagley; Galvao, 1961 [1949], p. 26). Também nao podemos desprezar os efeitos do
padrao de fissao e de dispersao presente nas transformacoes possiveis da estrutura social
dos tupis, e, sobretudo, nao devemos menosprezar a abertura do socius tupi para as poténcias
exteriores, num movimento englobador e transformador ininterrupto de interiorizagao-
familiarizagao.

O termo Tembé, uma das posigoes cambiantes que estamos acompanhando, tem sua
origem num exénimo oriundo de uma fratura intracoletiva. O relatério de Virginia Valadao
(1981, p. 29) ¢ enfético ao afirmar que “[...] o nome Tembé foi dado pelos regionais, nao
tendo nenhum significado na lingua indigena”. O linguista Sérgio Meira também corrobora
essa visao:

Até hoje, os Tembé, bem como seus parentes Guajajara do Maranhao, chamam
a si mesmos Tenetehara, termo também usado para grupos indigenas em geral.
O termo 'Tembé’ ou 'Timbé’, que Max Boudin (1978: 255) interpreta como
derivado de ti-(m)be(b) mariz chato’, foi provavelmente dado a este grupo por
habitantes locais ou regatoes. O termo nao parece ser Tembé (onde ‘nariz chato’
seria xi-pew, com i nao nasal e um w final), sendo provavelmente oriundo de
variedades locais da lingua geral (nheengatu), ou talvez de outro idioma tupi-
guarani vizinho (IDEFLOR-Bio, 2017, p. 47).

Na dicionarizacao realizada na década de 1960 por Boudin (1978, p. 255), “Témbé”
é vertido para o portugués como “[...] variacao patronimica dos indios ténétehar”. Para o
linguista (que designa os “tupi do alto rio Gurupi” com a hifenizacao “Tembé-Tenetehara”),
a melhor tradugao para o etnénimo é “nariz chato”, constando como fonte etimoldgica as
particulas “ti=nariz; m(b)éw=achatado”, lastreando-se no registro do “timbeb” feito por
Batista Caetano e publicado em 18797.

A designacao Tembé traduzida como “nariz chato” ¢ uma referéncia pejorativa ao nariz
dos porcos e das antas, como podemos inferir das proibi¢oes alimentares pos-parto (Wagley;
Galvao, 1961 [1949], p. 72) em que diversas cagas devem ser evitadas pelos pais por conta
das consequéncias transformacionais que podem recair sobre as criancas. Em grande
parte, os efeitos do desrespeito as restricoes alimentares produzem semelhancas entre o
tipo de carne ingerida e as modificacoes anatomicas resultantes na crianga. Caso os pais
se alimentem de arara vermelha, nasce um bico que substitui o nariz da crianga. O tucano
faz nascer um nariz grande e a jibdia faz nascer o bebé com a cabega chata.

7 A hipédtese de Gomes (2002 [1977], p. 49) de que o nome Tembé seria uma designagao que faria referéncia a um artefato
labial, o tembetd, carece de referéncias etnograficas marcantes. Essa hipdtese também levanta algumas davidas: por qual
motivo somente uma parcela da populacdo indigena apresentava ornamento labial? A traducao da palavra /dbio em lingua
tembé-tenetehara ¢ feme e nao tembé, traducao tupi mais corrente (Boudin, 1978, p. 255). O dicionario Tembé elaborado por
Rice (1934, p. 147) também registra “feme: beico, ldbio”. Portanto, nao ocorreu algo parecido ao que houve com os Krenak do
rio Doce, conhecidos pelos nao indigenas como Bofocudos, devido ao uso extensivo do botoque, ornamento labial semelhante
a um tembeta. Em meu trabalho de campo, tampouco consegui obter memorias sobre algum periodo em que esse tipo de
ornamento fosse disseminado. A referéncia mais préxima disso na regiao sao os labretes plumérios dos Kaapor, sempre
lembrados quando eu encaminhava a conversa para esse quesito.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

42




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

Dentro da cosmologia amerindia, o porco (e em menor medida a anta) exerce um papel
de destaque (Fausto, 2002, p. 24-26) que nada tem a ver com caracteristicas poluidoras ou
impurezas (Douglas, 1966). Os porcos fornecem um modelo da condicao humana genérica,
ja que nao possuem uma capacidade predatoria elevada, tal como o jaguar, e se defendem
bravamente, vivendo em grupo (o que conota capacidade de produzir parentesco) por
meio de deslocamento conjunto por varas (demonstrando organizagao social pra além da
devoracao), comendo mandioca e seguindo um chefe. A anta, por vezes, pode ocupar o
mesmo lugar cosmoldgico, mas com menos énfase devido a auséncia de habitos gregarios.

Possuindo uma condicao ambivalente a meio caminho entre a presa e o predador, os
porcos exigem uma cacada diferenciada cinegeticamente em véarios coletivos (zarabatana
para outras cacas e arco e flecha exclusivamente para os queixadas; ou ainda arco e flecha
para os suinos em contraposicao ao uso reservado da langa para jaguares), pois, por serem
metafora da condicao humana, a caca aos porcos é aproximada da guerra. Demasiadamente
presas e humanos, os porcos exigem um esforco de dessubjetivacao pela via xamanica ou
por meio da comensalidade ritualizada, como ¢ o caso dos Tembé-Tenetehara na Festa do
Moqueado, principal momento ritual desse coletivo, visto que a farofa de “porcao” é, ao
lado da pacoca de inhambti e mutum, o principal alimento desse rito de iniciagao a fase
adulta. O imperativo moral de partilhar amplamente a carne dos porcos evidencia uma
contraposigao ao egoismo alimentar solitario e mesquinho. Caso nao seja respeitada essa
ritualizagcao comensal, diversos perigos podem ocorrer, conduzindo a estados mdérbidos.

Portanto, o que faz o coletivo indigena se apresentar sob o nome Tembé (para dentro e
para fora da aldeia) sem expressar constrangimentos ou desconfortos marcantes deve-se a
uma apropriacao dos multiplos lugares que o uso dessa palavra, como forma de etnénimo,
quer demonstrar. Se a comparagao com o0s porcos pode ser pejorativa caso provenha de um
rival, frisando exclusivamente seu carater de presa modelar, ou evocar as estratégias gregarias
de fuga quando no alerta de algum enfrentamento (decodificando assim um comportamento
de covardia), por outro lado, a coragem dos porcos chama a atengao. Nao ¢ incomum uma
vara atravessar uma aldeia de surpresa, nao detendo a marcha nem desviando o caminho,
enfrentando, dentro das possibilidades, quem se apresente para aproveitar a oportunidade
de caca féacil. H4 uma provocagao aos inimigos ao assumir-se na palavra de xingamento que
eles imputam, como um chamado de guerra previamente aceito. Os usos da comparacao
porcina também apresentam rendimento nas dinamicas interaldeas, quando a retirada de
alguma familia para outro local (geralmente em busca de melhores condicoes de acesso para
o meio urbano ou de disponibilidade de energia elétrica) aciona a acusacao magoada, por
parte daqueles que permanecem na aldeia deixada pra trds, como se os migrantes estivessem
agindo “feito porcos”. Nesse caso, a migracao de familias no século XIX pode ter gerado
acusacao semelhante®. A forca da divisao entre os grupos indigenas gerou inclusive uma
cisao na classificacao linguistica subdividindo em dois dialetos (o dialeto tembé e o dialeto
guajajara) a lingua tupi que era de uso comum dos dois grupos.

8 “Podem, também, [os porcos] ser mobilizados como emblemas politicos, inclusive na arena do multiculturalismo: o carater
gregario, unido, das queixadas, e a sua firmeza 'tribal’ eram invocados com orgulho pelos lideres Yawanawa ("povo queixada’)
no auge do seu renascimento cultural” (Saez, 2013, p. 10). Para um exemplo melanésio, ver Strathern (2014, p. 59): “Um
grupo de membros recalcitrantes do cla que se mudou de sua area de residéncia e foi ‘perdido’ para o cla foi equiparado a
"porcos selvagens’”.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

43




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

5 Tenetehara: gente firme/gente que permanece

No comeco do século XX, o termo Tenetehara vai assumindo um maior destaque.
Wagley e Galvao (1961 [1949]), que realizaram trabalho de campo no Maranhao entre os
grupos tupi do rio Pindaré, vao consolidando o uso do Tenetehara como sendo a maneira
mais respeitosa de designar esses amerindios, utilizando o termo no titulo do trabalho que
escreveram e deixando em segundo plano a palavra Guajajara:

Ambos, Guajajara e Tembé, partilham da mesma lingua e tradicao cultural e
se consideram um s6 povo, denominando-se a si mesmos de Tenetehara. [...]
Decidimos por isso usar sua auto-denominacao tribal, indicando porém, nas
citagoes, o nome usado pelo autor (Wagley; Galvao, 1961 [1949], p. 22).

O que motiva a indagacao pela proxima transicao: por que o etndnimo mais registrado
antes do século XX (a saber, Guajajara) foi preterido por Tenetehara no comeco do século XX?

O termo Guajajara, denominacao comumente utilizada nos relatos produzidos pelos
missionarios e viajantes, vai sendo paulatinamente preterido, conforme dizem os nativos,
pela palavra Tenetehara. Como vimos, nas etnografias produzidas no século XX, o etndnimo
Guajajara ¢ imputado como algo depreciativo, pejorativo, ligado a grupos indigenas inimigos.
Ha um processo de duplicidade de nomes que ocorre de maneira mais nitida entre os Guajajara,
gerando registros etnograficos durante todo século XX (Wagley; Galvao, 1961 [1949];
Gomes, 2002 [1977]; Ribeiro, 2009): ¢ o desconforto desses indigenas em se identificarem
como Guajajara. Foi esse termo, Guajajara, que os tornou conhecidos para os nao indigenas
durante mais de 300 anos nos relatos de missiondrios e viajantes. Eles preferem hoje em
dia, quando conversam entre si, utilizar o termo Tenetehara, registrado no comeco do século
XX. Ostentam o termo Guajajara com mais intensidade nos contatos com a sociedade nao
indigena devido a consolidacao gerada pelo extenso uso histodrico bibliografico. A lideranga
feminina Sonia Guajajara, expoente da militancia dos povos indigenas da regiao e atual
Ministra dos Povos Indigenas, ¢ exemplar dessa estratégia. Os atuais Guajajara sé utilizam
esse termo com o0s nao indigenas, preferindo o etndnimo Tenefehara nas conversas entre
parentes. No mesmo verbete ja citado de Metraux (1928, p. 20-21), é registrada a primeira
aparicao do termo Tenetehara, ainda escrito de forma aproximada (Tan(e)tehdra). Segundo
Gomes (2002 [1977], p. 50) deve-se a Nimuendaju o registro desse etndnimo: “S6 em 1914,
quando o antropdlogo Curt Nimuendaju esteve no rio Gurupi e visitou os Tembé, é que se
registra o termo tenetehara como autodesignacao”. Essa trajetéria de deslocamento vai se
consolidando nos estudos sobre os Tenetehara maranhenses em dois trabalhos de Wagley
e Galvao (1948, p. 138; 1961 [1949], p. 24) e em Gomes (2002 [1977], p. 114-121).

O uso do termo Tenetehara desencadeia diversos efeitos dentro das referéncias mito-
ontolégicas dos grupos indigenas em questao. Os dados recolhidos sobre a demografia
Tenetehara na virada do século XIX para o século XX demonstram uma queda abrupta
e avassaladora no contingente populacional. As estimativas vao decrescendo num ritmo
vertiginoso: se, em 1872, havia cerca de 6 mil pessoas, esse nimero decai para 2,5 mil em
1890, continuando a decrescer em 1920 quando atinge 850 indigenas, chegando a menos
de 300 habitantes em 1943. O morticinio somente ¢é estancado em 1950, com apenas
70 sobreviventes (Gomes, 2002 [1977], p. 241-243). Esse periodo de extremo declinio
populacional ainda marca a memoria de varios Tembé-Tenetehara, que relembram o periodo

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

44




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

como a “época em que a gente quase desaparecer’”’. Conforme apontam relatos de pessoas que
viveram suas infancias apos esse periodo, o sarampo, a variola, a coqueluche e a gripe
espanhola (essa ultima hip6tese epidemiolédgica levantada em documentario sobre os Tembé-
Tenetehara exibido na TV Cultura durante a década de 1990 no programa Reporter Eco)
tiveram sua letalidade catalisadas pelo uso compartilhado do sabao, conforme ensinado
pelos regatoes aos indigenas. A exploragao de ouro de aluvidao nas cabeceiras do rio Gurupi,
no final do século XIX e inicio do século XX por uma companhia de mineragao gerenciada
pelo dinamarqués Guilherme Linde também prejudicou as condigdes sanitarias dos cursos
d’dgua, iniciando uma série de pequenas invasdes garimpeiras que atravessaram o século XX
e marcaram o imaginario indigena por meio das narrativas envolvendo a pedra Mao d’Onga
(Ribeiro, 1996, p. 77 e 92-93). Os atritos interétnicos (com os Kaapor, sobretudo) é outro
fator que contribuiu para essa expressiva baixa demografica. A construgao de estradas na
regiao também foi feita com muitos Tenetehara servindo como guias e mateiros, esvaziando
o contingente populacional masculino devido a esse recrutamento pelo Estado nacional.

A traducao do termo Tenetehara, segundo o dicionario do linguista Boudin (1978,
p. 260), deriva de “[...] ténété= gente, os que estao ficando ou permanecendo; pode
significar também historicamente os que estao fixados, sedentarizados”. Boudin relaciona
essa palavra com o registro de Batista Caetano em 1879, em trabalho com os Guarani, para
o termo “tené=ficar fixo ou firme” e registra como anténimo a palavra “o-ho-eté-ma’é=nomade” .
A particula de negagao im, quando aplicada a essa palavra, ¢ usada para designar os mortos
(“ténété’im-hara”). Portanto, para completar o quadro das posicoes cOsmicas, a situacao de
epidemias fatais que ocorreram na virada do século XX deve ser considerada. A letalidade
brutal desse periodo impactou no reposicionamento frente aos outros entes do cosmos,
principalmente os mortos, como podemos constatar por via dos etnénimos. Dentro da
mito-ontologia tembé-tenetehara, os mortos, apds o falecimento, vao habitar uma aldeia
aquatica no fundo do rio. Ha pajés tembé-tenetehara que dominam a arte de submergir
agua adentro cantando e vibrando o maraca até desaparecer nas aguas fluviais por horas
em visita a aldeia dos mortos e retornar ao final da noite, retomando a cantaria incessante
que outros mantiveram durante sua auséncia, a fim de guia-lo de volta as margens. Eles
explicam que as dguas se abrem para eles, onde “pisam fica enxuto”.

A traducao do termo Tenetehara sugerida por Boudin evoca algo como gente firme/gente
que permanece, expressando a situagao que esse coletivo amerindio enfrentava no comego
do século XX: enormes perdas demograficas devido a doencas e a ataques inimigos (os
mortos sao 0s que nao permanecem, aqueles que se foram para a aldeia dos mortos no fundo
dos rios), e experimentando a fixidez nas moradias em moldes semelhantes as missoes
eclesiasticas, quando recém-aldeados pelo SPI.

6 “Gente verdadeira” e a Falsidade dos nao Indigenas

Ainda que o vocabulo Tembé seja a palavra de autodefinicao mais usual para o grupo
do tronco tupi Tenetehara no Pard, junto aos quais trabalhei em pesquisa de doutorado, é
preciso relatar o desconforto residual que os mais velhos demonstraram quando indagados
sobre a origem do termo Tembé durante meu trabalho de campo: “Isso foi nome que branco
[ndo indigena] colocou”. Essa especulacao sobre a origem histdrica e etimoldgica da palavra,

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

45




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

também compde uma espécie de critica que aponta para as tensoes geradas pelos agentes
com o manejo bibliografico mais usual desse etnonimo: os nao indigenas que realizaram
o registro escrito dessa palavra. Contraditoriamente, para a maioria das outras faixas
geracionais, o termo Tembé era evocado em diversas ocasides como motivo de autoafirmacao,
sem insinuacoes de sentidos pejorativos, o que demonstra o tensionamento entre variadas
concepgodes de distintos grupos etarios sobre o que pode ser considerado respeitoso em
termos de etnonimia. A designagao Tenetehara, que os classifica como culturalmente préximos
aos Guajajara, grupo Tenetehara do Maranhao, era raramente mobilizada durante o meu
trabalho de campo, sé aparecendo quando sugestionada por perguntas focadas na prépria
palavra Tenetehara, sempre traduzida pelos indigenas como “gente verdadeira” . Vale relembrar
que a pretensa intencao etnocéntrica que essa traducao parece indicar (gente verdadeira)
nao se sustenta, ja que estamos falando de um etnocentramento inconstante em que estao
implicados nao humanos que compartilham da mesma capacidade de agéncia da humanidade,
que compartilham da condicao humana, da humanitude extra-humana.

O significado dicionarizado por Boudin para o termo Tenetehara (“gente firme/que
permanece”) é muito mais rico e intrigante do que simplesmente “gente verdadeira”, como
costumeiramente replicado em diversos trabalhos antropoldgicos®. Os proprios indigenas
que foram escolarizados e informados por textos e pesquisas que referendam essa opcao
tradutodria, mobilizam essa concepgao. Contudo, os nativos o fazem de modo peculiar, mais
condizente com suas premissas culturais.

Nao que esses termos do tipo “gente verdadeira” sejam alheios a lingua ou a
experiéncia dos povos em questao, nem que a tradugao seja errada. O que é em
origem fantasioso (isto ¢, fantasioso até que os nativos péoem em préatica) ¢ que
termos desse tipo possam ser tidos como autodesignacoes (Saez, 2013, p. 8).

Alguns usos do termo Tenetehara feitos por liderangas em performances politicas envolvendo
negociacoes interétnicas deixam entrever uma interessante apropriacao da expressao “gente
verdadeira”, como se o adjetivo “verdadeira” fizesse referéncia a caracteristicas morais de
honestidade, sendo comum, na exaltacao do discurso, as liderangas baterem com o punho
fechado no peito quando pronunciavam a expressao. A tradugao para o portugués “gente
verdadeira” funciona, dentro desse uso singular, como se pudesse ser vertido como sinénimo
de pessoas que falam a verdade, realizando, assim, uma comparagao com os nao indigenas,
caracterizados como ardilosos, farsantes, ladroes, falsos e mentirosos.

Em diversas negociacoes envolvendo a assinatura de contratos, os Tembé-Tenetehara
tiveram que lidar com a ma-fé dos nao indigenas, com varios casos graves nos tempos da
ditadura militar, conforme as dentncias feitas pela antropéloga Virginia Valadao (1985).
Nao se trata de uma singularidade do contexto regional aqui abordado: na histéria dos
povos amerindios abundam antecedentes de tratados e de acordos desrespeitados pelos
nao indigenas. Além da suspeicao frente a acordos assinados e nao cumpridos pelos nao
indigenas, ha ainda que se lidar com manobras lesivas na pesagem de extrativismos florestais
pelos comerciantes gananciosos da regiao ou com tarifas de precos mais elevadas quando
um indigena se interessa por mercadorias dos ambulantes nas ruas das cidades proximas.

? Nao consegui encontrar qualquer registro que aponte para a traducao “gente verdadeira”, que foi obtida pelo linguista
missiondrio Carl Harrison. “A palavra "tenetehara’, usada como autodesignagao do povo Tenetehara, ¢ composta pelo verbo/
ten/(’ser’) mais o qualificativo/ete/(’intenso’, ‘verdadeiro’) e o substantivizador/har(a)/(’aquele, 0"). Quer dizer, enfim, "o
ser integro, gente verdadeira” (Gomes, 2002 [1977], p. 47).

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

46




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

O prego de um simples rel6gio podia dobrar caso fosse um Tembé-Tenetehara a perguntar
quanto custa. Essas desconfiangas também estao presentes nos dilemas contemporaneos
p6s-demarcatérios nas negociacoes que atualmente envolvem o mercado de crédito de
carbono (Lobo, 2016).

7 Y'rywara: povo da agua

Em pesquisa recente, um novo etndénimo foi mobilizado, gerando um interessante
registro dos rumos que a imaginagao conceitual indigena esta tomando. A partir dos novos
nomes que vao surgindo, podemos perscrutar o que esta em transformacao nas permutagoes
coésmicas envolvendo as politicas fundiarias pés-demarcacao da contemporaneidade, como
registrado no ultimo levantamento cultural do IPHAN.

Segundo Sérgio Muxi, da Aldeia Tekohaw, eles também se autodenominam de
Y'riwara, porque suas aldeias estdo nas margens dos rios. Em seus processos
migratérios, sempre seguiram os contornos dos leitos dos rios. “Y” significa dgua
e Y'riwara significa povo da dgua (Neves; Cardoso, 2015, p. 37).

As relagdes panindigenas na visao tenetehara postulam uma disposicao hierarquica
no que diz respeito aos Kaapor, aos Timbira ou aos Awa-Guaja. Ha aqui em atuagao um
principio de diferenciacao entre coletivos tupi canoeiros (que habitam a calha dos grandes
rios) e coletivos tupi nao canoeiros (que habitam aproximados de igarapés) ou coletivos
nao tupi (como os varios subgrupos Timbira). Como outros povos que habitam a orla de
grandes rios, os Tembé-Tenetehara foram os primeiros a receber o impacto do contato com os
nao indigenas. A forma de viver nas cabeceiras dos igarapés, longe dos grandes rios, marca
uma intradiferenciacao muito mobilizada para explicar a exodistincao indios/nao indios,
sendo que os indigenas dos grandes rios sao considerados préximos aos “brancos”. Kaapor
significa “moradores da mata”, derivando de Ka'a-pypor, “pegadas na mata” ou “pegadas da
mata”, origem da palavra portuguesa capoeira. A expressao “moradores da mata” também ¢é
uma tradugao possivel para o termo que os Kaapor utilizam para denominar os Awa-Guaja:
Ka'apehar.

O termo Y'riwara como nova transicao césmica revela os desafios que aguardam os
Tenetehara no futuro préximo como ocupantes da posicao de primeiros contatados e de
intermediarios com outros coletivos indigenas. No século XX, os Tenetehara sao o primeiro
grupo do Pindaré a estabelecer e a manter uma relacao duradoura e constante com o SPI,
demandando a instauracao de postos indigenas nas aldeias mais consolidadas (Costa;
Pontes, 2020). Posteriormente, serao cooptados para tarefas envolvendo as “pacificacoes
de indios bravios” promovidas pelo Estado nacional. As frentes do governo brasileiro para
contactar (“pacificar’”) os Kaapor, os Araweté, os Asurini, os Parakana (e, mais recentemente,
0s Awa-Guajd), subsumindo esses grupos indigenas a relacao constante com o Estado,
empregaram muita mao de obra tenetehara, esvaziando aldeias que ja sofriam com epidemias
de sarampo. Grande parte das vezes, as intervencoes tenetecharas foram cruciais para o
convencimento sobre a importancia da aplicacao de vacinas. Invariavelmente, as historias
que ouvi de antigos participantes dessas frentes envolveram performances sobre as caretas
de dor quando da picada da agulha contendo medicamentos na seringa. Caso nao fossem
os pajés tembé-tenetehara (pois foi grande o nimero de pajés que se dispuseram a lidar

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

47




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

com essas alteridades) talvez o morticinio perpetrado pelos nao indigenas (seja por meio
do SPI ou da ditadura) contra os povos indigenas teria sido mais devastador nessa regiao.

Persiste entre os Tenetehara uma postura de intermediério e de tradutor entre povos
indigenas e sociedade nao indigena, algo semelhante ao contexto do inicio do século XX.
Pode-se constatar isso, por exemplo, durante os grandes incéndios que acometeram a regiao
em 2015 e 2016: foram os Tenetehara que combateram o fogo junto com os brigadistas, para
impedir que grupos Awa-Guaja em isolamento voluntario fossem incinerados.

A divisao entre povos indigenas canoeiros/nao-canoeiros se reflete na propria ocupagao
territorial imposta pelo Estado-Nacao brasileiro, que prioriza extensdes quadriculares
de terreno ao invés de se guiar pela ocupacao aquéatica dos cursos d’agua. Na década
de 1940 tem inicio a instauragao da futura Terra Indigena do Alto Rio Guama (TIARG).
Os objetivos da criacao de uma “reserva indigena” visavam concentrar a presenca nativa
em territrio delimitado, permitindo um controle maior da navegacao dos rios e a liberagao
das terras do entorno para migrantes do sertao maranhense e cearense iniciarem projetos
de assentamento, fugidos das grandes secas do final do século XIX, pelo menos desde 1877.
Tem inicio uma politica econdmica nao mais pautada pela extragao florestal, mas interessada
sobretudo na fixacao agropastoril de pequenos posseiros que, posteriormente, pressionados
por grandes agentes econdmicos com respaldo das forcas politicas locais, irao vender esses
territorios para a formacao de latifndios. Para tanto a area ¢ “reservada” em 1945 sob a
responsabilidade do SPI na figura de José Maria da Gama Malcher, chefe da 22 Inspetoria
Regional, e foi oficializada mediante o Decreto n. 307-21/3/45, assinado pelo Interventor
Federal do Para, Joaquim de Magalhaes Cardoso Barata. E a partir desse marco histérico
que serd oficializada a demarcacao da TTARG nos moldes atualmente vigentes, ainda que
diversos entraves juridicos tenham estendido o processo para além do século XX.

A Terra Indigena Alto Rio Guama (TIARG), nas relagoes interétnicas em disputa é
considerada como pertencente aos Tembé-Tenetehara, apesar do expressivo nimero de
habitantes Kaapor e Timbira. Todas as aldeias da TIARG (aproximadamente 20) se localizam
nas margens dos grandes rios que limitam as fronteiras demarcatérias do quadrante territorial
(Guama e Gurupi). A Terra Indigena Alto Turiagu, contigua a TIARG, é imputada aos Kaapor
(inversamente também ¢ expressiva a presenca Tenetehara, tanto Guajajara como Tembé),
com a maioria das aldeias localizadas em regioes mais internas préximas dos igarapés,
possuindo uma Unica aldeia nas margens do Gurupi. Essas cisoes impdem entraves para os
objetivos ambientais de preservacao florestal da area, em que diversos agentes (indigenas
ou nao) estao empenhados em uma iniciativa de criagdo de um Mosaico de Unidades de
Conservacao e Terras Indigenas na Regiao do Gurupi. Nesse sentido, servindo muitas vezes
a contragosto como mediagao na conversa interinimigos, os Tembé-Tenetehara sustentam
relagdes conflituosas e ambivalentes com diversos grupos indigenas do entorno, como pode
ser vislumbrado nos significados que o termo Tenetehara assume: para os Kaapor, Tenetehar
significa “animal fantdstico” ou “parente” (Huxley, 1963 [1957], p. 321).

Eximios canoeiros, e atualmente contando com grande niimero de pilotos nas voadeiras
dos servicos de satde e educacao, os Y'riwara (“povo das dguas”) ocupam esse local aquatico
de fronteira: a calha dos grandes rios perfaz grande parte do perimetro demarcatoério da
TIARG. Fronteiricos, portanto, nao somente geograficamente (por se situarem nas bordas
do territério que os rios desenham) ou sociologicamente (como mediadores no contato com
nao indigenas), mas fronteiricos também nos novos desafios ambientais. Nao se trata de

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

48




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

uma situacao singular, como questiona Ailton Krenak (2017) apds a contaminacao do Rio
Doce com rejeitos de uma barragem de mineragao rompida:

Vamos imaginar que, por um raio que os parta, alguém chegava e dizia “esta
tudo demarcado”, ai levantamos e o que acontece? Nao vai ter garimpo, invasao,
contaminagao, mercurio, madeireiro? Como ¢ que aquelas sociedades vao disputar
com essas coisas aqui de fora mesmo que vocé brinque a dizer que esta tudo
demarcado? (Krenak, 2017).

Sao recorrentes os relatos de criatdrios de peixes, feitos por nao indigenas nas margens
dos rios, que tiveram seu dique rompido, chegando a provocar a inundagao nas partes mais
baixas de algumas aldeias. Tornou-se comum o rompimento de tanques de piscicultura
nas propriedades rurais do Gurupi, que acabam liberando espécies exdgenas na fauna
aquatica. Os resultados ja se fazem sentir: o surubim, iguaria principal na hierarquia dos
pescados, esta escasso provavelmente devido as interacoes com os novos seres transplantados.
A hipotese mais forte é a de que as ovas do surubim sao consumidas por alguns desses
peixes estrangeiros (IDEFLOR-Bio, 2017, p. 216). Somado a isso, ocorre a contaminacao dos
rios por agrotoxicos utilizados na sojicultura, a diminuicao critica do volume das aguas em
épocas de estiagem devido ao assoreamento ocasionado pelo desmatamento das margens,
eventos extremos de inundagao generalizada como ocorreu no Gurupi em 2009 e 2023, além
da sombria perspectiva futura de plantio extensivo da palmeira dendé para biocombustivel,
uma monocultura altamente dependente de recursos hidricos.

8 Conclusao

A cosmopolitica indigena implicada em seus complexos deslocamentos por diversas
posicoes cosmologicas cambiantes, por meio de (pro)nomes perpetuamente em transicao ¢é
de importancia fundamental nos rumos dos dilemas pds-demarcatorios dos povos indigenas
da Amazonia oriental. Acompanhar a trama de tecitura desses posicionamentos cosmicos
multiplos auxilia a destrinchar a consagragao solene que a antropologia pode deflagrar
sobre a malignidade colonial:

Os etnégrafos somaram-se acriticamente a esse habito [colonial de nomear com
insultos], confirmado também pelas suas fraquezas de método: uso corriqueiro
de tradugdes improvisadas, atengao escassa a transcricao detalhada dos nomes
ou ao seu contexto. A proliferacao multiplicava, serializava e fazia mais insidiosa
essa etnomaledicéncia: assim, Sharanahua (povo bom) podia tornar-se Saranahua
(povo de um determinado tipo de abelha, ou, em definitiva, “abelhudo”). Mais
do que ruido, a proliferacao de nomes era, assim, o rumor da malignidade local,
que os cientistas consagravam com toda sua solenidade (Saez, 2013, p. 8).

O nome de batismo de onde partimos, o termo registrado no século 1600 por Joao
Felippe Bettendorf (Metraux,1928), demonstrou o orgulho desse coletivo em ocupar o lugar de
prestigioso anfitriao ritual (Guajajara= “donos do cocar’”), assemelhados a hiperentes festeiros
dos quais herdaram artefatos rituais. Esse nome vai sendo abandonado durante o século
XIX, ao ser aplicado aos Awa-Guaja, que subitamente aparecem nas matas da regiao ao
fugirem do etnocidio perpetrado pelos nao indigenas. A fratura intracoletivo que impulsionou
a migracao para os rios Gurupi, Guama e Capim, também ocorrida em meados do século
XIX, fruto de cisoes e de condicoes favoraveis a exploragao de rios mais a oeste, geraram a

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

49




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

ambivalente posicao Tembé e suas polissémicas aproximagoes com a figura dos porcos. Apos
enfrentarem o contato com o SPI, os inimigos indigenas e as epidemias devastadoras que
quase os dizimaram na virada do século XX, surge a denominagao que os obrigou a afirmarem
sua sobrevivéncia, sua firmeza em persistirem (Tenetehara= "os firmes/os que permanecem” ):
a gregariedade minima que os vivos compartilham passado o genocidio quase total. Apos
transitarem pelo cosmos por diversos devires, os Y'riwara agora se encontram preocupados
com os rios de sua terra e os limites (socioldgicos, geograficos e ambientais) que esses rios
deflagram. Rios que, antes de exercerem qualquer funcao demarcatoria, sao uma fronteira
xamanica, com suas miriades de aldeias subaquéticas (dos mortos, dos humanos-peixes,
etc.), aguardando no fundo do leito para serem reconhecidas e respeitadas.

Os agentes coloniais nomearam os povos com os insultos que uns dedicavam aos
outros, fazendo com que a colonizagao avangasse “[...] pelas frestas que lhe forneciam
as hostilidades entre os colonizandos” (Saez, 2013, p. 8). Muitos desses insultos ainda
permanecem em efeito de inércia na arena do multiculturalismo por motivos pragmaticos:
por exemplo, o uso do termo Termbé causa um efeito de singularizacao politica e linguistica
frente a abrangéncia do termo Tenetehara que também abarca os Guajajara. Contudo, ao
analisar essas hostilidades do passado, podemos verificar transformacoes cosmopoliticas
sob as pressoes territoriais no presente, com aliangas sendo criadas entre grupos que
compartilharam episédios cruentos de trocas de violéncias e que hoje lutam estrategicamente
numa mesma frente contra a colonizagao.

Agradecimentos

O autor deste artigo agradece a Amanda Brandao Ribeiro pelos comentéarios e também
aos dois pareceristas anonimos da revista que contribuiram com o artigo.

Referéncias

ABBEVILLE, Claude d’. Histéria da missao dos padres capuchinhos na Ilha do Maranhao
e suas circunvizinhancgas. Maranhao: Typ. Dos Frias, 1874 [1614].

BOUDIN, Max. Dicionario de Tupi moderno (dialeto Tembé-Tenetehara do alto Rio
Gurupi). Sao Paulo: Conselho Estadual de Artes e Ciéncias Humanas, 1978. 2v.

COSTA, A. V. S;; PONTES, V. S. “Corpos em contato”: subalternizagao, resisténcias e o Servigo de
Protecao aos Indios na 2° Inspetoria Regional (I.R 2). Cadernos de Campo, Sao Paulo, v. 29,
n. 1, p. 215-239, 2020.

DODT, G. Descricao dos rios Parnaiba e Gurupi. Imperatriz, MA: Etica, 2008 [1873].
DOUGLAS, Mary. Pureza e perigo. Lisboa: Edi¢des 70, 1966.

EVREUX, Yves d’. Continuacao da histéria das coisas mais memoraveis acontecidas
no Maranhao nos anos 1613 e 1614. Brasilia, DF: Senado Federal, Conselho Editorial, 2007
[1615].

FAUSTO, C. Banquete de gente: comensalidade e canibalismo na Amazonia. Mana, Rio de
Janeiro, v. 8, n. 2, 2002.

FAUSTO, C. Donos demais: maestria e dominio na Amazonia. Mana, Rio de Janeiro, v. 14, n. 2,
2008.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

50




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

GALLOIS, D. T. O xamanismo Waiapi: nos caminhos invisiveis, a relagao i-paie. In: LANGDON, E.
J. M. Xamanismo no Brasil: novas perspectivas. Florianopolis: EQUFSC, 1996. p. 39-74.

GARCIA, Uird F. Karawara: a caca ¢ o mundo dos Awa-Guaja. 2011. 447p. Tese (Doutorado) —
Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, 2011.

GOMES, Mércio Pereira. O indio na histéria: o povo Tenetehara em busca de liberdade.
Petrépolis, RJ: Vozes, 2002 [1977].

GUERREIRO, Antonio. Quarup: transformacoes do ritual e da politica no Alto Xingu. Mana, Rio
de Janeiro, v. 21, n. 2, 2015.

HUXLEY, Francis. Selvagens amaveis — um antropodlogo entre os indios Urubus do Brasil.
Sao Paulo: Companhia Editora Nacional, 1963 [1957].

IDEFLOR-Bio — INSTITUTO DE DESENVOLVIMENTO FLORESTAL E DA BIODIVERSIDADE.
Gestao Ambiental e Territorial da Terra Indigena Alto Rio Guama: diagnéstico
etnoambiental e etnozoneamento. Belém: IDEFLOR-Bio, 2017.

KRENAK, Ailton. A humanidade que pensamos ser. Buala, [on-line], 2017. Disponivel em: http://
www.buala.org/pt/mukanda/a-humanidade-que-pensamos-ser-projeto-antropocenas. Acesso em:
14 nov. 2024.

LIMA, Tania Stolze. O dois e seu multiplo: reflexdes sobre o perspectivismo em uma cosmologia
tupi. Mana, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, 1996.

LOBO, R. G. Naturezas esfumacadas. 2016. 218p. Tese (Doutorado) — Universidade de Sao
Paulo, Sao Paulo, 2016.

METRAUX, Alfred. La civilisation matérielle des tribus Tupi-Guarani. Paris: Paul Geuthner,
1928.

NEVES, Ivania dos Santos; CARDOSO, Ana Shirley Penaforte. Patrimonio Cultural Tembé-
Tenetehara: Terra Indigena Alto Rio Guama. Belém: IPHAN, 2015.

NIMUENDAJU, Curt. Mitos dos indios Tembé do Para e Maranhao. Sociologia, [s...], v. 13, n. 2-3,
p- 174-82/p. 274-82, 1951 [1915].

RIBEIRO, Darcy. Uira sai a procura de Deus. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1974.
RIBEIRO, Darcy. Didrios indios: os Urubu-Kaapor. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1996.

RIBEIRO, Florbela Almeida. Politicas Tenetehara e Tenetehara na politica: um estudo sobre
as estratégias de uma campanha eleitoral direcionada a uma populacao indigena. 2009. 172 p.
Dissertacao (Mestrado) — Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, 2009.

RICE, Frederick John Duval. O idioma Tembé (Tupi-Guarani). Journal de la Société des
Américanistes, [s./.], Tome 26, n. 1, 1934.

RODRIGUES, J. Barboza. Exploracao e estudo do valle do Amazonas: rio Capim. Rio de
Janeiro: Typografia Nacional, 1875.

SAEZ, Oscar Calavia. Nomes, Pronomes e Categorias: repensando os “subgrupos” numa etnologia
poOs-social. Antropologia em Primeira Mao, Florianépolis, 2013.

SAEZ, Oscar Caladvia. Nada menos que apenas nomes: os etndnimos seriais no sudoeste
amazonico. Ilha — Revista de Antropologia, Dossié: A serpente do corpo cheio de nomes:
Etnonimia na Amazodnia, Florianépolis, v. 18, n. 2, p. 149-176, dezembro de 2016.

SAEZ, Oscar Cal4via, CAMPELO, Douglas Ferreira Gadelha. Apresentacao. Illha — Revista
de Antropologia, Dossié: A serpente do corpo cheio de nomes: Etnonimia na Amazdnia,
Florianopolis, v. 18, n. 2, p. 9-21, dezembro de 2016.

STENGERS, Isabelle. A proposicao cosmopolitica. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros,
Brasil, n. 69, p. 442-464, abr. 2018.

STRATHERN, M. O efeito etnografico. Sao Paulo: Cosac & Naif, 2014.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

51




Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Césmicos Miiltiplos e Insultos Coloniais: os etnéonimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

VALADAO, Virginia. Verénica Tembé: uma tentativa de reorganizagio tribal através de
liderancas femininas. [S./.]: mimeo, 1981.

VALADAO, Virginia. Tembé. In: CEDI - CENTRO ECUMENICO DE DOCUMENTAQAO E
INFORMAGCAO. Povos Indigenas no Brasil. Sdo Paulo: CEDI, 1985. (com colaboracao de
Noémia Salles).

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmoldgicos e o perspectivismo amerindio.
Mana, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, 1996.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectival Anthropology and the Method of Controlled
Equivocation. Tipiti: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South
America, [s.].], v. 2, ed. 1, 2004.

WAGLEY, Charles; GALVAO, Eduardo. The Tenetehara. In: STEWARD, J. H. (org.). Handbook of
south american indians. Washington: U.S. Government Printing Office, 1948. p. 137- 148.

WAGLEY, Charles; GALVAO, Eduardo. Os indios Tenetehara: uma cultura em transicdo. Rio de
Janeiro: Ministério da Educacgao e Cultura, 1961 [1949].

Rodrigo Gomes Lobo

Graduado em Comunicacao Social/Jornalismo pela Unesp. Graduado em Ciéncias Sociais pela Unicamp.
Mestre e Doutor em Antropologia Social pela USP.

Endereco profissional: Av. 20-A, 1173, Bela Vista, Rio Claro, Sao Paulo. CEP: 13506-710.

E-mail: gomes.lobo@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0492-027X

Como Referenciar este artigo:

LOBO, Rodrigo Gomes. Posicionamentos Césmicos Multiplos e Insultos Coloniais: os etnénimos
Guajajara, Tembé e Tenetehara. Ilha — Revista de Antropologia, Florianépolis, v. 27, n. 1,
€100074, p. 34-52, janeiro de 2025.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, 100074, p. 34-52, janeiro de 2025

52




