
Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos 
Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

Rodrigo Gomes Lobo1

1Pesquisador Independente, Rio Claro, São Paulo, SP, Brasil

Resumo

Os etnônimos Tembé, Tenetehara e Guajajara foram mobilizados de distintas maneiras durante os últimos 
séculos, o que torna essas variações interessantes para pensarmos esses designativos como posicionadores 
cosmológicos. Por meio desses múltiplos posicionamentos cósmicos assumidos por coletivos indígenas e 
priorizando o grupo que atualmente se nomeia como Tembé, Tenetehara ou Tembé-Tenetehara (e de forma 
mais recente Y’riwara) a depender das forças cosmopolíticas em jogo, este artigo pretende abordar os 
modos de "etno-nomear" demonstrando as variações possíveis tanto no passado quanto dentro dos dilemas 
contemporâneos envolvidos em contexto pós-demarcação.

Palavras-chave: Tembé; Tenetehara; Guajajara; Etnônimo; Demarcação de território.

Multiple Cosmic Positions and Colonial Insults: the 
ethnonyms Guajajara, Tembé and Tenetehara

Abstract

The ethnonyms Tembé, Tenetehara and Guajajara have been mobilized in different ways over the last few 
centuries, which makes these variations interesting for thinking about these designations as cosmological 
positionings. Through these different cosmic positions assumed by indigenous collectives, and prioritizing 
the group that currently calls itself Tembé, Tenetehara or Tembé-Tenetehara (and more recently Y’riwara) 
depending on the cosmopolitical forces at play, this article aims to approach the ways of ethno-naming to 
show the possible variations both in the past and within the contemporary dilemmas involved in the post-
demarcation context.

Keywords: Tembé; Tenetehara; Guajajara; Ethnonym; Territory demarcation.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e100074

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 08/05/2024
Aceito em: 25/11/2024



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

35

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

1 Introdução

Uma das primeiras preocupações como pesquisador em interlocução com grupos indígenas 
para a construção conjunta de algum tipo de conhecimento é entender como designar 

esses grupos de maneira respeitosa. Vários etnônimos da bibliografia etnológica foram 
construídos a partir de exônimos imputados por inimigos ameríndios (muitos deles insultos)1 
ou por agentes coloniais com classificações motivadas por atributos sem qualquer relação 
endógena com os nativos, o que levanta questões sobre a legitimidade de nomear coletivos 
sem conhecer os critérios de gregariedade atuantes no universo dessas socialidades indígenas. 
As complicações podem ser de diversas ordens, como aponta um interessante e fundamental 
dossiê (Sáez; Campelo, 2016) que aborda a temática da etnonímia sob vários ângulos e 
enfoques. Neste artigo, tratarei fundamentalmente sobre as dúvidas que tive durante o 
trabalho de campo sobre a utilização do termo Tembé2 como etnônimo em comparação 
com outros dois termos, Tenetehara e Guajajara, que também designam alguns dos grupos 
ameríndios que vivem nos rios da bacia do Pindaré, Gurupi e Guamá.

Os etnônimos Tembé, Tenetehara e Guajajara foram mobilizados de distintas maneiras 
durante os últimos séculos, o que torna essas variações interessantes para pensar esses 
designativos como pronomes cosmológicos. Os ameríndios não possuem palavras para 
se autodesignarem como coletividade identitária nos moldes exigidos pelo Estado-Nação 
brasileiro, a rigor. O pronome tupi Awá, significando pessoa ou gente é o mais próximo 
correlato que podemos encontrar: uma proximidade ilusória como aponta a reflexão 
perspectivista sobre os pronomes cosmológicos que considera os nomes étnicos como uma 
“[...] coagulação [...], um artefato produzido no contexto da interação com o etnógrafo” 
(Viveiros de Castro, 1996, p. 125). Os etnônimos, segundo as premissas do multinaturalismo 
panameríndio, agem como uma função pronominal e não como um nome próprio. Trata-se 
de uma posicionalidade no cosmos: ao se autodesignar como humanos verdadeiros ou humanos 
legítimos, um coletivo ameríndio está mobilizando uma relação contrastiva com outros seres 
do cosmos que também são humanos quando, por exemplo, se despem (de maneira análoga 
a uma roupa) de seus corpos animais (Lima, 1996).

Ao observar essas variações, foi possível extrair uma lógica de transições entre diversas 
posições no cosmos. Em resumo, significa fazer essas “coagulações”, que são os etnônimos, 

1	 “Assim, por exemplo, boa parte desses etnônimos são termos derrogatórios, às vezes violentamente derrogatórios: ’povo 
bosta’, ’povo vampiro’, ’povo de ladrões’. Isso ocorre igualmente com outro tipo de etnônimos: bem sabemos que Kayapó, 
por dar um exemplo, não é um termo kayapó, mas um termo tupi que designa um tipo de macaco” (Sáez, 2013, p. 7).

2	 O uso do efeito de fonte itálico na grafia dos etnônimos neste artigo fará referência ao etnônimo como vocábulo linguístico, 
palavra ou termo pertencente a um léxico. Quando o etnônimo for usado em referência a um coletivo cosmopolítico, 
não haverá efeito de fonte. Essa estratégia tenta contemplar a proposta de Sáez (2013, p. 9), na medida em que “[...] os 
etnônimos não nos servem para ordenar a descrição, mas fornecem muitas pistas sobre o modo em que os nativos praticam 
a sua socialidade”.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

36

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

circularem por um cosmo composto de múltiplos pontos de vista, em que a polissemia dos 
nomes implica polissituar-se perante alteridades. O texto pretende abordar as transições 
cósmicas que os grupos indígenas da bacia dos rios Pindaré, Gurupi e Guamá realizam por 
meio das suas múltiplas e variadas formas de se apresentarem enquanto compõem um todo 
gregário para os outros que assim desejam que o façam, conforme mostram as possibilidades 
mito-ontológicas endógenas de conformar agregações elicitadas por alteridades: ameríndios 
e não ameríndios, mortos e vivos, animais e demiurgos.

Mesmo no ápice do seu descrédito como entidades sociológicas, os etnônimos têm 
sido reivindicados muitas vezes como portadores de algum tipo de informação 
valiosa, sobretudo de tipo histórico. Eles permitem reconstruir fragmentos da 
trama do contato, mostrando quem, em cada caso, atuou como descritor ou 
nominador dos outros; dão também pistas interessantes sobre as relações entre 
as etnias. Sua relação mais ou menos imediata, suas relações de parentesco, ou 
hostilidade; o registro jocoso em que eventualmente aparecem, referindo-se a 
detalhes peculiares do seu modo de alimentação, sua aparência ou seus costumes 
em geral. [...] Em resumo, numa história na qual com frequência não temos mais 
do que nomes, é inevitável que estes carreguem uma informação valiosa, por si 
mesma ou na falta de outra (Sáez, 2013, p. 9).

Por meio desses diferentes posicionamentos cósmicos assumidos por coletivos ameríndios 
a depender das forças cosmopolíticas (Stengers, 2018) em jogo, este artigo pretende abordar 
os modos de “etno-nomear” de maneira a demonstrar as posições cósmicas possíveis tanto 
no passado quanto dentro dos dilemas contemporâneos envolvidos em contexto pós-
demarcação. As variações dos nomes étnicos revelam distintas posições ou transformações 
cosmológicas, “[trata-se], em poucas palavras, de ensaiar descrições radicadas nos sujeitos, 
e nas redes de relações que ensaiam cada vez que aplicam uma pauta de denominação nova” 
(Sáez, 2013, p. 15). O enfoque priorizará o coletivo no qual realizei o trabalho de campo 
durante a pesquisa do meu doutorado, o grupo que atualmente se nomeia como Tembé, 
Tenetehara ou Tembé-Tenetehara (e de forma mais recente Y’riwara). Opto por utilizar como 
minha própria coagulação etnonímica a forma de nomeação hifenizada (Tembé-Tenetehara). 
A oscilação entre os dois termos hifenizados é interessante dentro da análise, pois tenta 
contemplar as tensões que esses termos carregam dentro do coletivo com o qual convivi 
entre 2012 e 2016 em temporadas para trabalho de campo e para consultoria em projeto 
de diagnóstico ambiental e etnozoneamento para gestão territorial da Terra Indígena do 
Alto Rio Guamá. Tive a oportunidade de conhecer um grande número de aldeias, participar 
da Festa do Moqueado (em 2012, na aldeia Tekohaw) e da Festa do Mingau (em 2014, 
na aldeia Cajueiro), além de colaborar com ocupações de protesto em prédios públicos na 
cidade de Belém em 2013. Portanto, a descrição das redes de relações será radicada nos 
Tembé-Tenetehara, uma hifenização atravessada por uma sociopolarização tensional em 
que os termos Tembé e Tenetehara comparecem disputando o uso respeitoso como menção 
representativa para se referir a toda a coletividade, a depender da situação que se enfrenta.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

37

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

2 Guajajara: donos do cocar

Considera-se o ano de 1614 como marco do primeiro relato de encontro de grupos de 
matriz europeia com algumas das populações humanas que possuem ligação histórica com 
os atuais tupis que aqui serão abordados. Nesses primeiros registros, os grupos indígenas são 
identificados como “grande nação” do rio Pindaré, conforme relato das tropas do Senhor Du 
Prat e do Senhor de Pizieux ao frade capuchinho Claude d’Abbeville (1874 [1614], p. 447 e 
454) e ao seu colega de missão Yves d’Evreux (2007 [1615], p. 70). O encontro com enviados 
da expedição francesa é considerado a primeira conexão entre povos de matriz europeia 
e os indígenas que nesse momento primordial foram etno-nomeados como “pinarienses”, 
algo como um adjetivo pátrio para os habitantes do rio Pindaré, nome de batismo que não 
se consolida na bibliografia posterior, constando mais como aporte de indicação geográfica 
imputado por estrangeiros do que como autodesignativo.

É na obra de Metraux (1928, p. 20-21) que se efetiva a ligação entre os “pinarienses” e 
os etnônimos Guajajára, Gojajára, Uayáyá. Nos relatos escritos até o século XIX, o termo que 
aparece com mais frequência é o etnônimo Guajajara (e suas variantes Gojajára e Uayáyá). 
Esse termo funcionou como um nome coletivo para os indígenas nesses três séculos de 
contato com potências colonializantes, mobilizando aspectos da mito-ontologia dos indígenas 
que viviam no Pindaré ao serem identificados e, simultaneamente, perceberem que assim 
eram designados como coletivo.

O termo Guajajara, “[...] uma palavra que os próprios Tenetehara interpretam como 
’dono do cocar’ – (wazay – cocar; zara – dono) [...]” (Gomes, 2002 [1977], p. 49), é traduzido 
por Boudin (1978, p. 288) como “wazay-zar=dono de enfeites de penas, índios Gwajajára”. 
O termo Guajajara, “portador do cocar”, remete, dentro das cosmologias tupis da região aos 
entes pajés-demiúrgicos conhecidos como “karuwara” (termo tenetehara) ou “karawara” 
(conforme os Awá-Guajá), ou ainda “caruana” na versão dos não indígenas ribeirinhos que 
praticam a encantaria na região bragantina paraense. No tupi kaapor, o termo para essa 
classe de seres é “Maír”, cuja sonoridade é próxima da palavra que alguns grupos indígenas 
reservam para o karuwara protagonista de diversas narrativas, “Maíra”. Os Kaapor também 
nomeiam esse ser poderoso e demiúrgico maior como “Ara-Yar”, concebido por eles como 
uma arara gigante: as penas de arara são fundamentais para a fabricação dos cocares. Foram 
os karuwara que ensinaram os artefatos rituais aos humanos, segundo a versão mítica 
tembé-tenetehara aqui priorizada, por isso são conhecidos como “donos do cocar”, artefato 
plumário cerimonial por excelência.

Uma vez, um grande grupo de Tembé se dirigiu para a terra dos Karuwara apenas 
para aí aprender a cantar, e teve de voltar no meio do caminho sem nada ter 
conseguido; então apareceu um Karuwara para ensinar aos Tembé a cantar, que 
naquele tempo eles não sabiam. Pintado, enfeitado com penas, chocalho e cetro 
(Araruwaia) ele subiu ao mais alto galho de um pau-d’arco da aldeia e começou 
a cantar. Os Tembé derrubaram a floresta à volta do pau-d’arco, limparam o lugar 
e se reuniram todos embaixo da árvore para aprender o canto. Finalmente o 
Karuwara subiu novamente para o céu. Antes, porém, deixou cair na terra seus 
enfeites. Os Tembé pegaram-nos tomando-os por modelo dos enfeites de dança 
que ainda hoje usam (Nimuendaju, 1951 [1915], p. 182).

A importância dos adornos rituais é evidenciada durante os festejos, quando colares, 
maracás, braçadeiras e cocares ficam expostos e pendurados decorativamente na ramada, 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

38

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

o local onde ocorrem os ritos (uma estrutura com pilares de madeira que sustentam um 
teto feito de folhas de palmeiras). Um dos momentos que encerram a Festa do Moqueado 
(“wira’u-haw”), ritual de iniciação à vida adulta por meio da maturação dos corpos, é 
a cantoria que acompanha a dinâmica performática conhecida como “rabo-de-arraia”. 
Com os participantes postados em fila com os braços enganchados pelos cotovelos, o pajé 
condutor do ritual pergunta aos jovens adultos que estão passando pela transição ritual 
qual ornamento servirá de mote para o cântico que será entoado logo em seguida. Durante 
a execução do canto, cujos versos poderão mencionar o colar, o maracá, ou o “capacete” 
(forma como também é chamado o cocar), a fila vai se deslocando bruscamente em várias 
voltas e reviravoltas, testando a união do conjunto, exigindo força para que os cotovelos 
não se soltem desarranjando a composição e gerando euforia e descontração.

O “dono do cocar” também faz referência a uma posição de prestígio dentro dos rituais: 
o “dono” da festa, o anfitrião que recebe convidados de fora para os festejos em que os 
cocares são utilizados. O “dono” da festa é uma posição geralmente ocupada por uma família 
que arca com os maiores dispêndios de um encontro dessa magnitude (expedições de caça, 
busca de entrecasca de tawary para os cigarros, etc.). O “dono” da festa também mobiliza 
para o ritual os pajés que detêm os saberes xamânicos (cantos de invocação, capacidade de 
controle dos entes invisíveis, danças, etc.) legados pelos karuwara. Portando, adornados 
com os artefatos míticos, os “donos” da festa demonstram proximidade com esses entes 
encantados que, invisíveis, exceto para os pajés, estão presentes nos rituais.

No contexto das festividades cultuais, a posição de “dono” assumida por um grupo 
indígena (família, aldeia ou etnia) relega os outros grupos ao posto de dependência, daqueles 
que são convidados, atraídos para participar dos festejos. A dupla vinculação conceitual 
Dono-Xerimbabo (Fausto, 2008), vislumbrando uma relação de maestria que implica 
domínio sem necessariamente ser reduzida à pura dominação, ao puro controle (afinal, as 
demandas dos xerimbabos são exigentes), tem um rendimento interessante nesse caso3. 
Os convidados devem aprender com o anfitrião como se faz uma boa festa e, por sua vez, 
posicionados cosmicamente como xerimbabos exigentes, devem elicitar o cuidado dos 
anfitriões, reparar rigorosamente cada mínimo detalhe que os possa incomodar a ponto de 
saírem reclamando após a cerimônia. Os rituais funcionam como uma dobradiça entre as 
relações intracoletivas e as relações com os Outros, incluso não indígenas, tal qual ocorre 
em outros contextos de intercâmbio cerimonial entre aldeias distantes, como o famoso 
Quarup (Guerreiro, 2015)4.

Nesse sentido, o termo Guajajara está ligado ao sentimento de encontro coletivo e às 
premissas rituais de congregação. As concepções de “festa”, “festejo” ou “brincadeira”, 
(esta última usada de maneira despojada, mas rigorosa pelos Tembé-Tenetehara: “Falamos 
brincadeira, mas é sério”), mobilizam afetos que, por efeito de equivocidade (Viveiros de 
Castro, 2004), revelam a socialidade mais intensa e extensa surgindo como uma função 
dos rituais, que invariavelmente incluem a comensalidade e a degustação conjunta de uma 

3	 “Um dos traços importantes da relação é a assimetria: os donos controlam e protegem suas criaturas, sendo responsáveis 
por seu bem-estar, reprodução, mobilidade. A assimetria implica não só controle, mas cuidado” (Fausto, 2008, p. 333).

4	 “Com a ampliação da escala dos rituais e a inclusão dos brancos, questões da política local e regional se tornam mais explícitas, 
evidenciando como a objetivação dos rituais oferece a chefes e a aldeias a possibilidade de reiterarem ou reverterem relações 
hierárquicas ligadas à posição de dono” (Guerreiro, 2015, p. 391).



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

39

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

iguaria. Ao se entenderem, por estímulo exterior, como um conjunto gregário, os nativos 
compreendem-se festejando.

3 Awá-Guajá nomeados como Guajajara

No início do século XX, a situação mudou em decorrência dos contatos com os não 
indígenas e da chegada dos Awá-Guajá na região. Para entender essa nova dinâmica dos 
nomes, devemos acompanhar os novos usos mobilizados pelos indígenas do Pindaré quando 
se aciona o termo Guajajara: nessa época o etnônimo começa a ser utilizado para nomear 
outros grupos indígenas de maneira a demonstrar certa tensão nessas relações.

O termo Guajajara ficou, mas os Tenetehara só falam de si mesmos como Guajajara 
em conversa com brasileiros. Na verdade, aplicam esse designativo aos índios 
Guajá, um de seus vizinhos tupi, caçadores-coletores sem agricultura, a quem 
consideram às vezes terem sido Tenetehara no passado, ou, mais freqüentemente, 
que os Tenetehara teriam sido como eles no passado (Gomes, 2002 [1977], p. 49).

“No passado”: é plausível encarar essa expressão como correlata ou atrelada à ideia de 
um tempo mítico, à ideia de uma outra temporalidade demarcada com os inícios demiúrgicos 
da criação do mundo. Não se trata aqui somente de sucessão temporal linear, mas de 
outra condição qualitativa do cosmos, na qual homens e animais podem se comunicar, 
por exemplo. Uma condição qualitativa mítica, conceituada por Lima (1996) como tempo 
bilinear múltiplo, que ainda pode voltar a ocorrer, com a devida preparação xamânica ou 
caso um caçador solitário se encontre na mata com entes aparentemente humanos, mas 
que se revelam como outra coisa.

Com chegada dos Awá-Guajá na região das bacias dos rios Pindaré e Gurupi no século 
XIX, as relações cósmicas são reformuladas entre os grupos indígenas. A mudança no uso 
dos etnônimos reflete essa alteração nas posições segundo os preceitos mito-ontológicos 
indígenas. Os Guajajara no século XX designavam com o termo Guajajara os indígenas 
que hoje conhecemos com o nome Awá-Guajá, que, fugindo do avanço e da perseguição 
dos não indígenas, vão subitamente aparecer nas florestas do Pindaré. Uma aparição que 
movimentará a especulação mitofilosófica dos grupos que viviam na região. Um ponto 
interessante é o fato de os Guajá serem designados no dicionário de Boudin (1978) como 
um grupo indígena de existência duvidosa, como podemos acompanhar na definição da 
palavra “Waza”:

Índios Guajá, cuja existência parece mítica: está relacionada na crença categórica 
do “jettatore” em relação às doenças e à morte, pelas quais os Guajá ficam sempre 
responsabilizados, sobretudo pelos Urubus[-Kaapor]. Deste modo, qualquer 
“dívida de sangue” em nome da qual o Urubu mata alguém (seja quem for), 
é dirigida contra o Guajá, e não contra a vítima objetiva (etimologia: uwayá= 
adversário, inimigo, contrário) (Boudin, 1978, p. 288)5.

5	 Vemos um reforço dessa reflexão na palavra “uwaza”: “[...] oponente, adversário, inimigo, bode emissário dos Urubus, índios 
Guajá cuja existência parece mítica” (Boudin, 1978, p. 285). Ribeiro (1974, p. 19) também registra o costume: “Antigamente 
os índios Urubus tinham inimigos nos grupos de brancos e de índios Tembé e Timbira que circundavam o seu território. 
Com a pacificação só restaram os Guajá – pequena tribo arredia que vive encravada nas matas do alto Pindaré e constitui 
o último grupo inimigo que resta aos Urubus e, como tal, suporta todo o peso da instituição tribal de transferência de 
tensões emocionais. Cada epidemia que faz vítimas nas aldeias Urubus, cada desgraça que os atinge engendra estes grupos 
de desesperados que vão se vingar nos Guajá”.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

40

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

Algumas características induziram a aproximação entre os atuais Awá-Guajá, não 
canoeiros forrageadores hipercaçadores (que não necessitam da agricultura, portanto) e os 
preceitos míticos que compõem os karuwara, seres encantados. Segundo a versão tembé-
tenetehara, os karuwara não precisam de roças, posto que “[...] para seu sustento diário 
necessitam apenas de algumas pequenas frutas semelhantes à cuia [...]”, nos campos 
onde vivem a “[...] plantação não necessita de cuidados: ela se planta e se colhe sozinha 
[...]” e estão sempre festejando e cantando inebriados (Nimuendaju, 1951 [1915], p. 182).  
Os Awá-Guajá possuem uma espécie de cocar “bem discreto” que fundamenta a aproximação 
com os demiurgos míticos6. Os cocares awá-guajá são tufos pregados com resina nos cabelos, 
utilizados durante a realização do ritual de subida aos céus dos karawara, por meio de 
cantos executados durante a noite enquanto os homens despidos adentram uma tocaia, 
uma estrutura feita de folhas de palmeiras, utilizada para camuflagem em caçadas e que 
xamanicamente atua como um portal para o mundo celeste. Esses tufos ocipitais, que passam 
a impressão de brotamento de penas na cabeça, atuam como condição ritual para se acessar 
os karawara e fundamentam, portanto, o estatuto dos Awá-Guajá como “donos do cocar”.

Contudo, a aproximação dos Awá-Guajá com seres pajés-demiúrgicos na visão dos 
Tembé-Tenetehara não evoca somente atitudes de louvor ou respeito cerimonial, como se 
fossem espíritos auxiliares, pois a relação estabelecida com essa espécie de entidade do 
cosmos não recai numa atitude reverencial unívoca, expressando principalmente o temor 
dos feitiços, a atitude de evitar contato com seres perigosos e a interação agressiva do par 
relacional predador-presa. No caso dos karuwara, conforme mostra a versão tembé-tenetehara 
que aqui priorizo, há um elemento quase patogênico (“pega igual gripe”, assim Bewãri Tembé 
me explicou) quando a manifestação desses seres, de visibilidade condicionada aos pajés, 
acontece nos rituais. A pessoa atacada entra em transe, tremendo, mal se apoiando nas 
pernas, demandando ao pajé condutor do ritual a acurácia para soprar tabaco por meio de 
grandes cigarros de tawary e realizar massagens e sucções no corpo até o restabelecimento 
do enfermo.

Não podemos perder de vista que as relações diplomáticas dos xamãs são pautadas 
também pela violência, como no caso Waiãpi: “Em muitos casos, as entidades atraídas para 
uma cura não se desprendem tão facilmente nem estão dispostas a abandonar a criatura 
humana que haviam raptado; por isso, o xamã deve matá-las, ali mesmo, na tocaia” (Gallois, 
1996, p. 68). Portanto, se nos campos míticos em que festejam os karuwara aparecem 
esplendorosos, cantando e dançando trajados com plumárias luxuriantes, quando estão 
presentes nos ritos podem se tornar viralmente enfeitiçadores. Podemos adivinhar daí 
porque quando os karuwara, corporalizados nos Awá-Guajá, surgem inesperadamente no 
meio da mata, são atacados como presas que não merecem moderação ao serem caçadas 
(Ribeiro, 1996, p. 262; Garcia, 2011). Os Awá-Guajá, vistos através da figura dos karuwara 
conforme o viés dos Tembé-Tenetehara, evocam os conceitos de gregariedade forjados a 
partir das reuniões coletivas (como ocorre no rito da tocaia) e são concebidos dentro das 
dinâmicas de agressividade dos feitiços.

6	 “Nimuendaju (1948) afirma que os Awá eram conhecidos por seus vizinhos Tembé e Guajajara como wazaizara, Wazaí é 
um ornamento para a cabeça feito a partir de pequenos tufos de pena, e zara, “portador”. Realmente os cocares awá-guajá 
são feitos com tufos de penas e são bem discretos, diferentemente dos Ka’apor que possuem grandes cocares” (Garcia, 
2011, p.16).



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

41

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

4 Tembé: caça e coragem porcina

O termo Tembé tem uma trajetória bibliográfica singular e faz sua aparição nos registros 
documentais na segunda metade do século XIX. O relatório apresentado à Assembleia 
da Província do Pará, de Francisco Carlos Araújo Brusque, em 1862, relata as relações 
conflituosas entre “Tembés” e regatões nessa área (Gomes, 2002 [1977], p. 242-243). Em 1872, 
o engenheiro Gustavo Dodt registrou a presença dos “Timbés” em sua viagem exploratória 
para descrição dos rios da região (Dodt, 2008 [1873], p. 98-117). João Barbosa Rodrigues 
também esteve em missão exploratória nos rios Capim e Guamá, publicando em 1875 um 
relatório que atesta a presença dos “Tembés”, registrados em momento em que realizavam 
a “festa da Tucunayra” (Rodrigues, 1875, p. 39- 47).

A referência geográfica ao rio Pindaré em nota de pé de página presente em “O mito 
dos gêmeos e o Karuwara”, narrativa tembé publicada por Nimuendaju em 1915, concretiza a 
inferência de conexão histórica entre os “pinarienses”, “os habitantes do rio Pindaré” em 1614, 
e os Tembé do começo do século XX. Na nota da versão original, é citado o deslocamento 
até os rios Guamá, Capim e Acará Pequeno a convite do guarda Manoel Antônio na segunda 
metade do século XIX. Realiza-se, assim, pela primeira vez a aproximação entre o rio Pindaré 
e o etnônimo Tembé.

Portanto, por volta da terceira década do século XIX (próximo ao momento da chegada 
dos Awá-Guajá), há uma cisão entre os indígenas que dá origem aos Tembé-Tenetehara, 
quando parte das famílias rumam para o oeste, ocupando as margens dos rios Gurupi, Capim 
e Guamá. Esse deslocamento de famílias indígenas acontece num contexto favorável para 
a expansão territorial do grupo, em que fatores de diversas ordens confluem para traçar 
um quadro de relativa autonomia frente à sociedade envolvente.

Logo nos primeiros 150 anos de contato, os indígenas são impelidos a trabalhar de modo 
escravista ou em regime de servidão na construção das infraestruturas coloniais de base 
(edificação de fortes e casas utilizando a disponibilidade de madeira oferecida pela floresta) 
e no sustento alimentar do empreendimento colonial e das missões jesuíticas. A partir da 
década de 1760, entretanto, a situação se reconfigura. Com a promulgação do Diretório dos 
Índios ou Diretório das Missões dentro da política pombalina, os jesuítas foram expulsos do 
Maranhão, permitindo que um grande contingente indígena, que vivia de maneira servil 
nas missões, pudesse experimentar um relaxamento das pressões missionárias.

Aliado a esse fato está a mudança nas frentes econômicas no século XVIII, em que 
o interior do Maranhão deixa de ser atrativo para a extração de resinas florestais e toma 
frente a monocultura de algodão e de arroz para a exportação no litoral do estado. Com 
isso, há um incremento do tráfico negreiro (1761 é o ano de chegada dos primeiros escravos 
africanos ao Maranhão), que vai ocupando o espaço da escravização indígena em proporção 
cada vez mais crescente. As turbulências políticas enfrentadas pelos órgãos coloniais no 
lado paraense, com a Rebelião da Cabanagem (1836-1841), e, no lado maranhense, com a 
Rebelião da Balaiada (1838-1840), além das perseguições constantes que dizimaram povos 
Timbira contrários à missionarização e que, por essa razão, concentraram a atenção das tropas 
no Pindaré, também contribuíram para que uma parcela dos indígenas desfrutasse de uma 
grande autonomia que durou aproximadamente 80 anos. Afastados das frentes etnocidas 
coloniais, os indígenas conseguiram se recuperar das baixas demográficas decorrentes de 
conflitos bélicos, visando o aprisionamento e os trabalhos forçados (que, por conta das 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

42

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

dinâmicas populacionais concentracionárias, surtiam doenças), triplicando seu contingente 
demográfico nesse período.

Dentro desse contexto, é que ocorre a migração de famílias indígenas do Maranhão 
para as margens do rio Gurupi, do rio Capim e do rio Guamá, no Pará. Assim, surgem os 
primeiros registros do etnônimo Tembé. Uma das interpretações sobre essa migração coloca a 
área florestal desses rios como um território de transumância e de refúgio para os coletivos 
indígenas em relação às frentes coloniais (Valadão, 1985, p. 182; Bettendorf, 1910 [1698] 
apud Wagley; Galvão, 1961 [1949], p. 26). Também não podemos desprezar os efeitos do 
padrão de fissão e de dispersão presente nas transformações possíveis da estrutura social 
dos tupis, e, sobretudo, não devemos menosprezar a abertura do socius tupi para as potências 
exteriores, num movimento englobador e transformador ininterrupto de interiorização-
familiarização.

O termo Tembé, uma das posições cambiantes que estamos acompanhando, tem sua 
origem num exônimo oriundo de uma fratura intracoletiva. O relatório de Virgínia Valadão 
(1981, p. 29) é enfático ao afirmar que “[...] o nome Tembé foi dado pelos regionais, não 
tendo nenhum significado na língua indígena”. O linguista Sérgio Meira também corrobora 
essa visão:

Até hoje, os Tembé, bem como seus parentes Guajajara do Maranhão, chamam 
a si mesmos Tenetehara, termo também usado para grupos indígenas em geral. 
O termo ’Tembé’ ou ’Timbé’, que Max Boudin (1978: 255) interpreta como 
derivado de tĩ-(m)be(b) ’nariz chato’, foi provavelmente dado a este grupo por 
habitantes locais ou regatões. O termo não parece ser Tembé (onde ’nariz chato’ 
seria xi-pew, com i não nasal e um w final), sendo provavelmente oriundo de 
variedades locais da língua geral (nheengatu), ou talvez de outro idioma tupi-
guarani vizinho (IDEFLOR-Bio, 2017, p. 47).

Na dicionarização realizada na década de 1960 por Boudin (1978, p. 255), “Témbê” 
é vertido para o português como “[...] variação patronímica dos índios ténêtehar”. Para o 
linguista (que designa os “tupi do alto rio Gurupi” com a hifenização “Tembé-Tenetehara”), 
a melhor tradução para o etnônimo é “nariz chato”, constando como fonte etimológica as 
partículas “ti=nariz; m(b)êw=achatado”, lastreando-se no registro do “timbeb” feito por 
Batista Caetano e publicado em 18797.

A designação Tembé traduzida como “nariz chato” é uma referência pejorativa ao nariz 
dos porcos e das antas, como podemos inferir das proibições alimentares pós-parto (Wagley; 
Galvão, 1961 [1949], p. 72) em que diversas caças devem ser evitadas pelos pais por conta 
das consequências transformacionais que podem recair sobre as crianças. Em grande 
parte, os efeitos do desrespeito às restrições alimentares produzem semelhanças entre o 
tipo de carne ingerida e as modificações anatômicas resultantes na criança. Caso os pais 
se alimentem de arara vermelha, nasce um bico que substitui o nariz da criança. O tucano 
faz nascer um nariz grande e a jibóia faz nascer o bebê com a cabeça chata.

7	 A hipótese de Gomes (2002 [1977], p. 49) de que o nome Tembé seria uma designação que faria referência a um artefato 
labial, o tembetá, carece de referências etnográficas marcantes. Essa hipótese também levanta algumas dúvidas: por qual 
motivo somente uma parcela da população indígena apresentava ornamento labial? A tradução da palavra lábio em língua 
tembé-tenetehara é teme e não tembé, tradução tupi mais corrente (Boudin, 1978, p. 255). O dicionário Tembé elaborado por 
Rice (1934, p. 147) também registra “teme: beiço, lábio”. Portanto, não ocorreu algo parecido ao que houve com os Krenak do 
rio Doce, conhecidos pelos não indígenas como Botocudos, devido ao uso extensivo do botoque, ornamento labial semelhante 
a um tembetá. Em meu trabalho de campo, tampouco consegui obter memórias sobre algum período em que esse tipo de 
ornamento fosse disseminado. A referência mais próxima disso na região são os labretes plumários dos Kaapor, sempre 
lembrados quando eu encaminhava a conversa para esse quesito.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

43

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

Dentro da cosmologia ameríndia, o porco (e em menor medida a anta) exerce um papel 
de destaque (Fausto, 2002, p. 24-26) que nada tem a ver com características poluidoras ou 
impurezas (Douglas, 1966). Os porcos fornecem um modelo da condição humana genérica, 
já que não possuem uma capacidade predatória elevada, tal como o jaguar, e se defendem 
bravamente, vivendo em grupo (o que conota capacidade de produzir parentesco) por 
meio de deslocamento conjunto por varas (demonstrando organização social pra além da 
devoração), comendo mandioca e seguindo um chefe. A anta, por vezes, pode ocupar o 
mesmo lugar cosmológico, mas com menos ênfase devido à ausência de hábitos gregários.

Possuindo uma condição ambivalente a meio caminho entre a presa e o predador, os 
porcos exigem uma caçada diferenciada cinegeticamente em vários coletivos (zarabatana 
para outras caças e arco e flecha exclusivamente para os queixadas; ou ainda arco e flecha 
para os suínos em contraposição ao uso reservado da lança para jaguares), pois, por serem 
metáfora da condição humana, a caça aos porcos é aproximada da guerra. Demasiadamente 
presas e humanos, os porcos exigem um esforço de dessubjetivação pela via xamânica ou 
por meio da comensalidade ritualizada, como é o caso dos Tembé-Tenetehara na Festa do 
Moqueado, principal momento ritual desse coletivo, visto que a farofa de “porcão” é, ao 
lado da paçoca de inhambú e mutum, o principal alimento desse rito de iniciação à fase 
adulta. O imperativo moral de partilhar amplamente a carne dos porcos evidencia uma 
contraposição ao egoísmo alimentar solitário e mesquinho. Caso não seja respeitada essa 
ritualização comensal, diversos perigos podem ocorrer, conduzindo a estados mórbidos.

Portanto, o que faz o coletivo indígena se apresentar sob o nome Tembé (para dentro e 
para fora da aldeia) sem expressar constrangimentos ou desconfortos marcantes deve-se a 
uma apropriação dos múltiplos lugares que o uso dessa palavra, como forma de etnônimo, 
quer demonstrar. Se a comparação com os porcos pode ser pejorativa caso provenha de um 
rival, frisando exclusivamente seu caráter de presa modelar, ou evocar as estratégias gregárias 
de fuga quando no alerta de algum enfrentamento (decodificando assim um comportamento 
de covardia), por outro lado, a coragem dos porcos chama a atenção. Não é incomum uma 
vara atravessar uma aldeia de surpresa, não detendo a marcha nem desviando o caminho, 
enfrentando, dentro das possibilidades, quem se apresente para aproveitar a oportunidade 
de caça fácil. Há uma provocação aos inimigos ao assumir-se na palavra de xingamento que 
eles imputam, como um chamado de guerra previamente aceito. Os usos da comparação 
porcina também apresentam rendimento nas dinâmicas interaldeãs, quando a retirada de 
alguma família para outro local (geralmente em busca de melhores condições de acesso para 
o meio urbano ou de disponibilidade de energia elétrica) aciona a acusação magoada, por 
parte daqueles que permanecem na aldeia deixada pra trás, como se os migrantes estivessem 
agindo “feito porcos”. Nesse caso, a migração de famílias no século XIX pode ter gerado 
acusação semelhante8. A força da divisão entre os grupos indígenas gerou inclusive uma 
cisão na classificação linguística subdividindo em dois dialetos (o dialeto tembé e o dialeto 
guajajara) a língua tupi que era de uso comum dos dois grupos.

8	 “Podem, também, [os porcos] ser mobilizados como emblemas políticos, inclusive na arena do multiculturalismo: o caráter 
gregário, unido, das queixadas, e a sua firmeza ’tribal’ eram invocados com orgulho pelos líderes Yawanawa (’povo queixada’) 
no auge do seu renascimento cultural” (Sáez, 2013, p. 10). Para um exemplo melanésio, ver Strathern (2014, p. 59): “Um 
grupo de membros recalcitrantes do clã que se mudou de sua área de residência e foi ’perdido’ para o clã foi equiparado a 
’porcos selvagens’”.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

44

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

5 Tenetehara: gente firme/gente que permanece

No começo do século XX, o termo Tenetehara vai assumindo um maior destaque. 
Wagley e Galvão (1961 [1949]), que realizaram trabalho de campo no Maranhão entre os 
grupos tupi do rio Pindaré, vão consolidando o uso do Tenetehara como sendo a maneira 
mais respeitosa de designar esses ameríndios, utilizando o termo no título do trabalho que 
escreveram e deixando em segundo plano a palavra Guajajara:

Ambos, Guajajara e Tembé, partilham da mesma língua e tradição cultural e 
se consideram um só povo, denominando-se a si mesmos de Tenetehara. [...] 
Decidimos por isso usar sua auto-denominação tribal, indicando porém, nas 
citações, o nome usado pelo autor (Wagley; Galvão, 1961 [1949], p. 22).

O que motiva a indagação pela próxima transição: por que o etnônimo mais registrado 
antes do século XX (a saber, Guajajara) foi preterido por Tenetehara no começo do século XX?

O termo Guajajara, denominação comumente utilizada nos relatos produzidos pelos 
missionários e viajantes, vai sendo paulatinamente preterido, conforme dizem os nativos, 
pela palavra Tenetehara. Como vimos, nas etnografias produzidas no século XX, o etnônimo 
Guajajara é imputado como algo depreciativo, pejorativo, ligado a grupos indígenas inimigos. 
Há um processo de duplicidade de nomes que ocorre de maneira mais nítida entre os Guajajara, 
gerando registros etnográficos durante todo século XX (Wagley; Galvão, 1961 [1949]; 
Gomes, 2002 [1977]; Ribeiro, 2009): é o desconforto desses indígenas em se identificarem 
como Guajajara. Foi esse termo, Guajajara, que os tornou conhecidos para os não indígenas 
durante mais de 300 anos nos relatos de missionários e viajantes. Eles preferem hoje em 
dia, quando conversam entre si, utilizar o termo Tenetehara, registrado no começo do século 
XX. Ostentam o termo Guajajara com mais intensidade nos contatos com a sociedade não 
indígena devido à consolidação gerada pelo extenso uso histórico bibliográfico. A liderança 
feminina Sônia Guajajara, expoente da militância dos povos indígenas da região e atual 
Ministra dos Povos Indígenas, é exemplar dessa estratégia. Os atuais Guajajara só utilizam 
esse termo com os não indígenas, preferindo o etnônimo Tenetehara nas conversas entre 
parentes. No mesmo verbete já citado de Metraux (1928, p. 20-21), é registrada a primeira 
aparição do termo Tenetehara, ainda escrito de forma aproximada (Tan(e)tehára). Segundo 
Gomes (2002 [1977], p. 50) deve-se a Nimuendaju o registro desse etnônimo: “Só em 1914, 
quando o antropólogo Curt Nimuendaju esteve no rio Gurupi e visitou os Tembé, é que se 
registra o termo tenetehara como autodesignação”. Essa trajetória de deslocamento vai se 
consolidando nos estudos sobre os Tenetehara maranhenses em dois trabalhos de Wagley 
e Galvão (1948, p. 138; 1961 [1949], p. 24) e em Gomes (2002 [1977], p. 114-121).

O uso do termo Tenetehara desencadeia diversos efeitos dentro das referências mito-
ontológicas dos grupos indígenas em questão. Os dados recolhidos sobre a demografia 
Tenetehara na virada do século XIX para o século XX demonstram uma queda abrupta 
e avassaladora no contingente populacional. As estimativas vão decrescendo num ritmo 
vertiginoso: se, em 1872, havia cerca de 6 mil pessoas, esse número decai para 2,5 mil em 
1890, continuando a decrescer em 1920 quando atinge 850 indígenas, chegando a menos 
de 300 habitantes em 1943. O morticínio somente é estancado em 1950, com apenas 
70 sobreviventes (Gomes, 2002 [1977], p. 241-243). Esse período de extremo declínio 
populacional ainda marca a memória de vários Tembé-Tenetehara, que relembram o período 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

45

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

como a “época em que a gente quase desapareceu”. Conforme apontam relatos de pessoas que 
viveram suas infâncias após esse período, o sarampo, a varíola, a coqueluche e a gripe 
espanhola (essa última hipótese epidemiológica levantada em documentário sobre os Tembé-
Tenetehara exibido na TV Cultura durante a década de 1990 no programa Repórter Eco) 
tiveram sua letalidade catalisadas pelo uso compartilhado do sabão, conforme ensinado 
pelos regatões aos indígenas. A exploração de ouro de aluvião nas cabeceiras do rio Gurupi, 
no final do século XIX e início do século XX por uma companhia de mineração gerenciada 
pelo dinamarquês Guilherme Linde também prejudicou as condições sanitárias dos cursos 
d’água, iniciando uma série de pequenas invasões garimpeiras que atravessaram o século XX 
e marcaram o imaginário indígena por meio das narrativas envolvendo a pedra Mão d’Onça 
(Ribeiro, 1996, p. 77 e 92-93). Os atritos interétnicos (com os Kaapor, sobretudo) é outro 
fator que contribuiu para essa expressiva baixa demográfica. A construção de estradas na 
região também foi feita com muitos Tenetehara servindo como guias e mateiros, esvaziando 
o contingente populacional masculino devido a esse recrutamento pelo Estado nacional.

A tradução do termo Tenetehara, segundo o dicionário do linguista Boudin (1978,  
p. 260), deriva de “[...] ténêté= gente, os que estão ficando ou permanecendo; pode 
significar também historicamente os que estão fixados, sedentarizados”. Boudin relaciona 
essa palavra com o registro de Batista Caetano em 1879, em trabalho com os Guarani, para 
o termo “tené=ficar fixo ou firme” e registra como antônimo a palavra “o-ho-eté-ma’ê=nômade”. 
A partícula de negação im, quando aplicada a essa palavra, é usada para designar os mortos 
(“ténêté’im-hara”). Portanto, para completar o quadro das posições cósmicas, a situação de 
epidemias fatais que ocorreram na virada do século XX deve ser considerada. A letalidade 
brutal desse período impactou no reposicionamento frente aos outros entes do cosmos, 
principalmente os mortos, como podemos constatar por via dos etnônimos. Dentro da 
mito-ontologia tembé-tenetehara, os mortos, após o falecimento, vão habitar uma aldeia 
aquática no fundo do rio. Há pajés tembé-tenetehara que dominam a arte de submergir 
água adentro cantando e vibrando o maracá até desaparecer nas águas fluviais por horas 
em visita à aldeia dos mortos e retornar ao final da noite, retomando a cantaria incessante 
que outros mantiveram durante sua ausência, a fim de guiá-lo de volta às margens. Eles 
explicam que as águas se abrem para eles, onde “pisam fica enxuto”.

A tradução do termo Tenetehara sugerida por Boudin evoca algo como gente firme/gente 
que permanece, expressando a situação que esse coletivo ameríndio enfrentava no começo 
do século XX: enormes perdas demográficas devido a doenças e a ataques inimigos (os 
mortos são os que não permanecem, aqueles que se foram para a aldeia dos mortos no fundo 
dos rios), e experimentando a fixidez nas moradias em moldes semelhantes às missões 
eclesiásticas, quando recém-aldeados pelo SPI.

6 “Gente verdadeira” e a Falsidade dos não Indígenas

Ainda que o vocábulo Tembé seja a palavra de autodefinição mais usual para o grupo 
do tronco tupi Tenetehara no Pará, junto aos quais trabalhei em pesquisa de doutorado, é 
preciso relatar o desconforto residual que os mais velhos demonstraram quando indagados 
sobre a origem do termo Tembé durante meu trabalho de campo: “Isso foi nome que branco 
[não indígena] colocou”. Essa especulação sobre a origem histórica e etimológica da palavra, 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

46

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

também compõe uma espécie de crítica que aponta para as tensões geradas pelos agentes 
com o manejo bibliográfico mais usual desse etnônimo: os não indígenas que realizaram 
o registro escrito dessa palavra. Contraditoriamente, para a maioria das outras faixas 
geracionais, o termo Tembé era evocado em diversas ocasiões como motivo de autoafirmação, 
sem insinuações de sentidos pejorativos, o que demonstra o tensionamento entre variadas 
concepções de distintos grupos etários sobre o que pode ser considerado respeitoso em 
termos de etnonímia. A designação Tenetehara, que os classifica como culturalmente próximos 
aos Guajajara, grupo Tenetehara do Maranhão, era raramente mobilizada durante o meu 
trabalho de campo, só aparecendo quando sugestionada por perguntas focadas na própria 
palavra Tenetehara, sempre traduzida pelos indígenas como “gente verdadeira”. Vale relembrar 
que a pretensa intenção etnocêntrica que essa tradução parece indicar (gente verdadeira) 
não se sustenta, já que estamos falando de um etnocentramento inconstante em que estão 
implicados não humanos que compartilham da mesma capacidade de agência da humanidade, 
que compartilham da condição humana, da humanitude extra-humana.

O significado dicionarizado por Boudin para o termo Tenetehara (“gente firme/que 
permanece”) é muito mais rico e intrigante do que simplesmente “gente verdadeira”, como 
costumeiramente replicado em diversos trabalhos antropológicos9. Os próprios indígenas 
que foram escolarizados e informados por textos e pesquisas que referendam essa opção 
tradutória, mobilizam essa concepção. Contudo, os nativos o fazem de modo peculiar, mais 
condizente com suas premissas culturais.

Não que esses termos do tipo “gente verdadeira” sejam alheios à língua ou à 
experiência dos povos em questão, nem que a tradução seja errada. O que é em 
origem fantasioso (isto é, fantasioso até que os nativos põem em prática) é que 
termos desse tipo possam ser tidos como autodesignações (Sáez, 2013, p. 8).

Alguns usos do termo Tenetehara feitos por lideranças em performances políticas envolvendo 
negociações interétnicas deixam entrever uma interessante apropriação da expressão “gente 
verdadeira”, como se o adjetivo “verdadeira” fizesse referência a características morais de 
honestidade, sendo comum, na exaltação do discurso, as lideranças baterem com o punho 
fechado no peito quando pronunciavam a expressão. A tradução para o português “gente 
verdadeira” funciona, dentro desse uso singular, como se pudesse ser vertido como sinônimo 
de pessoas que falam a verdade, realizando, assim, uma comparação com os não indígenas, 
caracterizados como ardilosos, farsantes, ladrões, falsos e mentirosos.

Em diversas negociações envolvendo a assinatura de contratos, os Tembé-Tenetehara 
tiveram que lidar com a má-fé dos não indígenas, com vários casos graves nos tempos da 
ditadura militar, conforme as denúncias feitas pela antropóloga Virgínia Valadão (1985). 
Não se trata de uma singularidade do contexto regional aqui abordado: na história dos 
povos ameríndios abundam antecedentes de tratados e de acordos desrespeitados pelos 
não indígenas. Além da suspeição frente a acordos assinados e não cumpridos pelos não 
indígenas, há ainda que se lidar com manobras lesivas na pesagem de extrativismos florestais 
pelos comerciantes gananciosos da região ou com tarifas de preços mais elevadas quando 
um indígena se interessa por mercadorias dos ambulantes nas ruas das cidades próximas. 

9	 Não consegui encontrar qualquer registro que aponte para a tradução “gente verdadeira”, que foi obtida pelo linguista 
missionário Carl Harrison. “A palavra ’tenetehara’, usada como autodesignação do povo Tenetehara, é composta pelo verbo/
ten/(’ser’) mais o qualificativo/ete/(’intenso’, ’verdadeiro’) e o substantivizador/har(a)/(’aquele, o’). Quer dizer, enfim, ’o 
ser íntegro, gente verdadeira’” (Gomes, 2002 [1977], p. 47).



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

47

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

O preço de um simples relógio podia dobrar caso fosse um Tembé-Tenetehara a perguntar 
quanto custa. Essas desconfianças também estão presentes nos dilemas contemporâneos 
pós-demarcatórios nas negociações que atualmente envolvem o mercado de crédito de 
carbono (Lobo, 2016).

7 Y’rywara: povo da água

Em pesquisa recente, um novo etnônimo foi mobilizado, gerando um interessante 
registro dos rumos que a imaginação conceitual indígena está tomando. A partir dos novos 
nomes que vão surgindo, podemos perscrutar o que está em transformação nas permutações 
cósmicas envolvendo as políticas fundiárias pós-demarcação da contemporaneidade, como 
registrado no último levantamento cultural do IPHAN.

Segundo Sérgio Muxi, da Aldeia Tekohaw, eles também se autodenominam de 
Y’riwara, porque suas aldeias estão nas margens dos rios. Em seus processos 
migratórios, sempre seguiram os contornos dos leitos dos rios. “Y” significa água 
e Y’riwara significa povo da água (Neves; Cardoso, 2015, p. 37).

As relações panindígenas na visão tenetehara postulam uma disposição hierárquica 
no que diz respeito aos Kaapor, aos Timbira ou aos Awá-Guajá. Há aqui em atuação um 
princípio de diferenciação entre coletivos tupi canoeiros (que habitam a calha dos grandes 
rios) e coletivos tupi não canoeiros (que habitam aproximados de igarapés) ou coletivos 
não tupi (como os vários subgrupos Timbira). Como outros povos que habitam a orla de 
grandes rios, os Tembé-Tenetehara foram os primeiros a receber o impacto do contato com os 
não indígenas. A forma de viver nas cabeceiras dos igarapés, longe dos grandes rios, marca 
uma intradiferenciação muito mobilizada para explicar a exodistinção índios/não índios, 
sendo que os indígenas dos grandes rios são considerados próximos aos “brancos”. Kaapor 
significa “moradores da mata”, derivando de Ka’a-pypor, “pegadas na mata” ou “pegadas da 
mata”, origem da palavra portuguesa capoeira. A expressão “moradores da mata” também é 
uma tradução possível para o termo que os Kaapor utilizam para denominar os Awá-Guajá: 
Ka’apehar.

O termo Y’riwara como nova transição cósmica revela os desafios que aguardam os 
Tenetehara no futuro próximo como ocupantes da posição de primeiros contatados e de 
intermediários com outros coletivos indígenas. No século XX, os Tenetehara são o primeiro 
grupo do Pindaré a estabelecer e a manter uma relação duradoura e constante com o SPI, 
demandando a instauração de postos indígenas nas aldeias mais consolidadas (Costa; 
Pontes, 2020). Posteriormente, serão cooptados para tarefas envolvendo as “pacificações 
de índios bravios” promovidas pelo Estado nacional. As frentes do governo brasileiro para 
contactar (“pacificar”) os Kaapor, os Araweté, os Asuriní, os Parakanã (e, mais recentemente, 
os Awá-Guajá), subsumindo esses grupos indígenas à relação constante com o Estado, 
empregaram muita mão de obra tenetehara, esvaziando aldeias que já sofriam com epidemias 
de sarampo. Grande parte das vezes, as intervenções teneteharas foram cruciais para o 
convencimento sobre a importância da aplicação de vacinas. Invariavelmente, as histórias 
que ouvi de antigos participantes dessas frentes envolveram performances sobre as caretas 
de dor quando da picada da agulha contendo medicamentos na seringa. Caso não fossem 
os pajés tembé-tenetehara (pois foi grande o número de pajés que se dispuseram a lidar 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

48

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

com essas alteridades) talvez o morticínio perpetrado pelos não indígenas (seja por meio 
do SPI ou da ditadura) contra os povos indígenas teria sido mais devastador nessa região.

Persiste entre os Tenetehara uma postura de intermediário e de tradutor entre povos 
indígenas e sociedade não indígena, algo semelhante ao contexto do início do século XX. 
Pôde-se constatar isso, por exemplo, durante os grandes incêndios que acometeram a região 
em 2015 e 2016: foram os Tenetehara que combateram o fogo junto com os brigadistas, para 
impedir que grupos Awá-Guajá em isolamento voluntário fossem incinerados.

A divisão entre povos indígenas canoeiros/não-canoeiros se reflete na própria ocupação 
territorial imposta pelo Estado-Nação brasileiro, que prioriza extensões quadriculares 
de terreno ao invés de se guiar pela ocupação aquática dos cursos d’água. Na década 
de 1940 tem início a instauração da futura Terra Indígena do Alto Rio Guamá (TIARG).  
Os objetivos da criação de uma “reserva indígena” visavam concentrar a presença nativa 
em território delimitado, permitindo um controle maior da navegação dos rios e a liberação 
das terras do entorno para migrantes do sertão maranhense e cearense iniciarem projetos 
de assentamento, fugidos das grandes secas do final do século XIX, pelo menos desde 1877. 
Tem início uma política econômica não mais pautada pela extração florestal, mas interessada 
sobretudo na fixação agropastoril de pequenos posseiros que, posteriormente, pressionados 
por grandes agentes econômicos com respaldo das forças políticas locais, irão vender esses 
territórios para a formação de latifúndios. Para tanto a área é “reservada” em 1945 sob a 
responsabilidade do SPI na figura de José Maria da Gama Malcher, chefe da 2ª Inspetoria 
Regional, e foi oficializada mediante o Decreto n. 307-21/3/45, assinado pelo Interventor 
Federal do Pará, Joaquim de Magalhães Cardoso Barata. É a partir desse marco histórico 
que será oficializada a demarcação da TIARG nos moldes atualmente vigentes, ainda que 
diversos entraves jurídicos tenham estendido o processo para além do século XX.

A Terra Indígena Alto Rio Guamá (TIARG), nas relações interétnicas em disputa é 
considerada como pertencente aos Tembé-Tenetehara, apesar do expressivo número de 
habitantes Kaapor e Timbira. Todas as aldeias da TIARG (aproximadamente 20) se localizam 
nas margens dos grandes rios que limitam as fronteiras demarcatórias do quadrante territorial 
(Guamá e Gurupi). A Terra Indígena Alto Turiaçu, contígua à TIARG, é imputada aos Kaapor 
(inversamente também é expressiva a presença Tenetehara, tanto Guajajara como Tembé), 
com a maioria das aldeias localizadas em regiões mais internas próximas dos igarapés, 
possuindo uma única aldeia nas margens do Gurupi. Essas cisões impõem entraves para os 
objetivos ambientais de preservação florestal da área, em que diversos agentes (indígenas 
ou não) estão empenhados em uma iniciativa de criação de um Mosaico de Unidades de 
Conservação e Terras Indígenas na Região do Gurupi. Nesse sentido, servindo muitas vezes 
a contragosto como mediação na conversa interinimigos, os Tembé-Tenetehara sustentam 
relações conflituosas e ambivalentes com diversos grupos indígenas do entorno, como pode 
ser vislumbrado nos significados que o termo Tenetehara assume: para os Kaapor, Tenetehar 
significa “animal fantástico” ou “parente” (Huxley, 1963 [1957], p. 321).

Exímios canoeiros, e atualmente contando com grande número de pilotos nas voadeiras 
dos serviços de saúde e educação, os Y’riwara (“povo das águas”) ocupam esse local aquático 
de fronteira: a calha dos grandes rios perfaz grande parte do perímetro demarcatório da 
TIARG. Fronteiriços, portanto, não somente geograficamente (por se situarem nas bordas 
do território que os rios desenham) ou sociologicamente (como mediadores no contato com 
não indígenas), mas fronteiriços também nos novos desafios ambientais. Não se trata de 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

49

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

uma situação singular, como questiona Aílton Krenak (2017) após a contaminação do Rio 
Doce com rejeitos de uma barragem de mineração rompida:

Vamos imaginar que, por um raio que os parta, alguém chegava e dizia “está 
tudo demarcado”, aí levantamos e o que acontece? Não vai ter garimpo, invasão, 
contaminação, mercúrio, madeireiro? Como é que aquelas sociedades vão disputar 
com essas coisas aqui de fora mesmo que você brinque a dizer que está tudo 
demarcado? (Krenak, 2017).

São recorrentes os relatos de criatórios de peixes, feitos por não indígenas nas margens 
dos rios, que tiveram seu dique rompido, chegando a provocar a inundação nas partes mais 
baixas de algumas aldeias. Tornou-se comum o rompimento de tanques de piscicultura 
nas propriedades rurais do Gurupi, que acabam liberando espécies exógenas na fauna 
aquática. Os resultados já se fazem sentir: o surubim, iguaria principal na hierarquia dos 
pescados, está escasso provavelmente devido às interações com os novos seres transplantados.  
A hipótese mais forte é a de que as ovas do surubim são consumidas por alguns desses 
peixes estrangeiros (IDEFLOR-Bio, 2017, p. 216). Somado a isso, ocorre a contaminação dos 
rios por agrotóxicos utilizados na sojicultura, a diminuição crítica do volume das águas em 
épocas de estiagem devido ao assoreamento ocasionado pelo desmatamento das margens, 
eventos extremos de inundação generalizada como ocorreu no Gurupi em 2009 e 2023, além 
da sombria perspectiva futura de plantio extensivo da palmeira dendê para biocombustível, 
uma monocultura altamente dependente de recursos hídricos.

8 Conclusão

A cosmopolítica indígena implicada em seus complexos deslocamentos por diversas 
posições cosmológicas cambiantes, por meio de (pro)nomes perpetuamente em transição é 
de importância fundamental nos rumos dos dilemas pós-demarcatórios dos povos indígenas 
da Amazônia oriental. Acompanhar a trama de tecitura desses posicionamentos cósmicos 
múltiplos auxilia a destrinchar a consagração solene que a antropologia pode deflagrar 
sobre a malignidade colonial:

Os etnógrafos somaram-se acriticamente a esse hábito [colonial de nomear com 
insultos], confirmado também pelas suas fraquezas de método: uso corriqueiro 
de traduções improvisadas, atenção escassa à transcrição detalhada dos nomes 
ou ao seu contexto. A proliferação multiplicava, serializava e fazia mais insidiosa 
essa etnomaledicência: assim, Sharanahua (povo bom) podia tornar-se Saranahua 
(povo de um determinado tipo de abelha, ou, em definitiva, “abelhudo”). Mais 
do que ruído, a proliferação de nomes era, assim, o rumor da malignidade local, 
que os cientistas consagravam com toda sua solenidade (Sáez, 2013, p. 8).

O nome de batismo de onde partimos, o termo registrado no século 1600 por João 
Felippe Bettendorf (Metraux,1928), demonstrou o orgulho desse coletivo em ocupar o lugar de 
prestigioso anfitrião ritual (Guajajara= “donos do cocar”), assemelhados a hiperentes festeiros 
dos quais herdaram artefatos rituais. Esse nome vai sendo abandonado durante o século 
XIX, ao ser aplicado aos Awá-Guajá, que subitamente aparecem nas matas da região ao 
fugirem do etnocídio perpetrado pelos não indígenas. A fratura intracoletivo que impulsionou 
a migração para os rios Gurupi, Guamá e Capim, também ocorrida em meados do século 
XIX, fruto de cisões e de condições favoráveis à exploração de rios mais a oeste, geraram a 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

50

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

ambivalente posição Tembé e suas polissêmicas aproximações com a figura dos porcos. Após 
enfrentarem o contato com o SPI, os inimigos indígenas e as epidemias devastadoras que 
quase os dizimaram na virada do século XX, surge a denominação que os obrigou a afirmarem 
sua sobrevivência, sua firmeza em persistirem (Tenetehara= “os firmes/os que permanecem”): 
a gregariedade mínima que os vivos compartilham passado o genocídio quase total. Após 
transitarem pelo cosmos por diversos devires, os Y’riwara agora se encontram preocupados 
com os rios de sua terra e os limites (sociológicos, geográficos e ambientais) que esses rios 
deflagram. Rios que, antes de exercerem qualquer função demarcatória, são uma fronteira 
xamânica, com suas miríades de aldeias subaquáticas (dos mortos, dos humanos-peixes, 
etc.), aguardando no fundo do leito para serem reconhecidas e respeitadas.

Os agentes coloniais nomearam os povos com os insultos que uns dedicavam aos 
outros, fazendo com que a colonização avançasse “[...] pelas frestas que lhe forneciam 
as hostilidades entre os colonizandos” (Sáez, 2013, p. 8). Muitos desses insultos ainda 
permanecem em efeito de inércia na arena do multiculturalismo por motivos pragmáticos: 
por exemplo, o uso do termo Tembé causa um efeito de singularização política e linguística 
frente à abrangência do termo Tenetehara que também abarca os Guajajara. Contudo, ao 
analisar essas hostilidades do passado, podemos verificar transformações cosmopolíticas 
sob as pressões territoriais no presente, com alianças sendo criadas entre grupos que 
compartilharam episódios cruentos de trocas de violências e que hoje lutam estrategicamente 
numa mesma frente contra a colonização.

Agradecimentos

O autor deste artigo agradece à Amanda Brandão Ribeiro pelos comentários e também 
aos dois pareceristas anônimos da revista que contribuíram com o artigo.

Referências

ABBEVILLE, Claude d’. História da missão dos padres capuchinhos na Ilha do Maranhão 
e suas circunvizinhanças. Maranhão: Typ. Dos Frias, 1874 [1614].

BOUDIN, Max. Dicionário de Tupi moderno (dialeto Tembé-Tenetehara do alto Rio 
Gurupi). São Paulo: Conselho Estadual de Artes e Ciências Humanas, 1978. 2v.

COSTA, A. V. S.; PONTES, V. S. “Corpos em contato”: subalternização, resistências e o Serviço de 
Proteção aos Índios na 2° Inspetoria Regional (I.R 2). Cadernos de Campo, São Paulo, v. 29,  
n. 1, p. 215-239, 2020.

DODT, G. Descrição dos rios Parnaíba e Gurupi. Imperatriz, MA: Ética, 2008 [1873].

DOUGLAS, Mary. Pureza e perigo. Lisboa: Edições 70, 1966.

EVREUX, Yves d’. Continuação da história das coisas mais memoráveis acontecidas 
no Maranhão nos anos 1613 e 1614. Brasília, DF: Senado Federal, Conselho Editorial, 2007 
[1615].

FAUSTO, C. Banquete de gente: comensalidade e canibalismo na Amazônia. Mana, Rio de 
Janeiro, v. 8, n. 2, 2002.

FAUSTO, C. Donos demais: maestria e domínio na Amazônia. Mana, Rio de Janeiro, v. 14, n. 2, 
2008.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

51

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

GALLOIS, D. T. O xamanismo Waiãpi: nos caminhos invisíveis, a relação i-paie. In: LANGDON, E. 
J. M. Xamanismo no Brasil: novas perspectivas. Florianópolis: EdUFSC, 1996. p. 39-74.

GARCIA, Uirá F. Karawara: a caça e o mundo dos Awá-Guajá. 2011. 447p. Tese (Doutorado) – 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011.

GOMES, Mércio Pereira. O índio na história: o povo Tenetehara em busca de liberdade. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2002 [1977].

GUERREIRO, Antonio. Quarup: transformações do ritual e da política no Alto Xingu. Mana, Rio 
de Janeiro, v. 21, n. 2, 2015.

HUXLEY, Francis. Selvagens amáveis – um antropólogo entre os índios Urubus do Brasil. 
São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1963 [1957].

IDEFLOR-Bio – INSTITUTO DE DESENVOLVIMENTO FLORESTAL E DA BIODIVERSIDADE. 
Gestão Ambiental e Territorial da Terra Indígena Alto Rio Guamá: diagnóstico 
etnoambiental e etnozoneamento. Belém: IDEFLOR-Bio, 2017.

KRENAK, Ailton. A humanidade que pensamos ser. Buala, [on-line], 2017. Disponível em: http://
www.buala.org/pt/mukanda/a-humanidade-que-pensamos-ser-projeto-antropocenas. Acesso em: 
14 nov. 2024.

LIMA, Tânia Stolze. O dois e seu múltiplo: reflexões sobre o perspectivismo em uma cosmologia 
tupi. Mana, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, 1996.

LOBO, R. G. Naturezas esfumaçadas. 2016. 218p. Tese (Doutorado) – Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2016.

METRAUX, Alfred. La civilisation matérielle des tribus Tupi-Guarani. Paris: Paul Geuthner, 
1928.

NEVES, Ivânia dos Santos; CARDOSO, Ana Shirley Penaforte. Patrimônio Cultural Tembé-
Tenetehara: Terra Indígena Alto Rio Guamá. Belém: IPHAN, 2015.

NIMUENDAJU, Curt. Mitos dos índios Tembé do Pará e Maranhão. Sociologia, [s.l.], v. 13, n. 2-3, 
p. 174-82/p. 274-82, 1951 [1915].

RIBEIRO, Darcy. Uirá sai a procura de Deus. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1974.

RIBEIRO, Darcy. Diários índios: os Urubu-Kaapor. São Paulo: Companhia das Letras, 1996.

RIBEIRO, Florbela Almeida. Políticas Tenetehara e Tenetehara na política: um estudo sobre 
as estratégias de uma campanha eleitoral direcionada a uma população indígena. 2009. 172 p. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009.

RICE, Frederick John Duval. O idioma Tembé (Tupí-Guaraní). Journal de la Société des 
Américanistes, [s.l.], Tome 26, n. 1, 1934.

RODRIGUES, J. Barboza. Exploração e estudo do valle do Amazonas: rio Capim. Rio de 
Janeiro: Typografia Nacional, 1875.

SÁEZ, Oscar Calávia. Nomes, Pronomes e Categorias: repensando os “subgrupos” numa etnologia 
pós-social. Antropologia em Primeira Mão, Florianópolis, 2013.

SÁEZ, Oscar Calávia. Nada menos que apenas nomes: os etnônimos seriais no sudoeste 
amazônico. Ilha – Revista de Antropologia, Dossiê: A serpente do corpo cheio de nomes: 
Etnonimia na Amazônia, Florianópolis, v. 18, n. 2, p. 149-176, dezembro de 2016.

SÁEZ, Oscar Calávia, CAMPELO, Douglas Ferreira Gadelha. Apresentação. Ilha – Revista 
de Antropologia, Dossiê: A serpente do corpo cheio de nomes: Etnonimia na Amazônia, 
Florianópolis, v. 18, n. 2, p. 9-21, dezembro de 2016.

STENGERS, Isabelle. A proposição cosmopolítica. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, 
Brasil, n. 69, p. 442-464, abr. 2018.

STRATHERN, M. O efeito etnográfico. São Paulo: Cosac & Naif, 2014.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

52

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

VALADÃO, Virgínia. Verônica Tembé: uma tentativa de reorganização tribal através de 
lideranças femininas. [S.l.]: mimeo, 1981.

VALADÃO, Virgínia. Tembé. In: CEDI – CENTRO ECUMÊNICO DE DOCUMENTAÇÃO E 
INFORMAÇÃO. Povos Indígenas no Brasil. São Paulo: CEDI, 1985. (com colaboração de 
Noêmia Salles).

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo ameríndio. 
Mana, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, 1996.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectival Anthropology and the Method of Controlled 
Equivocation. Tipití: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South 
America, [s.l.], v. 2, ed. 1, 2004.

WAGLEY, Charles; GALVÃO, Eduardo. The Tenetehara. In: STEWARD, J. H. (org.). Handbook of 
south american indians. Washington: U.S. Government Printing Office, 1948. p. 137- 148.

WAGLEY, Charles; GALVÃO, Eduardo. Os índios Tenetehara: uma cultura em transição. Rio de 
Janeiro: Ministério da Educação e Cultura, 1961 [1949].

Rodrigo Gomes Lobo
Graduado em Comunicação Social/Jornalismo pela Unesp. Graduado em Ciências Sociais pela Unicamp. 
Mestre e Doutor em Antropologia Social pela USP.
Endereço profissional: Av. 20-A, 1173, Bela Vista, Rio Claro, São Paulo. CEP: 13506-710.
E-mail: gomes.lobo@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0492-027X

Como Referenciar este artigo:

LOBO, Rodrigo Gomes. Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos 
Guajajara, Tembé e Tenetehara. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 27, n. 1, 
e100074, p. 34-52, janeiro de 2025.


