DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e100165

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa:
sobre Shango e a identidade brasileira

Andreas Hofbauer!
Benjamin Amakye-Boateng?

'"Universidade Estadual Paulista, Marilia, Sdo Paulo, SP, Brasil

2School of Performing Arts, University of Ghana, Accra, Ghana

Resumo

Diante da intensificacao de diversas formas de repressao na primeira metade do século XIX, que se dirigia
acima de tudo contra africanos/as libertos/as, centenas de ex-escravizados resolveram “retornar” a Africa e se
fixaram majoritariamente nos paises atuais da Nigéria, no Benim e, em menor nimero, também em Gana.
Partindo dos acontecimentos em torno do funeral de uma importante sacerdotisa dos descendentes daqueles
ex-escravizados que se radicaram em Acra — capital de Gana —, este artigo analisa os modos de integragao
dos chamados fabons na sociedade local e as estratégias identitarias adotadas nesse grupo.

Palavras-chave: Didsporas africanas; Retornados; Identidade; Xangd; Tabom.

On the Funeral of a Ghanaian Priestess: Shango and the
Brazilian identity

Abstract

Faced with the intensification of various forms of repression in the first half of the nineteenth century,
directed primarily against freed Africans, hundreds of former slaves decided to ‘return’ to Africa, most of
them choosing to settle in the present-day countries of Nigeria, Benin and to a lesser extent Ghana. Based
on the events surrounding the funeral of an important priestess of the descendants of the former slaves who
had settled in Accra — Ghana’s capital city — this article analyses the ways in which these Tabom became
integrated into local society, as well as the identity strategies adopted in this group.

Keywords: African diasporas; Returnees; Identity; Shango; Tabom.

Recebido em: 14/05/2024
Aceito em: 20/01/2025

@@@ Este trabalho esta licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma
copia desta licenga, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

1 Introducao!

m janeiro de 2024, foram finalmente realizados os ritos funerarios de uma sacerdotisa

tabom que faleceu em 4 de novembro de 2022. Os tabons? sao descendentes de
ex-escravizados que “retornaram” do Brasil a Costa do Ouro (atual Gana) no século
XIX. Georgina Lekia Nelson era a tinica sacerdotisa de Shango (Sango, Xangd) do grupo.
De acordo com a tradicao oral, foi essa divindade/espirito’ que possibilitou o retorno
seguro dos ex-escravizados do Brasil s terras africanas. E por isso também que Shango é
fundamentalmente associado a “origem brasileira” do grupo. Os tabons mantém algumas
poucas tradigdes culturais e religiosas pelas quais fazem questao de se distinguir — em
determinados momentos — dos gas, grupo étnico local no qual se integraram. Shango esta
entre os elementos culturais mais importantes pelos quais os tabons expressam uma
identidade prépria para além do pertencimento ao grupo ga.

Partindo desse extraordinério evento que foi o funeral de Lekia, este artigo pretende
analisar o modo especifico de inserc¢ao dos tabons na sociedade ganesa. O caso também
permite explorar aspectos importantes das dinamicas religiosas afrodiasporicas associadas,
de certo modo, as “tradicoes iorubanas”. Ao mesmo tempo, a pesquisa permite aprofundar
as reflexdes sobre as didsporas africanas/negras, problematizando certos pressupostos
homogeneizadores sobre processos identitarios no modelo do Atlantico Negro, que
se mostram inadequados diante dos elementos analisados. O texto nao segue uma
ordem cronoldgica rigorosa, nao apenas devido a caréncia de documentos histéricos que
possibilitassem a construcao de uma narrativa “mais completa”, capaz de comprovar ou
questionar as tradicoes orais. A narrativa nao linear, com seus saltos entre o presente e
o passado, busca também refletir o processo de construgao do conhecimento ao longo
desta pesquisa, a0 mesmo tempo que procura ilustrar como as memorias do passado
moldam e se mesclam com a vivéncia cotidiana dos tabons no “aqui e agora”.

! Este artigo ¢ o resultado de estudos bibliograficos e de uma pesquisa de campo realizada por Andreas Hofbauer durante
quatro estadias em Acra: marco de 2023, agosto de 2023, janeiro de 2024 e de janeiro a abril de 2025. O trabalho também
se beneficia das trocas de ideias com o etnomusicélogo Amakye-Boateng, razao pela qual ele figura como coautor.
A pesquisa ainda em andamento, que resultou na elaboracao deste texto, conta com o apoio do CNPq e da Fapesp, aos
quais agradeco.

2 Nao ha consenso sobre a grafia que designa o grupo. Seus proprios membros preferem “tabon”, enquanto a maioria
dos estudos em inglés adota “tabom” tanto no singular quanto no plural. Aqui, sigo um padrao alinhado a ortografia
da lingua portuguesa: “tabom” no singular e “tabons” no plural.

3 As vezes, as pessoas se referem a Shango como um deus, outras vezes, como uma entidade espiritual.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

7




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

2 O “retorno”

De acordo com os relatos locais, os primeiros “retornados”* chegaram em dois ou
trés grupos separados. Se nao ha comprovacao documental referente a chegada de um
navio em 1829 citada por alguns (Peregrino-Brimah; 2021, p. 1)°, existe amplo consenso
de que, em 1836, cerca de um ano apds a Revolta dos Malés, organizada por iorubas e
haugas islamizados em Salvador, um grupo maior de ex-escravizados no Brasil alcancou
o litoral de Acra. O esmagamento do levante, que esteve relacionado com mobilizagdes
sociopoliticas em torno da expansao do califado de Sokoto sob a lideranga de Usman dan
Fodio no norte da Nigéria atual (Reis, 1986; Lovejoy, 2000), foi seguido de uma onda de
repressao contra qualquer pratica religiosa mugulmana e contra a populacao africana
liberta em geral, que era percebida, pela elite local, cada vez mais como uma ameaga
a ordem estabelecida (Castillo, 2016, p. 121-122)°. Uma lei provincial, emitida menos
de dois meses ap0ds a revolta, no dia 13 de maio de 1835, restringiu as possibilidades
de ascensao econdmica dos africanos libertos, impondo-lhes impostos anuais pesados,
proibindo-lhes a compra de imdveis e ameagando-os de expulsao do pais (Castillo, 2016,
p- 113). Na sua obra seminal sobre os “retornados” a Nigéria no século XIX, Manuela
Carneiro da Cunha (1985, p. 74) avalia que a legislacao brasileira tratava os africanos
libertos como estrangeiros e apatridas. Os trabalhos mais recentes de Luis Nicolau Parés
(2014, 2017) tém mostrado que havia entre o grupo dos livres e libertos uma mintscula
“elite” que conseguiu enriquecer por meio de suas habilidades comerciais, incluindo
a compra e venda de cativos, e que até possuia escravos. Diante do crescente clima de
repressdo, nao poucos libertos resolveram “retornar” da Bahia a Africa, fixando-se,
majoritariamente, nos paises atuais da Nigéria, no Benim e, em menor ntmero, também
no Togo e em Gana’.

De acordo com uma estimativa de Joao Reis, menos de 5 mil africanos libertos
viviam em Salvador; destes, cerca de 20% teriam deixado o pais apds a histérica rebeliao
(Castillo, 2016, p. 124). A maioria deles era nagd (7. e., iorubd) e haucé. O fato de haver
entre os bantus, que nao se envolveram na revolta, apenas um pequeno nimero que
solicitou a emissao de passaporte também indica que, em determinados momentos,
pertencimentos étnico-linguisticos tiveram influéncia sobre posicionamentos e estratégias
adotadas pela populacao escrava, liberta e livre no Brasil. Viajar para a Africa era um
empreendimento caro — 10% do valor de uma alforria média — que poucos ex-escravizados
tinham condigdes de financiar (Castillo, 2016, p. 115; 124). Muitos que voltaram eram
proprietarios de escravizados. Na sua minuciosa analise sobre essa populagao, Castillo
(2016, p. 118) mostra que poucos declaravam levar cativos na viagem; no entanto, a

* Assumo aqui o termo genérico “retornados”, embora nao deixe de ser problematico, na medida em que nao diferencia
entre aqueles que foram de fato arrancados da Africa e, depois de terem vivido como escravos, conseguiram voltar e
aqueles que ja nasceram em um contexto diaspdrico e “retornaram’” ao continente africano. Souza (2008, p. 15) chama
a atencao para outros termos além de “retornos”, que também ja foram usados para designar esse fenomeno: “volta

4 44

para a Africa” e até “repatriamento”.
> Essien (2016, p. XVII) fala de um periodo de “sometime during the 1820s".

¢ Parés (2006, p. 133) calcula que, nas primeiras décadas daquele século, a porcentagem das pessoas de cor, livres e
libertos, na Bahia, chegava a 30 ou 40% da populacao total.

7 Calcula-se que, ao longo do século XIX, cerca de 8 mil “ex-escravizados” vindos do Brasil fixaram-se em algum local
do litoral da Africa Ocidental (Souza, 2008, p. 17).

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

8




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

pesquisadora descobriu que boa parte dos “retornados” viajou acompanhada por seus
ex-escravos, que, muitas vezes, tinham sido alforriados pouco tempo antes do embarque.

Ondas migratérias “de volta a Africa” ocorreram, no mesmo periodo, também a
partir dos EUA, inclusive por motivos semelhantes. L4, a elite branca sentiu-se também
ameacada por um crescimento da populagao liberta (embora a porcentagem da populacao
negra livre e liberta nunca tenha chegado proximo daquela registrada no Brasil) e,
antevendo a superagao do sistema escravagista, comecava a apostar, como “solugao do
problema”, no repatriamento da populacao negra, ja que, para a camada dominante, era
inconcebivel imaginar um futuro em que os negros fossem tratados como concidadaos
dos brancos. Diferentemente do caso brasileiro, esses retornos estavam vinculados a
intervencoes planejadas por poderosas organizacoes privadas e governamentais, que
contemplavam projetos explicitos de civilizar e missionar populacoes locais e de combater
o trafico de escravos no litoral africano, o que desembocou na fundagao de um Estado
administrado por uma elite de retornados afro-americanos® — veja as historias de Serra
Leoa e da Libéria (Hofbauer, 2023).

J& a “reinsercao” dos ex-escravizados brasileiros no continente africano se deu de
outra maneira. Sem poder contar com o apoio de estruturas estatais ou empresariais de
grande porte’, os “retornados” nao buscavam criar estruturas que visassem controlar
um territorio especifico, mas reproduziram, de certo modo, um modelo de sociabilidade
e de exercicio de poder baseado na figura de um big man'. Tradicoes de organizagao
sociopolitica e religiosa desse tipo estavam, alids, bem vivas na Bahia neste momento
histdrico e comegavam a ganhar uma nova forma de expressao com a fundacao das
primeiras casas de candomblé (Parés, 2019, p. 30). No caso dos agudas do atual Benim,
os afro-brasileiros se reagruparam em torno da emblematica figura de Francisco Félix
de Souza, apelidado de Chacha. Como caboceer, traficante de escravizados, operava em
consonancia com os interesses do rei do Daomé que residia em Abomei, no interior do
pais. Para além de sua atuacao no enclave Uida, fundou outras residéncias em varios
portos litoraneos, criando, assim, uma ampla rede de comércio; ao casar-se com mulheres
africanas, entre elas, a filha de um rei, tornando-se progenitor de um grande niimero
de filhos e aumentando de diversas maneiras o nimero de dependentes e de agregados,
expandiu e consolidou sua influéncia na regiao litoranea. A importancia econdmica e
politica que o Chacha ganhou no jogo de poder local faria com que a comunidade de
ex-escravizados retornados do Brasil que vivia sob sua protecao em Uid4 nao se tornasse
simplesmente stdita do rei do Daomé, mas conseguisse conquistar um posicionamento
de parceria e de certa independéncia de Abomé!'.

8 Se boa parte das liderancas negras se opunha a este projeto, havia também lideres importantes que decidiram embarcar
para a Africa (por exemplo, Alexander Crummell e Edward Blyden, considerados pais do pensamento panafricanista).

° Havia ainda outros fatores que podem explicar formas diferentes de insercao na Africa, por exemplo, o forte envolvimento
das liderancgas afro-americanas com projetos evangélicos de missao e o fato de, diferentemente do caso brasileiro, a
maior parte daqueles que embarcaram para a Libéria ja ter nascido nos EUA (Hofbauer, 2023).

19Sobre a figura do big man na Africa Ocidental, ver, por exemplo Law (1977), Apter (1992), Thornton (1983) ¢ Miers ¢
Kopytoff (1977).

"I'Sobre a histéria do Chacha Félix de Souza e dos agudas no atual Benim, ver, entre outras obras, as de Costa e Silva
(2004), Law e Mann (1999), Law (2001) e Law (2004) e Guran (1999).

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

9




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

O processo de insercao dos retornados em Acra revela semelhancas com aquele dos
agudas, mas mostra também algumas diferencas marcantes. Até agora foram encontrados
poucos documentos histéricos que pudessem dar informacoes mais precisas sobre a
chegada dos primeiros grupos. A tradigao oral e primeiros estudos documentais apontam
para uma “boa recepcao” por parte dos lideres do grupo étnico ga que percebiam o valor
e o potencial das habilidades e dos saberes que estes ex-escravizados trouxeram as
costas africanas. Ainda hoje, as pessoas ressaltam o papel vanguardista que os primeiros
retornados desempenharam na perfuragao de pogos, facilitando as comunidades o acesso
a agua potavel; para além disso, introduziram também diversas profissdoes importantes,
tais como as de alfaiate, carpinteiro e sapateiro (Schaumloeffel, 2008, p. 29).

A estrutura sociopolitica dos gas tem ainda hoje algumas caracteristicas que favorecem
a incorporagao de pessoas e grupos vindos “de fora”. Desde muito cedo, o Estado ga
constituido no final do século XVI em torno de Ga Mashie (Acra)'? dividiu-se em seis
assentamentos independentes (Ga Mashie, Osu, La, Teshie, Nungua, Tema) e consolidou
uma estrutura sociopolitica baseada em clas. Foi apenas em momentos de crise —ameacas
externas, guerras — que os seis grupos se juntaram, de fato, para atuarem como uma
unidade coesa (Hofbauer, 2023, p. 236).

Desde os primeiros contatos com os mercadores europeus no século XVI, os gas
buscavam controlar o comércio de diferentes produtos — ouro, escravizados, marfim e
6leo de palma — entre os europeus e os diversos grupos étnicos do interior, fato que levou
a diversos conflitos com o poderoso reino dos axantes, que, no seu auge, ocupou uma
regiao que incluia até algumas partes de dois atuais paises vizinhos de Gana, a Costa do
Marfim e o Togo. A estrutura politica descentralizada e uma atitude aberta a influéncias
externas fizeram com que os gas incorporassem e adaptassem diversos elementos culturais
dos vizinhos fantes e, inclusive, de seus inimigos axantes. Uma politica deliberada, que
concedia cargos politico-administrativos a imigrantes com habilidades e capacidades que
interessavam aos lideres gas, favorecia a integracao de “estrangeiros” como subgrupos
no Estado ga®® (Odotei, 1991, p. 66-67; Odotei, 1995, p. 67, 70).

Na época da chegada dos tabons, toda a entao chamada Costa do Ouro e, inclusive,
a Grande Acra eram disputadas por diversas forgas coloniais europeias (holandeses,
dinamarqueses, britanicos e outros) que construiam fortes a partir dos quais buscavam
operacionalizar suas transagdes comerciais, inclusive o “trafico negreiro”. O bairro
(akutso) Otublohum, habitado pelos tabons, era vigiado pelos holandeses'. E o chefe ga
de Otublohum, Nii Kwaku Ankrah, atuava como principal agente nativo dos holandeses
(makelaar), cuja tarefa era supervisionar todo o comércio, inclusive o de cativos. Foi ele
o principal responsavel pelo “acolhimento caloroso” dos tabons. Este contexto marcaria

2Havia também outros nticleos importantes dos gas no interior, como Ayawaso, a poucos quildmetros de Ga Mashie, e
Larteh, localizada a algumas dezenas de quilometros, que perderam relevancia com a chegada dos europeus ao litoral.

30 nucleo mais antigo do Estado ga, Ga Mashie, é subdividido em sete bairros (akutsei): Abola, Gbese, Asere, Otublohum
(em Usshertown) e Akanmaji, Sempe e Alata (em Jamestown). Tradicionalmente, o ga mantse (chefe supremo de Ga
Mashie) é escolhido entre as familias mais importantes dos bairros-clas mais antigos, Gbese e Asere; mas cada akutso
(bairro) também tem até hoje seu chefe (mantse) local.

4J4 antes da chegada dos tabons, a regido apresentava uma diversidade étnico-cultural, incluindo Otublohum, onde,
além dos gas, viviam diversos grupos akans, como os akwamus e os fantes, que se mesclaram e se influenciaram
mutuamente. E por isso também que ¢ comum encontrar hoje em todas as familias, inclusive entre os tabons, muitos
intercasamentos, envolvendo gas, akans, iorubas e até europeus.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

10




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

profundamente o processo de “integracao” dos tabons, que eram vistos, tanto pelos
europeus quanto pelos chefes gas, como pessoas que tinham o potencial de impulsionar
o comércio com o Novo Mundo, especialmente com o Brasil. E foi de fato por meio de
sua participagao no comércio transatlantico, incluindo o trafico de escravizados, que
muitos retornados do Brasil da primeira e segunda geragao enriqueceram (Hofbauer,
2023, p. 237)".

A relacao dos tabons com a escravidao ¢ um tema complexo a parte, que tem
marcado seu posicionamento identitario de diversas formas até hoje. Certamente, o
estigma de ser ex-escravo ou descendente de cativos pode ter pesado também sobre os
recém-chegados'®; ao mesmo tempo, parece nao ter havido, entre os lideres da primeira
geracao, nenhuma rejeicao ao fendmeno da escravidao em si. Sabemos que, tal como
outros grupos da regiao, os tabons mantiveram escravizados/as para executar servigos
domésticos. Fizeram também amplo uso de mao de obra escrava nas suas lavouras, onde
plantavam diversos vegetais, tais como tomates, batatas, quiabo e mandioca. Amos e
Ayesu apresentaram uma lista com os nomes de 18 pessoas escravizadas, juntamente com
seus respectivos donos tabons, como Mama Nassu, Malam Aruna e Zaqueu Peregrino.
Elas ressaltam, ao mesmo tempo, que o modo como esses donos se relacionavam com
seus/suas escravizadas/os nao seguia o modelo das plantations, mas refletia as dinamicas
de dependéncia caracteristicas de muitas sociedades africanas, conforme descrito por
autores como Perbi (1992, Miers e Kopytoff (1977). Entre os tabons, também havia a
possibilidade de uma pessoa escravizada alcancar poder e prestigio. Um exemplo é Yawah,
sequestrada ainda crianga no interior da Costa do Ouro para servir a Fatuma Aruna, esposa
de Malam Aruna. Gracas a sua habilidade como mercadora, Yawah conseguiu enriquecer,
acumulando bens e tornando-se proprietaria de pelo menos duas casas. Casou-se com
Ferku (ou Ferkue), membro da familia Aruna, e no inicio do século XX era reconhecida
como chefe da familia, pelo menos por uma de suas fac¢oes. Embora casos como o de
Yawah ilustrem as possibilidades de ascensao social de escravizadas/os na hierarquia
interna do grupo, nao se pode negar que as atividades comerciais dos tabons também
contribuiram para o fortalecimento do trafico de escravizados e, consequentemente, do
sistema escravista no Novo Mundo (Amos; Ayesu, 2005, p. 45, 48, 65).

A memoria do grupo sobre o envolvimento no trafico de escravizados parece ter
sido gradualmente apagada ao longo das geragdes, um processo que se conecta, de
certo modo, as mudancas nas percepcoes sobre a escravidao. O tema permanece um
assunto incomodo, quase um tabu para boa parte da populacao ganesa, também devido
ao envolvimento de nao poucas familias com alguma forma de escravidao'’. Aos meus

O envolvimento dos primeiros retornados no trafico de escravizados foi documentado em diversos relatos, como aquele
escrito em 1845 pelo governador dinamarqués Edward Carstensen (apud Amos; Ayesu, 2005, p. 42), que residia no
forte Christiansborg, em Acra: “[...] a Acra holandesa tem sido ha algum tempo o centro de comerciantes de cativos,
especialmente os negros brasileiros emigrados”.

16 Até mesmo em disputas recentes por terras entre descendentes do cla Peregrino-Brimah, um dos lados acusou o outro
de ser composto de “escravos” (descendentes de pessoas escravizadas), como forma de discriminacao e deslegitimacao.
Essa acusagao foi feita contra os descendentes cuja avd, tabom, se casou com um imigrante fulani. Foram esses
descendentes, que me relataram o fato, e que disputam terras com os descendentes das primeiras esposas nao tabons
do fundador do cla.

7Nao ¢ incomum encontrar no histérico de uma mesma familia pessoas que foram escravizadas e, ao mesmo tempo,
também pessoas que escravizaram terceiras.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

11




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

questionamentos sobre o rapido enriquecimento das primeiras geracoes tabons e sua
brusca decadéncia econdmica posterior, nunca ouvi, durante minha pesquisa, qualquer
resposta que mencionasse a participagao dos ancestrais no trafico de escravizados.

O fato de o portugués — mais especificamente um portugués crioulizado (Quayson,
2014, p. 51) — fala de um Portuguese pidgin — ter sido usado nas transacdes comerciais
como lingua franca em todo o litoral da Africa Ocidental durante quase 200 anos deve ter
facilitado a entrada dos retornados nas atividades mercantis da regido. E comum ouvir
que o uso da lingua portuguesa pela primeira geracao esta na origem do nome com o
qual o grupo ficou conhecido: a denominacao “tabom” teria derivado do cumprimento
popular “como esta? Esta bom?”. Pelo contexto especifico descrito acima em que o retorno
ocorria, ha de se supor que nao poucos retornados entendessem e falassem também ioruba
e/ou hauga'®. De qualquer modo, chama a atencao a relagao que os tabons continuam
tendo até hoje com a lingua ioruba.

Tudo indica que, em pouco tempo, os tabons nao somente adotaram a lingua, mas
tornaram-se também um subgrupo na estrutura sociopolitica ga. O primeiro lider assumiu
onome Azumah Nelson'?, o qual, acrescido do termo honorifico “Nii”, se tornaria nome
dinéstico dos tabons. O chefe (mantse) atual é o sexto na linhagem, Azumah VI. Ao longo
do tempo, os tabons incorporaram diversos elementos dos procedimentos ritualisticos dos
gas, inclusive os ritos de posse e as principais insignias do chefe. Sua estrutura hierarquica
conta igualmente com diversos cargos eletivos, como Rainha-Mae, linguist (quem fala em
nome do mantse), brafo (porta-estandarte e responsavel pelos sacrificios animais), etc.
O fato de ser benkumhene (“subchefe”) de Otublohum permite ao chefe tabom participar
do conselho do Estado ga*’, no qual ocupa uma posicao e fungao especificas (dzastse, que
¢é responsavel pela organizagao das cerimonias oficiais), tendo os mesmos direitos que
os outros chefes locais. O chefe maior no Estado ga é o rei ga mantse.

3 Linhagens, Fluxos e Pertencimentos

Se no cotidiano poucas pessoas distinguem os tabons do grupo maior no qual se
integraram e eles préprios nao fazem questao de se diferenciar desse grupo, ha, porém,
momentos em que a “identidade brasileira”, para além do pertencimento aos gas, ¢
celebrada®'. Um destes eventos mais marcantes nos ultimos tempos foram os ritos
funerarios de Georgina Lekia Nelson e todo o entorno deles. Lekia Nelson, como era
conhecida, nasceu na segunda metade dos anos 1960%*> na casa Alasha, uma das trés mais
antigas casas tabons no bairro Otoblohum.

¥ Nos seus estudos recentes, Parés (2023, p. 47-50) mostra que, na primeira parte do século XIX, uma linguagem de
comunicacao chamada de “lingua geral”, baseada no fon e em outras linguas gbes da regido do Daomé, se disseminava
entre os escravizados ¢ ex-escravizados da Bahia e paralelamente na Africa, nas regioes sob a influéncia do reino do
Daomé. Nesse sentido, ndo ¢ improvavel que varios dos retornados tabons tenham também falado a chamada “lingua
geral”.

Diz-se que o nome usado pelo primeiro lider tabom antes da chegada a Acra era Kangidi Asuman. Para mais detalhes
sobre a chegada dos tabons e os processos de integracao na regiao, consultar Essien (2016, p. 175-224).

20Nos encontros oficiais, o chefe tabom se senta ao lado esquerdo do ga mantse.
2 De modo geral, a geracao mais velha atribui maior importancia a origem brasileira do grupo do que os mais jovens.

22 Ha discordancias em torno do ano em que Lekia nasceu. Os anos mais provaveis sao 1966 ¢ 1968.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

12




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

Juntamente com a Brazil House* e a First Scissors House, a Alasha House ¢ um dos
trés casardes mais antigos dos tabons. Os sobrados Alasha e First Scissors deram também
origem as duas linhagens tabons mais importantes?*, na medida em que ¢ entre elas que
os lideres sao escolhidos alternadamente®. Se a primeira abriga até hoje descendentes
do segundo mantse, Nii Azumah II, a segunda ¢é associada a Nii Aruna I, o terceiro
headman tabom. Os dois lideres eram filhos do primeiro lider, Nii Azumah I. Nii Azumah
IT nasceu (ainda) no Brasil e tinha apenas 3 anos quando chegou a Acra. Dizem que
os lagos estreitos que construiu com o entao paramount chief do Estado Ga, Nii Tackie
Tawiah I, foram essenciais para consolidar um lugar de respeito que os tabons ocupam
hoje na comunidade ga (Schaumloeffel, 2008, p. 48). E também ele, Nii Azumah II,
que aparece numa fotografia de 1890 sentado ao lado do rei ga, rodeado por outros sete
dignitarios, alguns deles sentados no chao. Enquanto Nii Tackie Tawiah I e os outros
lideres se apresentam em panos tradicionais (kente), Nii Azumah II se mostra usando
terno, gravata e cartola, sentado numa cadeira em postura rigida. Era comum a elite dos
retornados do Brasil — nao somente os tabons — vestir trajes “ocidentalizados” em eventos
oficiais e, desta forma, afirmar-se como uma “populacao moderna” e cosmopolita que,
ao mesmo tempo, nao perdeu suas raizes em ultramar. Atitudes semelhantes podem ser
vistas hoje durante as festas da elite tabom em que nao poucas mulheres usam perucas
com cabelo alisado, tendo algumas delas também a pele fortemente branqueada devido
a prolongados tratamentos com cremes branqueadores. Estas pessoas ja nao moram no
bairro Otoblohum e até evitam pisar neste local, que se apresenta hoje como um enorme
slum, um lugar de extrema pobreza.

Com a inibigao do trafico de escravos por parte da administracao colonial britanica
iniciou-se a decadéncia econdmica dos tabons, que se viram obrigados a se dedicar cada
vez mais a atividades agricolas e a comercializacao de 6leo de palma. Essas transformacoes
provocaram um primeiro movimento de saida da regiao litoranea para terras vizinhas de
Otoblohum, os bairros Adabraka e Asylum Down, que atrairiam posteriormente também
aqueles que conseguiam se profissionalizar e ascender na piramide social. Mesmo assim,
devido as tradigdes culturais cultivadas em Otoblohum e aos prédios histéricos que 14 se
encontram, o local a beira-mar onde os primeiros retornados se fixaram continua sendo
visto por todos como “berco” da comunidade tabom.

A chamada First Scissors House foi construida em 1854 e ¢é até hoje referéncia
fundamental para a linhagem ligada ao terceiro mantse tabom. George Aruna Nelson, o
posterior Nii Aruna I, nasceu em 1839 como ultimo filho do primeiro mantse, fruto do
casamento com a nigeriana Teresa Iawo (Schaumloeffel, 2008, p. 51). Dizem que Nii
Azumah I, pai de Nii Aruna I, teria trazido Teresa Iawo de uma escala que os tabons
fizeram na Nigéria na sua “viagem de volta” a Acra. Alguns citam Lagos, outros mencionam

» A restauracao da Casa Brazil, a mais antiga construida pelos tabons, é fruto de um projeto que teve inicio no ano de
2000 e foi elaborado numa cooperacao entre lideres tabons, o governo brasileiro e a Unesco. O prédio foi escolhido para
servir como “espaco de rememoracao” e deveria abrigar atividades culturais, contribuir para fortalecer a “identidade
tabom” e, a0 mesmo tempo, atrair turistas (Essien, 2010, p. 324). Em 2008, o presidente Lula fez sua segunda visita
aos tabons (a primeira ocorreu em 2005) e participou da inauguragao oficial da Casa Brazil.

24Os lideres tabons falam hoje da existéncia de 17 clas ou wes (termo usado na lingua ga) diferentes, mas é provavel que
haja muitos mais do que os mencionados no documento que me forneceram.

» A alternancia na escolha do lider (mantse) entre duas casas, geralmente formadas por descendentes de dois irmaos,
também segue uma tradigao ga.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

13




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

Ijesha — que, no fundo, aponta para um subgrupo dos iorubds — como “local” desta parada.
Nessas narrativas de memoria, referéncias a influéncias iorubanas, ficam evidentes.
Chama a atencao o nome da mulher escolhida por Nii Azumah I: ele conjuga um nome
possivelmente de origem portuguesa com uma palavra iorubana que é, inclusive, usada
até hoje no mundo do candomblé nagd para designar recém-iniciadas/os. Iyawd, em
ioruba, tem sido traduzido geralmente como “esposa”; no entanto, de acordo com as
analises de Oyéwumi (1997), a complexidade do termo s6 pode ser entendida dentro
das premissas da cultura iorubana. A autora argumenta que a distincao entre pko e idywd
nao descreve diferencas em termos de género?®, mas se baseia num modelo de linhagens
que diferencia entre quem nasceu dentro do grupo (ko) e quem ¢é associado — por meio
de casamento — ao grupo de parentesco em questao (iyawd). Ja o termo Ijesha aparece
também em cantigas do chamado agbe (cf. abaixo) que sao cantadas pelo grupo em
ioruba. A expressao omo Ijesha, usada numa delas, pode ser traduzida como “filho de
[jesha”. Segundo Eric Morton, lider musical do grupo (agbetse), os primeiros retornados
aprenderam a tradicao musical de agbe durante sua estadia “em Ijesha”, na Nigéria.

O etnomusicologo Benjamin Amakye-Boateng (2017, p. 19), estudioso das musicas
tabons, tem caracterizado o aghe?’” como um género musical que envolve danca e cantico
e acompanha, tradicionalmente, os ritos funerarios e as cerimonias religiosas de Shango.
Um toque de agbe costuma reunir de trés a cinco musicos: o tocador-chefe dos tambores —
0 agbetse — ¢ sempre assistido por alguns outros musicos que tocam nao apenas tambores,
mas também o shekere e 0 sino agogd (ambas sao palavras de origem iorubana usadas
igualmente no Brasil) (Amakye-Boateng, 2017, p. 88)%. No entanto, nao ha consenso
sobre a origem do agbe, como um documento que encontrei recentemente revela, e que
comento no subitem seguinte, “Shango”.

Ainda jovem, George Aruna Nelson passou alguns anos na Nigéria, provavelmente
em Lagos, onde deve ter convivido com outros afro-brasileiros no chamado Brazil Quarter
e se aperfeicoou nas técnicas de alfaiataria. Apds voltar, fundou a primeira escola de
alfaiates na hoje denominada First Scissors House. Ele inaugurou toda uma tradigao de
alfaiataria que continua viva entre os tabons nao somente neste bairro, mas também
fora dele?. E provavel que George Aruna Nelson, filho de Teresa Iawo, tenha sido fluente
na lingua iorubd. Devido aos mais diversos fluxos que existem desde ha muito tempo
ao longo da costa, parece que os contatos e trocas com a cultura e lingua iorubanas
nunca cessaram completamente. Alids, Lorand Matory (1999, 2005, 2012) ja chamou a

26 Para posicoes criticas a esta andlise, ver Bakare-Yusuf (2004 ), Segato (2003) e Matory (2008). Ha certo consenso entre
estes/as autores/as de que as relagoes de género na cultura iorubana divergem substancialmente daquelas das tradi¢oes
ocidentais, enquanto o posicionamento “mais radical” de Oyéwumi questiona o préprio uso do termo “género” para
esta sociedade africana.

7 A palavra agbe vem do ioruba e designa um instrumento musical de percussao que consiste em uma cabaga seca cortada
em uma das extremidades e envolta por uma rede de micangas ou sementes. No Brasil e em Gana, este instrumento
¢ também conhecido pelo nome de xequeré (shekere).

8 Constata-se hoje que as apresentagdes de agbe estao ocorrendo também junto a outros eventos, como naming ceremonies
(kpojiemo — cerimoOnias publicas que reiinem uma grande quantidade de pessoas nas quais se da ao recém-nascido seu
nome), casamentos ¢, inclusive, quando os tabons resolvem fazer uma pequena performance para um grupo de turistas,
o que pode ser um sinal de que o agbe vem adquirindo caracteristicas cada vez mais recreativas.

2Um dos alfaiates tabom, Dan Morton, ficou conhecido por ter confeccionado os ternos do primeiro presidente da Gana
independente, Kwame Nkrumah. Suas roupas desfrutavam de prestigio entre toda a elite ganesa. Sua oficina no bairro
Adrabaka continua na mao de um dos seus filhos.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

14




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

atengao para o fato de que os movimentos de dispersao e reimigragao que envolveram
os dois lados do Atlantico e também largas partes do litoral da Africa Ocidental foram
fundamentais para consolidar a nogao de que existe um grupo étnico com o nome “iorubad”.
O antrop6logo norte-americano se refere, consequentemente, aos iorubas como uma “nagao
transnacional”. Além disso, sabemos que as comunidades de retornados que se fixaram
no litoral da Africa Ocidental — desde a atual Nigéria até Gana — mantinham relagdes
e trocas entre si, contatos que persistem até hoje por meio de migracdes temporérias.

Podemos lembrar nesse contexto a importancia que a lingua ioruba ganhou em
Salvador na segunda parte do século XIX, tendendo a se transformar numa espécie de
lingua franca entre os cativos e ex-cativos. No bairro ao lado dos tabons, em Jamestown,
vive um grupo chamado de alata®®: esses vizinhos dos tabons sao descendentes de
imigrantes iorubas que foram trazidos, ja no século XVII, pela Royal African Company,
para construir um forte; outros iorubds se juntaram a esse grupo em momentos mais
recentes (Essien, 2010, p. 120). Um exemplo histdrico interessante demonstra como os
processos migratorios facilitaram contatos entre os tabons e a lingua e cultura iorubanas,
e como a flexibilidade cultural, caracteristica de toda a regiao, favorecia misturas, jungoes
e recriacoes. Por volta de 1872, Hadji Ibrahima, um importante mercador e lider de
Ilorin, migrou para a Costa do Ouro devido a discordancias com os rumos politicos em
sua terra natal. Estabeleceu-se em Cow Lane, nas proximidades do bairro Otoblohum,
onde se dedicou a criacao e ao comércio de gado, fundando o primeiro matadouro da
regiao. De acordo com Muhammed Bashir Peregrino Brimah (2001, p. 1), Hadji Ibrahima,
também conhecido como Brimah I na Costa do Ouro, era fulani. Além de falar fulani,
hauca e arabe, ele também dominava a lingua iorub4a, o que reflete a histéria de Ilorin,
uma cidade originalmente ioruba que se islamizou ao ser incorporada ao Califado de
Sokoto®'. Brimah I foi bem recebido por Nii Tackie Tawiah, o chefe ga que também
mantinha relacoes amistosas com os tabons, e rapidamente se tornou uma figura central
entre os mugulmanos residentes em Acra. Como lider espiritual, desempenhou um papel
fundamental na organizacao das comunidades zongo*?, habitadas principalmente por
haucas e fulanis. Em 1888, Nii Tackie Tawiah concedeu-lhe o titulo de Chefe Brimah I,
formalizando sua lideranga sobre os mugulmanos da cidade®.

Segundo Bashir Peregrino Brimah, descendente de Brimah I, o chefe ga teria insistido
em “oferecer-lhe uma esposa” da regiao: Fatima Okpedu Peregrino, filha da prima (ou
irma?) do fundador da Brazil House. Fatima, que se tornaria a terceira esposa de Brimah
I, ja em idade avancada (as duas primeiras esposas eram iorubds)**, era conhecida por

' Uma possivel origem da palavra “alata” pode estar relacionada ao Reino de Alada na atual Nigeria, de onde os britanicos
trouxeram soldados e trabalhadores para Acra. Nesse contexto, “alata” se tornaria sindnimo de ioruba.

' A rebeliao liderada por Afonjd, chefe do exército de Ilorin, foi crucial para a queda do Império Oyo ¢ o inicio da
escravizacao de milhares de iorubas, que seriam levados ao litoral e, de 14, para o Novo Mundo. Para mais sobre Sokoto
e a queda de Oyo, consulte, por exemplo, Jihad in West Africa during the Age of Revolutions de Paul Lovejoy (2016).

’2 A designacao zongo vem da palavra haugé “zango”, que significa “local de acampamento para caravanas comerciais”. Os
zongos sao assentamentos urbanos em Africa Ocidental, originados como centros comerciais para caravanas, habitados
principalmente por migrantes do Niger e norte da Nigéria. Caracterizam-se pelo uso do haug¢a como lingua franca e
pela religido islamica compartilhada.

» Peregrino-Brimah (2021, p. 62) afirma que Brimah I tornou-se também lider (head) da comunidade iorubana local,
em 1902.

*Brimah I teve oito mulheres 26 filhos.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

15




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

seu orgulho em relagao a sua elegancia e as suas origens abastadas. Inicialmente, ela
relutou em aceitar o casamento devido a grande diferenca de idade, preferindo continuar
morando com seus pais e visitando o marido ocasionalmente em um palanquim. No
entanto, de acordo com o relato de Bashir, as oragdes de Brimah I acabaram amolecendo
o coracao de Fatima, que passou a “levar refeicoes para ele regularmente, tal como uma
criada” (Peregrino Brimah, 2001, p. 1-2; 29-30; 33). Surgiu, assim, mais uma linhagem
importante, marcada pela mescla de diferentes tradigdes culturais, étnicas e religiosas.
Descendentes diretos de Brimah I contaram-me recentemente que Fatima enviou os cinco
filhos que teve com Brimah para estudar na Nigéria, aparentemente contra a vontade
do pai, que tinha fortes restrigdes as influéncias cristas das escolas ocidentalizadas.
De volta a Acra, o filho mais novo, Amida Peregrino-Brimah, tornou-se nao apenas
chefe de familia, mas também Chairman of the Council of Muslim Chiefs e Head of the Yoruba
Community da Grande Acra®. Como varios descendentes desse ramo da familia, meus
entrevistados possuem um nome ioruba e um nome mugulmano, falam a lingua ioruba
e se identificam, além de gas e tabons, também como iorubas?*.

A Nigéria, junto com a Inglaterra, sempre foi um destino atraente para os tabons
em projetos de estudo, trabalho e até emigracao temporaria. Um exemplo ilustrativo dos
continuos contatos com o mundo iorubano ¢ o caso dos irmaos do agbetse Eric Morton,
ambos fluentes em ioruba. O mais jovem viveu 21 anos em Lagos e, juntamente com sua
filha, que nasceu na Nigéria, traduziu as letras das musicas de agbe para o pesquisador
colombiano Juan Diego Diaz (2016, p. 151). O fato de as letras das musicas de agbe serem
cantadas em ioruba reforca a ideia de que os tabons tém criado e cultivado identificacoes
importantes em torno de varios aspectos da cultura e lingua iorubanas. O préprio agbetse
trabalhou por um ano em Lagos, ¢ sua irma, casada com um mugulmano iorub4, também
morou la por mais de uma década antes de retornar a Acra.

4 Shango

Um elemento importante da “iorubanidade/brasilidade” vivenciada pelos tabons
¢ a crenca no poder de Sdngo (Shango, Xangd). Entende-se que foi Xango (Shango) que
protegeu os ancestrais na sua longa viagem de volta a Africa. Conta-se que esta divindade
(espirito) foi trazida da Bahia a Acra e guardada durante algum tempo na First Scissors
House. Casos semelhantes foram documentados na Nigéria e no Benim. Na década de
1950, Verger (apud Parés; Castillo, 2015, p. 33) encontrou em Lagos entre os retornados
um devoto de Xangd, que “tinha um admiréavel ‘pegi’ trazido [...] do Brasil”; mais
recentemente, Parés e Castillo (2015) descobriram assentamentos de Xang6 numa casa
de Uida (Benim) que provavelmente tinham sido transportados para 1la da Bahia por José
Pedro Autran, marido de Iya Nassd, fundadora da Casa Branca em Salvador. Se houve,
de fato, um deslocamento de um assentamento de Xangd para Acra, nao sabemos de
qual terreiro no Brasil foi levado.

**Nao ¢ surpreendente que os casardes antigos dos tabons, como a Brazil House, tenham acolhido, entre seus diversos
inquilinos, pessoas de diferentes origens étnicas, incluindo iorubés.

*¢Entrevista com Tunde Imoru Farouk e seu tio Shegun Abdul-Ramah Peregrino-Brimah em Acra, dia 30 de janeiro de
2025.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

16




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

Sabemos que havia entre a primeira geracao dos tabons muitos muculmanos®’,
o que, de forma alguma, poe em xeque o fato de eles terem praticado paralelamente
também cultos direcionados a Shango (Xangd). Acredita-se que o haucd Mama Nassu,
descrito por um neto adotivo como “eximio conhecedor do arabe”, abriu uma escola
de Alcorao na Brazil House, da qual era dono (Amos, 2007, p. 79). Mama (ou Maham)
Sokoto foi outro importante lider religioso mugulmano. Conta-se que ele era haug4, tinha
sido capturado na atual Nigéria e levado como escravo para a Bahia, tendo finalmente
“retornado” a Acra a bordo do “terceiro navio”. Devido também ao seu nome, ha quem
veja uma relacao entre essa personagem e o movimento liderado por Usman dan Fodio,
fundador do importante califado Sokoto (Amos; Ayesu, 2005, p. 41). Hesse e Yarak (2018,
p- 201) acreditam que foi Maham Sokoto que fundou a primeira mesquita em Acra.

Com a intensificagao das atividades de evangelizagao realizadas por organizagoes
missiondrias suicas e, sobretudo, inglesas, na primeira metade do século XIX?, ocorreram,
aparentemente, muitas “conversdes”, de maneira que os mugulmanos constituem hoje
uma minoria entre os tabons*. Ha neste grupo alguns poucos catdlicos, mas a maioria dos
tabons segue atualmente um dos ramos do protestantismo, entre os quais se destacam
a Igreja Anglicana, a Presbiteriana e a Metodista. Pertencer a uma dessas religioes
monoteistas nao impede, porém, que a pessoa se dedique a outras praticas religiosas.
Assim, o pastor tabom John Antonio Nelson me relatou que as missas em sua igreja,
a Saint Michael and All Angels Anglican Church, contam nao raro com a presenca de
muculmanos/as que vivem na vizinhanca. Esse pluralismo religioso parece ser de longa
data na regiao e inclui, evidentemente, também a convivéncia com tradicoes religiosas
locais nao monoteistas. Assim, nao ¢ de estranhar que os encontros na Alasha House abram
espaco para diversas manifestagoes religiosas. Sempre ocorrem libagdes para Shango e
dancgas ao “toque de agbe” durante o qual uma ou outra pessoa pode ser possuida pela
divindade; mas tampouco é incomum que num determinado momento alguém puxe um
“hino da Igreja” para logo a seguir o toque de agbe novamente tomar conta do cenario.

Chama a atengdao o modo como identificacdes e pertencimentos sao vivenciados
em toda a regiao, nao somente pelos tabons e gas: pode-se perceber nesses processos
uma dinamica na qual predominam multiplos pertencimentos, sobreposicoes e misturas.
As pessoas falam geralmente mais de uma lingua: as linguas da mae e do pai, que nao
raro sao diferentes, a lingua predominante na regiao (frequentemente, o twi, amplamente
difundido e que funciona quase como uma espécie de lingua franca em boa parte de Gana)
e, eventualmente, uma ou outra lingua de vizinhos com as quais as pessoas convivem
ou tém convivido durante algum tempo — além disso, a maioria que reside em cidades
domina o basico da lingua inglesa. Nao ¢ incomum encontrar pessoas casadas que
frequentam igrejas diferentes; ha, inclusive, casamentos entre cristaos e mugulmanos.
Em principio, a estrutura de parentesco dos gas segue a regra da patrilinearidade.

*7Zimmermann (1858, p. 283), missionario alemao e linguista responsavel pela elaboracao do primeiro dicionario e da
primeira gramatica da lingua ga, anotou: “Portuguese black emigrants from the Brazils, now living in Akra or Ga were
generally Mohamedan”.

8 Diversas entidades religiosas enviadas da Europa atuaram na regiao: a Missao Basileia, a Sociedade Missionaria de
Londres, a Sociedade Missionaria Wesleyana e a Sociedade Missionaria de Edimburgo.

* Chama a atencao o fato de, mesmo batizados numa igreja crista, os tabons manterem frequentemente, além de um
nome cristdo, um nome muculmano (Amakye-Boateng, 2017, p. 45).

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

17




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

Este fato nao impede, porém, que diversos “nao tabons” que vivem na vizinhanca
participem ativamente de eventos, reunioes ¢ festas do grupo e cumpram fungoes
importantes. Um dos papéis centrais durante a execugao de encontros e festas, o do
agbetse, ¢ executado por uma pessoa que, estritamente, nao ¢ tabom, ja que a mae de Eric
Morton, que era do cla Nelson e foi criada na Alasha House*’, casou-se com um homem
ga, que nao era tabom*'. Esta maleabilidade nao significa, porém, que o pertencimento
—ou nao — a uma das linhagens histdricas tabons nao tenha importancia no cotidiano
dos tabons: em momentos de conflito, ele pode ser lembrado e tornar-se essencial na
escolha de alguém para ocupar determinado cargo.

J& durante minha primeira estadia, em margo de 2023, pude verificar que a pratica
dos gas e de outros grupos etnolinguisticos da regiao de incorporar pessoas de fora por
meio da atribuicao de um nome (ou até um titulo) existe também entre os tabons.
Depois de poucas semanas de convivéncia com os tabons, meus interlocutores principais,
entre eles Eric Morton, comunicaram-me que queriam me dar um nome tabom. Num
primeiro momento pensei que se tratasse de uma brincadeira, mas, como insistiram,
fui entendendo que se tratava de um convite que nao podia rejeitar. Havia, sem dvida,
uma motivacao monetdaria mais imediata para a realizacao desta pequena festa que foi
efetuada no patio da Brazil House*. Tive, evidentemente, de assumir todos os custos da
cerimoOnia, 0s quais englobavam o pagamento dos musicos, bebidas (incluindo o gim
para a libagao), algumas poucas comidas e as roupas especiais que usei durante o evento.
Ao mesmo tempo, todo o entorno deste pequeno ritual nao deixa de refletir também
um padrao de relacionamento com “pessoas de fora” que, de certo modo, busca afirmar
lacos e induzir os “batizados” a se comprometer com certas causas importantes para a
comunidade®.

Nas minhas diversas conversas com pessoas da comunidade, percebi que nem todos
os tabons cultuam Shango; ha aqueles que preferem manter distancia desses rituais.
A rejeicao da participagao nos rituais dedicados a Shango (por exemplo, libacao) pode ser
percebida sobretudo entre aqueles que aderiram a uma pratica mais “ortodoxa” de uma
das religides monoteistas e entre uma pequena parcela de tabons de “classe média” em

“Na casa Alasha convivem pessoas que ndo fazem parte da linhagem Nelson. Sao inquilinos que alugam quartos no andar
de cima; o aluguel pago serve como fonte de renda para a familia Nelson.

“'Embora, a rigor, apenas os descendentes na linhagem masculina pertencam ao cla segundo a regra patrilinear de
descendéncia, sua aplicacao parece ser flexivel. Nesse sentido, a pessoa que ensinou Eric Morton a tocar o agbe também
nao era, stricto sensu, tabom. Além disso, um dos jovens tocadores de tambor que costuma atuar ao lado do atual agbetse
¢ de origem fante. O linguista do grupo, outra fungao importante, tampouco é tabom, mas dadeban, ou seja, pertence
a um grupo ga dentro da estrutura tradicional de Otublohum.

42 Esta outdooring ceremony foi inserida numa sessao de agbe e contou com a presenca do pastor tabom John Antonio Nelson
e um eminente representante da comunidade ga, major Amarkai Amarteifio, que ja ocupou o cargo de ministro de
juventude e esporte na década de 1980.

4 Criar titulos para comprometer uma pessoa tida como influente ou poderosa é uma pratica comum em diversos grupos
da regido. No caso de Gana, no inicio do novo milénio, o nimero de empossamentos (enstoolment) de estrangeiros em
cargos de nkasohene ou nkosohemaa — *“chefes de desenvolvimento” — cresceu. O cargo de nkosohene foi criado em 1985
pelo lider akan Asantehene, Otumfuo Opoku Ware 11, para promover projetos de desenvolvimento na regiao de Kumasi
(Bob-Milliar, 2009, p. 541). Mas houve enstoolments de estrangeiros, negros e nao-negros, ja antes da criagao deste cargo.
O primeiro branco a ocupar um cargo de chefe desse tipo foi Roland James Moxon em 1963; ele chegou a Gana como
administrador colonial e se tornou amigo e conselheiro do presidente Nkrumah. A expectativa dos ganeses é que esses
“chefes” se envolvam em iniciativas que beneficiem as comunidades locais. Nao me parece improvavel que estratégias
e praticas de relacionamento como essas tenham influenciado a criagao do cargo de “0ga” no candomblé da Bahia e
tenham favorecido a incorporagao de pessoas nao brancas nas comunidades de culto ja no século XIX.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

18




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

ascensao. Assim, o atual tabom mantse, Nii Azumah V, batizado na Igreja Presbiteriana,
parece ter uma relacao ambigua com Shango, que envolve tanto respeito quanto temor.
Como muitos outros tabons, Nii Azumah acredita que Shango nao somente garantiu o
retorno dos ancestrais, mas foi também responsavel pelo enriquecimento dos recém-
chegados. “Por menor que fosse o trabalho, o Xangd dava dinheiro [...]”, disse ele numa
entrevista concedida ao pesquisador brasileiro Marco Aurelio Schaumloeffel (2008, p. 86).
Admitia também que tinha medo das praticas religiosas em torno desta divindade, ao
mesmo tempo que nao duvidava da forca de Shango para curar doentes e do seu poder
de punir pessoas que porventura o desafiassem (Schaumloeffel, 2008, p. 92, 93). Ja para
muitos tabons que vivem em Otoblohum, Shango parece ser um companheiro constante
de suas vidas; nos mais diversos momentos — seja em situacoes descontraidas numa roda
de amigos seja em caso de doenga ou perigos iminentes — costumam invocar a divindade,
fazendo pingar algumas gotas de gim ao chao em reveréncia a ela (libacao). Em situacoes
mais sérias, que exigem cautela ou provocam sensacoes de incerteza e inquietagao, a
libacao costuma ser acompanhada por rezas*.

Shango ¢ visto pelos tabons como deus do trovao que — assim se comenta — tem a
capacidade de se transformar numa serpente. As vezes, aparece as pessoas em pleno
dia, como um relampago ou uma luz intensa sobre um telhado, e as vezes as criangas o
veem deslizando como uma cobra pela rua, contou-me Zorkey Nelson em uma de nossas
conversas. As comidas preferidas Shango sao macas, uvas, bananas, mel e doces em
geral; além disso, ele também aprecia Florida Water, uma dgua perfumada local, vinho,
gim, ouro ¢ incenso. Alguns comentam ainda que Shango detesta sangue e sujeira. Aqui
também, como na Iorubalandia e em muitos outros lugares afrodiaspdricos, as cores
preferidas por esta divindade sao o branco e o vermelho. Diferentemente do Brasil e
da Nigéria, porém, as narrativas dos tabons a respeito de Shango carecem de um corpo
mitol6gico mais amplo e elaborado; tampouco hé lembrangas de outras divindades de
origem iorubana (orixas). Quando os tabons falam de Shango, destacam geralmente sua
forca e seu poder, sobretudo a capacidade de trazer dinheiro e, desta forma, enriquecer
as pessoas. Sendo Shango associado a todo tipo de forca, inclusive aquela usada em lutas
mundanas e acoes bélicas, ha ainda algumas pessoas que afirmam ter Shango ajudado
0s ancestrais a combater, com sucesso, 0s axantes, rivais historicos dos gas, e que este
fato teria possibilitado a aceitacao e insercao dos tabons no Estado ga.

Aligagao de Shango com o povo e a cultura iorubanos nao é desconhecida dos tabons;
no entanto, a referéncia a esta divindade implica sempre uma rememoragao ¢ comemoragao
da “origem brasileira” dos ancestrais do grupo. Esse fato ficou evidenciado também
nos comentarios orgulhosos que Eric Morton (apud Diaz, 2016, p. 70) fez apos visitas a
terreiros de candomblé no Recdncavo Baiano. “He [Shango] comes from Brazil but now
resides in Accra with us. What I saw about Shango and his house (Candomblé shrines)

“ Alguns tabons cultuam, além de Shango, outras divindades/espiritos que sao conhecidos na regiao. Ha, inclusive, um
sacerdote da familia Nelson ligada a Alasha House que tem na sua casa em Chorkor (um bairro de pescadores que faz
parte da Grande Acra) um altar que abriga uma grande quantidade de espiritos. Boa parte dos espiritos assentados aqui
— entre eles, Tigali ou Tigare ¢ Mami Wata — sao também venerados por outros grupos etnolinguisticos vizinhos, tais
como os gas, axantes, fantes e ewes. O fato de 14 se encontrarem também pequenas estatuetas de anjos (chamadas pelo
sacerdote de “Los Angeles”) lado a lado com uma figura de bronze do Benim aponta para dindmicas, fluxos e logicas
de incorporacao que marcam tanto as relagdes entre seres humanos quanto as estabelecidas com seres espirituais.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

19




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

during my stay in Bahia [Juli 2016] proves that Shango is not from here. He is from
Bahia, Brazil”. Com essa viagem, que fazia parte de um projeto apoiado pela embaixada
brasileira em Gana e realizado sob a coordenacao do etnomusic6logo colombiano Diaz*,
Eric Morton conseguiu realizar um sonho antigo, o de “voltar ao Brasil”*¢: durante trés
semanas conviveu com representantes da comunidade negra local de Salvador e do
Reconcavo Baiano, sobretudo com pessoas ligadas ao mundo do candomblé, e trouxe
de 14 um pequeno bastao de latdo que usa agora em momentos ritualisticos*’. Nao ha
davida de que essa experiéncia transatlantica deu um novo impulso para os cultos em
torno de Shango na comunidade tabom*.

As relagoes da comunidade tabom com Shango passaram por diferentes fases. Uma
tradicao oral relata que, apés a chegada em Acra, Shango foi inicialmente acolhido na
Scissors House, em que era cultuado e creditado como responsavel pelo enriquecimento
da comunidade. No entanto, anos depois, os lideres tabons decidiram repassar a
divindade a uma familia ga, os Quarcoopome, residentes perto da Alasha House, que
ja mantinham estreitas relacdbes com os tabons — inclusive por meio de casamentos.
Ha varias versoes sobre as razoes dessa decisao. Uma sugere que o enriquecimento dos
tabons gerou comportamentos socialmente “inadequados”, estigmatizando o grupo. Para
livrar-se do estigma, os lideres optaram por renunciar a divindade, lancando-a ao mar.
Os Quarcoopome, cientes dos beneficios de venerar Shango, solicitaram permissao para
adota-lo, e os tabons consentiram. Outra interpretagao aponta para a forte influéncia do
cristianismo, que havia penetrado profundamente na comunidade. Apds essa decisao, o
culto a Shango passou a ser conduzido pelo chefe da familia Quarcoopome, que passou
a cultua-lo em sua prépria casa (Amakye-Boateng, 2017, p. 49, 50)*. Em uma conversa
recente, o brafo Zorkey Nelson compartilhou mais detalhes sobre o retorno de Shango
aos tabons. Ele também atribui a conversao ao cristianismo a razao pela qual os tabons
repassaram Shango aos Quarcoopome, mas nao sabe exatamente quando isso ocorreu.
Zorkey acrescentou que, cerca de 30 anos atras, Shango se manifestou nele e, logo ap6s
ter recebido a divindade, foi levado a casa dos Quarcoopome para realizar um ritual de
banho. Mais tarde, um filho e uma filha de Zorkey também receberam a divindade em
festas familiares, mas foi com sua irma, Lekia, que Shango deixou claro seu desejo de
retornar aos tabons.

“Dois produtos interessantes surgiram dessa experiéncia: a edigao de um livro (Tabom Voices: A History of the Ghanaian
Afro-Brazilian Community in their Own Words, 2016) e um video intitulado Tabom na Bahia (2017).

1 Nao foi um acaso que Eric Morton tenha sido escolhido para esta viagem. Ele atua como uma espécie de “relagoes-
publicas” dos tabons, ja que gosta de receber turistas e de atender pesquisadores; quando caminha pelo bairro, nao
raro usando uma camisa da selecao brasileira, ¢ frequentemente cumprimentado pelas pessoas com a palavra “Brazil”.

“7Na casa I1é Axé Oju Onire, localizada em Santo Amaro, Eric recebeu de pai Pote o nome ritualistico “Baba Ogum Onire”
(Diaz, 2016, p. 99).

* Como outros momentos que impulsionaram o fortalecimento de uma identidade brasileira entre os tabons poderiamos
lembrar as relagdes amigaveis com o embaixador negro Raimundo Dantas na década de 1960 e a realizacao do projeto
“Casa Brasil”, que contou, mais uma vez, com o apoio do governo brasileiro, na década de 2000. Tampouco devemos
desconsiderar a hipétese de que a convivéncia com pesquisadores brasileiros (minha pessoa incluida) tenha instigado
os interlocutores desses estudiosos a rememorar e cultivar suas narrativas identitarias relacionadas com “suas origens
brasileiras”.

4 Schaumloeffel (2008, p. 93) menciona uma entrevista em que Nii Azumah V, chefe tabom, afirmou que Shango permaneceu
na First Scissors House até a cristianizacao da maioria do grupo.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

20




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

Em outra entrevista com dois senhores tabons sobre o tema Shango, um vizinho
da casa fundadora da casa matriz Quarcoopome (family house) mostrou-me um escrito
elaborado por um familiar desse cla, que coloca em questionamento as narrativas tabons.
Dois curtos textos, intitulados “History of the Quarcoopome Family” e “A Short History
of Shango at Atukpai, Accra”, buscam explicar como a familia, supostamente originaria da
atual Nigéria, se estabeleceu em Acra e trouxe de 14 0 agbe e a divindade Shango. O texto
afirma que o fundador da linhagem, Nii Okutu Quarcoopome, um ioruba nascido em
Calabar em 1824, migrou para a Costa do Ouro com dois filhos, um grupo de tocadores de
tabom e dancarinos, trazendo consigo os tambores agbe. Em Acra, realizaram apresentagoes,
entretendo o publico com “atos magicos, como carregar um pote com fogo ardente sem
se machucar, engolir objetos como facas e garrafas quebradas sem qualquer problema”.
O texto também comenta que um dos filhos de Nii Okutu, Nii Lante Quarcoopome, que
se tornou lider do grupo de tocadores e mudou seu nome para Nii Agbe-Lante, costumava
tocar com os tabons “que também estavam interessados em tocar o tambor agbe”. Apos
sua morte, sua meia-irma, Naa Mantenye Manaa Quarcoopome, assumiu a lideranca do
grupo. “Ela era uma bela cantora de cangdes iorubas”, destaca o documento. Apds seu
falecimento, ninguém entre os Quarcoopome parece ter se interessado em continuar a
tradigao. “O tambor Agbe estd, desde entao, sob a custddia do povo tabom. Atualmente, o
povo tabom ensina o tambor Agbe no Centro Cultural da Universidade de Gana, em Legon'".

A narrativa sobre a origem do culto a Shango em Acra segue da seguinte forma:
o filho mais velho de Nii Okutu Quarcoopome (que teve 20 filhos com 6 mulheres
diferentes e faleceu aos 92 anos), Ataa Kyei, descrito como “herbalista”, trouxe Shango
de uma viagem a Calabar para Acra. L4, iniciou tratamentos por meio de rituais a
essa divindade, curando uma variedade de doencas, com destaque para a esterilidade
feminina, o que lhe conferiu grande popularidade. Essa tradicao foi continuada por seu
filho, Nii Odartey Quarcoopome, “um professor profissional”. Durante o festival anual
de Shango, as pessoas se reuniam para tomar banhos de ervas, pedindo protecao para
seus descendentes. Entre as familias que mais buscavam a ajuda de Shango, estavam os
membros da familia Quarcoopome e os tabons, incluindo o alfaiate e chefe Nii Aruna
e Nii Alasha Senior. A narrativa se encerra com a mencao a data de falecimento de Nii
Odartey, em 1942, sem, no entanto, indicar uma eventual transmissao do culto de Shango
para os tabons>.

O pesquisador Schaumloeffel (2008, p. 93), que trabalhou durante dois anos, entre
2003 e 2005, como professor de Lingua Portuguesa na Universidade de Gana, relata que,
durante sua estadia em Acra, os Quarcoopome promoviam rituais de Shango duas ou trés
vezes ao més, além de outros encontros peridédicos aos sabados. Apds a morte do /ead
of house, as sessoes regulares deixaram de ocorrer. No entanto, Shango continua sendo
cultuado durante as reunioes mensais do cla Quarcoopome na sua family house — tive
a oportunidade de assistir a uma delas —, bem como em uma celebragao anual maior,
realizada uma semana ap0s o festival Homowo>'. Entre os tabons — que hoje ja nao mantém

0 Os textos sao assinados por Ebenezer Essiel Odartei Quarcoopome, que se identifica como bisneto de Ataa Kyei e neto
de Nii Odartey Quarcoopome. E provavel que tenham sido escritos em 2013 ou pouco depois, ja que ambos comegam
com a mengao de que foram lidos pela primeira vez durante uma reuniao familiar no patio da All Saints Anglican
Church, no bairro Adabraka, ao norte de Jamestown.

'O Homowo ¢ um importante festival tradicional do povo ga, celebrado entre agosto e setembro, marcado por dangas,
rituais e partilha de alimentos para afastar a fome e agradecer pela fartura da colheita.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

21




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

muitos contatos com os Quarcoopome —, ha dividas quanto a permanéncia de Shango
na casa fundadora desse cla. Segundo suas narrativas, Shango saiu de la e atualmente
reside em um comodo do sobrado Alasha, espaco em que a sacerdotisa Lekia realizava
seus trabalhos religiosos.

5 Lekia

Georgina Lekia Nelson morava na casa Alasha ¢ ja tinha seis filhos quando algumas
coisas na sua vida pareceram sair dos trilhos. Como tantas outras mulheres, trabalhava
como vendedora de alguns poucos produtos no bairro, sé que comecou a perceber que ja
nao conseguia vender quase nada. Numa entrevista concedida a Akwetteh (apud Diaz,
2016, p. 65-66), contou que, um belo dia, uma pessoa descrita por Lekia como “profeta”
disse-lhe que havia alguém postado em frente a seu ponto de venda que bloqueava seu
negocio. Chegando em casa, Lekia caiu no choro. Nos dias seguintes, perambulava pelo
bairro, parando em casas de parentes e de vizinhos, sem se dar conta do que estava
fazendo. Diante desta situacao, sua familia tentou descobrir a razao destes disttrbios
e concluiu que por tras deles havia um chamado da “divindade de nossos ancestrais”.
Sendo seguidora da fé mugulmana, Lekia buscou amparo primeiro numa mesquita e
depois numa igreja, mas seus pedidos de ajuda foram ignorados pelos respectivos lideres
religiosos. Nao demorou muito e Shango se manifestou, alertando Lekia que deveria
aceita-lo, caso contrario as vidas dos seus filhos correriam risco.

Foi assim que Lekia concordou em submeter-se a um longo processo iniciatico®.
Disseram-lhe que ele duraria por volta de 12 meses, mas acabou se estendendo, de fato, a
quatro anos. Lekia foi levada a uma casa na vizinhanca (Okudjan) em que vive a sacerdotisa
(woyoo) ga Donkor. Donkor ¢ especialista na formacao de sacerdotes e sacerdotisas que
se dedicam a cultos em torno de espiritos e divindades tidas como “estrangeiras”. Lekia
era a décima pessoa a ser iniciada por Donkor e, por isso, ficou conhecida também pelo
codinome “number 10”, o qual seria lembrado posteriormente, inclusive nos cartazes
que comunicavam a sua morte>,

Depois de ter passado cerca de um ano na casa Okudjan, Lekia foi levada a um lugar
distante, um lugarejo no norte da Grande Acra, onde ficaria reclusa durante mais trés
anos. L4, aprendeu a lidar com as forcas espirituais, inclusive com o objetivo de promover
curas, o que exige, entre outras coisas, um profundo conhecimento sobre as propriedades
de folhas e ervas. Lekia contou com orgulho que neste local de reclusao foi visitada pelo
tabom mantse e pela Rainha-Mae (Diaz, 2016, p. 69), fato que aponta também para a
importancia que a comunidade tabom comecava a dar a esta primeira iniciacao de uma
sacerdotisa de Shango apds o retorno da divindade a casa Alasha.

>2Posteriormente, Lekia (Diaz, 2016, p. 65) caracterizou sua experiéncia e vivéncia religiosa com as seguintes palavras:
“I'was a Muslim but now I am with the Old Man”, referindo-se, assim, aos seus lacos espirituais que criou com Shango.
De acordo com o agbetse Eric Morton, Lekia foi a primeira sacerdotisa de Shango na comunidade tabom, nao havendo
antes dela nenhum outro especialista religioso dedicado exclusivamente a essa divindade. Observei que, na auséncia
de um sacerdote ou sacerdotisa, o agbetse tem assumido a execugao de varios pequenos rituais.

>>Devido a importancia dada a passagem do mundo terreno para o mundo dos espiritos ancestrais, veem-se em todo o
pais cartazes que anunciam falecimentos e funerais nas fachadas das casas.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

22




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

Finalmente, no dia 27 de junho de 2014, Lekia foi reconduzida a Alasha House,
onde se deu a festa puiblica de sua posse como sacerdotisa (woyoo), um importante
evento detalhadamente documentado pelo etnomusicélogo Amakye-Boateng. A parte
ritualistica comecou a ganhar forma a partir do momento em que o agbetse fez a primeira
libacao, convidando os ancestrais a participar da cerimoénia. Em seguida, a comunidade
respondeu com amen a uma oragao de louvor a Jesus Cristo. Depois Lekia, sentada
num banco cerimonial (stool), vestida de branco e adornada com colares e braceletes,
recebeu da mao de Donkor um pequeno sino, chamado de nawa. O recebimento deste
simbolo de poder espiritual consagra a iniciacao de uma nova sacerdotisa. Ao longo
da cerimoénia, Lekia apresentou-se ao publico ainda de trés maneiras diferentes. Num
primeiro momento, recebeu Shango, fato muito comemorado pelas pessoas presentes.
Depois de ter conversado, por meio do corpo de Lekia, em lingua inglesa, com as pessoas,
Shango pediu para se retirar, para “ir ao Brasil, o lugar de onde vim” (“am going to Brazil,
that’s where I come from”, apud Amakye-Boateng, 2017, p. 66). Os anciaos atenderam
ao pedido da entidade de trocar de roupa e, quando Lekia, novamente incorporada por
Shango, voltou do seu cdmodo, ela/ele se apresentava como uma cobra arrastando-se
no chao. Quando Lekia saiu pela segunda vez do quarto, incorporava um ancestral que
caminhava entre as pessoas presentes segurando uma bandeja, vendendo migangas.
Jana sua terceira e tltima aparicao, Lekia se vestia da maneira como os tabons imaginam
que a primeira geracao dos seus ancestrais chegou a Acra: num primeiro momento,
“representava” um homem de época, usando um terno cinza escuro listrado, um chapéu
da mesma cor e também uma gravata; num segundo momento, trajava um longo vestido
feminino, ostentando, na sua cabega, um vistoso chapéu (Amakye-Boateng, 2017, p. 71).

Nos anos seguintes, Lekia se tornou uma sacerdotisa reconhecida e muito procurada
nao somente por pessoas tabons, mas também pelos vizinhos, entre os quais a maioria
se diz crista ou muculmana. As sessoes de Shango ocorriam as sextas-feiras, ja que Lekia
dizia ser a sexta-feira o dia dessa divindade. As pessoas atendidas por Lekia, ou melhor,
por Shango manifestado nela, buscavam ajuda para os mais diversos problemas: vinham
em caso de doencas cronicas, por causa de dificuldades financeiras ou ainda para resolver
um caso de relacionamento amoroso. Shango se comunicava em inglés e recebia como
pagamento pelos seus servicos gim, vinho e outras coisas que apreciava, além de dinheiro.
No final do ano de 2022, toda esta rotina espiritual que ocorria no compound Alasha teve
um fim abrupto. Lekia, que sofria de hipertensao, teve um derrame e acabou falecendo
no dia 4 de novembro daquele ano.

Nos meses seguintes, comegaram as conversas sobre a organizacao do funeral
da sacerdotisa falecida. Em se tratando de uma personagem de destaque dentro da
comunidade, havia um consenso de que os ritos teriam de ser executados com o maior
zelo possivel. A passagem do mundo terreno para o lado dos espiritos ancestrais € tratada,
em toda a regiao, como um assunto muito importante e sério. Em diversas reunioes ao
longo do ano de 2023, as discussdes no patio da casa Alasha giravam em torno do assunto.
As conversas, das quais presenciei algumas, eram, nao raro, acaloradas, ja que envolviam
o tema dinheiro: quem podia ou, melhor, devia contribuir com quanto. Os custos foram
aumentando diariamente, ja que era necessario pagar cerca de oito dolares por cada dia
em que o corpo de Lekia permanecia no necrotério (Korle Bu Mortuary) dentro de um

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

23




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

frigorifico. Somente no final do ano de 2023, foi fixado, finalmente, o dia 18 de janeiro de
2024 como data do funeral.

Dias antes do evento anunciado, as pessoas se encontravam na Alasha House, preparando
tudo que era necessario para as cerimonias. As discussoes em torno de dinheiro ressurgiram
e eclodiram quando as cinco sacerdotisas convocadas para executar os ritos junto ao corpo
da defunta protestaram veementemente, ja que contavam com um pagamento bem superior
ao que a comunidade podia pagar. Dirimida esta controvérsia, os presentes se dedicavam,
mais uma vez, as cantigas e dancas que acompanham o toque de agbe. Num determinado
momento, Shango se manifestou, incorporando primeiro numa mocga e logo a seguir no
brafo Zorkey. O fato de a jovem, que, alias, também se chama Lekia e pertence igualmente
a linhagem Nelson, ter recebido Shango neste momento pode ser um sinal. Mas ninguém
sabe se a sacerdotisa falecida terd um sucessor ou uma sucessora e quando. O que se sabe
é que Shango decidird sobre este assunto e serd a sacerdotisa Donkor que confirmara ou nao
se a pessoa foi de fato escolhida pela divindade. Apds ter se movimentado durante algum
tempo, com passos rapidos, no meio do patio, a jovem Lekia e Zorkey, ainda possuidos por
Shango, sairam pelo portao da frente do compound. Antes de retornar novamente a Alasha
House, caminharam, acompanhados por alguns membros da familia Nelson, até a casa da
familia Quarcoopome, reconhecendo, assim, a ligagao entre as duas casas sobretudo no
que diz respeito ao culto a Shango.

Na véspera do primeiro dia das cerimonias, os lideres decidiram adiar o evento mais
uma vez por uma semana. Ouvi diversas explicacdes para este adiamento. E provavel que
um motivo tenha sido a aposta de poder arrecadar mais dinheiro se se esperasse mais sete
dias. Foi assim que somente na sexta-feira seguinte o corpo de Lekia seria retirado do
necrotério e transportado numa ambulancia para a casa Alasha. Era perto da meia-noite
quando a ambuladncia, com a sirene ligada e dirigindo em baixa velocidade, entrou no
bairro de Jamestown. A frente e atrds do carro caminhava um grande ntimero de pessoas.
Ouviam-se tambores e rojoes. Vdrias pessoas cantavam e dan¢avam; um pequeno grupo
recebia espiritos, e, no meio dele, andavam mulheres com os seios descobertos. Finalmente,
apos ter atravessado todo o bairro, o corpo foi retirado da ambuladncia e carregado numa
esteira para a casa Alasha.

O dia seguinte comecou com mais uma sessao de agbe**. Os tocadores, posicionados
numa extremidade do estreito patio interno, iniciaram o toque enquanto parentes e amigos
da familia Nelson chegavam, criando-se assim um ambiente descontraido. As pessoas
entoavam cantigas em iorub4, algumas se levantando de tempos em tempos para dancar em
frente aos tambores, depositando dinheiro numa bacia plastica colocada no chao. Atras dos
tocadores, encostado na parede, estava o head of house, Nii Alasha 111, observando o cenario,
quase sempre com o celular na mao, de tempos em tempos conversando com alguém.

Enquanto isso, num espago reservado no fundo do casarao, o grupo das sacerdotisas
contratadas (as quais tinha se juntado também um sacerdote masculino) fez os devidos
ritos, preparando o corpo da defunta. Depois elas se dirigiram a porta do comodo de Lekia
que tinha ficado trancada desde sua morte. O ato de abrir a porta foi inserido num ritual que
envolvia libagdes e o sacrificio de uma galinha branca. O fato de a galinha ter caido morta
ao chao pelas suas costas indicava que Shango aceitou as oferendas. Ja era noite quando o

>4 Eric Morton, o agbetse, considera a Alasha House como “sede” de agbe, ja que a maioria dos tocadores tem relacdes de parentesco
com esta casa (Diaz, 2016, p. 85).

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

24




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

corpo de Lekia foi exposto numa extremidade do patio, ao lado do comodo da sacerdotisa,
de maneira que todo mundo que entrava no compound podia vé-lo. Vestida numa roupa de
tons azul-claro e branco, usando um chapéu (estilo kufi) com as mesmas cores e decorada
com diversos colares e braceletes, Lekia estava sentada numa cadeira diante da qual se
encontrava uma mesinha, oferecendo-lhe um rico jantar. As pessoas se aproximavam dela,
inclusive para tirar fotos com ela, e Eric resolveu colocar nas maos de Lekia, vestidas com
luvas brancas, o bastao de Shango que ele tinha trazido da Bahia.

Em frente ao sobrado, mais de 200 pessoas aguardavam abaixo e em torno de um toldo
branco pelo inicio do “programa noturno”. Um grupo ga contratado fazia uma espécie de
performance que incluia toque de tambores (tipo diferente daqueles usados para o agbe),
dancas e incorporagdes. O professor Amakye-Boateng, um bom conhecido da comunidade
ja que tinha feito um estudo etnografico sobre o processo de iniciacao de Lekia, compareceu
com dois estudantes, participou de uma curta apresentacao de agbe (desta vez, para um
publico maior) e depois projetou, numa grande tela, para publico presente fotos de Lekia
que ele tinha tirado ao longo de sua pesquisa. Foi mais um momento em comemoracao
¢ homenagem a sacerdotisa. Em contraste com a numerosa participacao das pessoas do
bairro em varios momentos das festividades, notei a auséncia de representantes dos outros
mencionados 17 wes (clas) tabons. Nenhum dos parentes que residem em areas mais nobres
da cidade compareceu. Uma presenca bem-vista pelos Nelson foi a visita do /ead of house de
um cla ga, chamado Nunoo, que mora na vizinhanca do casarao Alasha.

No domingo, dia 27 de janeiro, ocorreria o enterro em si. Seguindo uma tradigao
muito disseminada em Gana, todo mundo aparecia naquele dia em trajes com estampas
nas cores preto e branco®. De manha, o ntcleo familiar se reuniu mais uma vez no patio do
compound ao toque de agbe. Num determinado momento, todo mundo subiu as escadas para
se dirigir a um quarto nos fundos deste velho prédio que tinha sido transformado numa
espécie de recinto para velorio. As paredes de madeira podre tinham sido encobertas com
cortinas branquissimas, e, no meio deste comodo, jazia o corpo de Lekia, desta vez vestido
todo de branco, em cima de uma espagosa cama coberta de leng¢6is brancos. Parecia um
lugar celestial. Mais uma vez, o agbetse fez suas oragoes juntamente com o ritual da libacao,
lembrando que Lekia era a “ntimero 10", sacerdotisa de Shango que veio da Bahia, do Brasil.
Depois, os familiares mais proximos de Lekia comecaram a dancar, dando voltas em torno
da defunta, cantando o chamado Viva Viva Song. Havia panos colocados nas suas cabecas,
sugerindo que carregavam objetos que deveriam acompanhar Lekia na sua volta ao Brasil.
E o momento em que um prato foi quebrado em cima do corpo da defunta marcou o inicio
da passagem do mundo terreno para o mundo dos espiritos ancestrais.

Antes de o corpo ter sido finalmente colocado no caixao, os filhos e filhas de Lekia
cairam no choro ritual e foram consolados por parentes. O caixao, que tinha sido adornado
na sua parte superior com duas grandes bandeiras do Brasil e também com uma espada,
representando o poder espiritual da sacerdotisa, foi postado no meio do patio e recebeu
novamente libagdes e oragoes. Um grupo de jovens se prontificou a levantar o caixao
para leva-lo em procissao pelo bairro. Mas, antes disso, o brafo cumpriu sua funcao de

°>Em toda a regiao, as cores branco, preto e vermelho apontam para forcas simbélicas muito marcantes que continuam sendo
afirmadas e vivenciadas nos diversos eventos festivos: se, para os gas, preto (ediy) indica pesar e luto e a cor branca (eyen)
representa vitdria, pureza, alegria e celebragao da vida, o vermelho (efsuru) sinaliza perigo, amor, orgulho, cuidado, mas
também bravura, agressividade, determinacao.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

25




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

sacrificar com um facao um cabrito no centro do patio da Alasha House. Durante mais de
uma hora, um séquito seguiu o caixao, cantando e dangando, as vezes em ritmo de corrida,
acompanhado pelo toque de tambores e disparos de rojoes. Na frente andava, com passos
largos e acelerados, o brafo Zorkey, agitando a bandeira do grupo. A bandeira é mais um
indicio do papel importante que o Isla tem tido na histdria dos tabons: no centro dela, sobre
um fundo verde, brilham uma meia-lua e uma estrela branca®. Durante a caminhada pelo
bairro, o cortejo parava em frente a diversas casas, fazendo reveréncias a lugares e pessoas
caras a defunta e aos tabons. Um desses pontos foi a casa em que a mae de Lekia vivia
(aqui, mais uma galinha foi sacrificada), outro a Brazil House.

Ja estava anoitecendo quando as pessoas se espremeram em diversos veiculos para
seguir o corpo de Lekia ao seu ultimo destino, o Agege Cemitério no bairro Dansoman®’.
Um grupo de pessoas, porém, ja reduzido, mas ainda vibrante, estava 14 presente quando o
caixao foi arrastado para a vala de cimento. Mais uma libacao, mais uma oracao proferida
pelo agbetse e mais uma salva de rojoes. Rapidamente as por¢oes de terra jogadas pelas
pessoas postadas em torno do timulo comegaram a cobrir as duas bandeiras postas em
cima do caixao, encerrando-se assim a parte ritualistica do enterros.

6 Algumas Palavras Finais

As vivéncias passadas e contemporaneas dos tabons sao mais um exemplo das dinamicas
e redes que se desenvolveram entre as sociedades africanas e comunidades diaspéricas.
Tal como os agudas e amards, os tabons constituem, sem ddvida, um caso peculiar entre
aquelas populagoes as quais Gilroy atribui a emergéncia do chamado Atlantico Negro.
Sao descendentes de africanos que “retornaram” de um contexto diaspdrico (Brasil)
para a Africa, onde cultivariam, mais uma vez, uma identidade diaspérica. Os tabons
compartilham muitas experiéncias de outras populacoes afrodiaspoéricas; no entanto, tém
adotado também praticas, costumes e posicionamentos que nao se ajustam facilmente ao
enquadramento tedrico criado por Gilroy. A énfase deste autor a uma identidade negra
transnacional compartilhada desvia o foco da diversidade das sociedades africanas e suas
dindmicas locais, incluindo rivalidades. Embora essa énfase se justifique por um poderoso
projeto politico de combate ao racismo, ela acaba por ocultar disputas e conflitos, e evita
confrontar-se com posicionamentos identitarios e diversas “complexidades” nas praticas
culturais que nao se alinham ao modelo proposto.

°¢Na bandeira sao escritas as palavras Tabon People e Olulukow Omogidi agdon. De acordo com uma explicacao dada a Schaumloeffel
(2008, p. 128, 129), olulukolu era uma espécie de grito de guerra bradado pelo rei tabom, e a resposta dada em ioruba pelos
seguidores, amogidiagho, significaria algo como “as pessoas fortes prestarao atengao ou escutarao”.

°7Lékia deveria, em principio, ter sido sepultada no Cemitério da Familia Real dos Tabons, localizado dentro do Ga Mantse
Ankrah Royal Cemetery, onde sao enterradas as figuras mais importantes da comunidade. No entanto, devido a uma disputa
entre duas facgdes gas pelo cargo de Otublohum Mantse, o cemitério esteve fechado por um periodo, o que impediu seu
sepultamento nesse local.

°$ Uma semana apds o enterro, costuma-se realizar o ritual de ardua, que envolve o toque de agbe, rezas e libacoes, com comidas
como fula (painco fermentado e temperado com algumas especiarias), akald (no Brasil chamado de acarajé) e nozes de cola
dispostas em um quarto. O objetivo ¢é oferecer rezas a alma do falecido, que, segundo a crenca, ja ¢ um ser espiritual. Durante
oritual, os participantes fazem pedidos e doa¢oes em dinheiro (salaka), que sao posteriormente levadas a uma mesquita do
bairro. E provéavel que o termo salaka scja derivado da palavra drabe sadagah que significa caridade ou benevoléncia. O nome
desta parte do ritual e a entrega da doagao a uma mesquita revela, mais uma vez, as relagdes de longa data dos tabom com
tradigdes muculmanas. O ciclo se encerra com o ritual Okudjonjor, realizado 40 dias apds o enterro, envolvendo o sacrificio
de uma vaca e celebragdes com comida e libagdes em honra ao espirito do falecido.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

26




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

Nao ha como negar que escravidao e racismo tém tido enorme impacto em ambos
os lados do Atlantico; no entanto, sabemos que estas tragédias humanas nem sempre se
articularam de maneira uniforme (havia, por exemplo, diferentes formas de escravidao na
Africa), nao sdo rememoradas em todos os lugares e contextos do mesmo modo e com a
mesma énfase, e nao ocupam, portanto, sempre o mesmo papel nas construcoes identitarias
elaboradas pelos diversos grupos, promotores dos “dialogos transatlanticos”. Esses sao
fatos nao raro ignorados nos estudos associados a corrente mencionada. Finalizando sua
mais recente obra dedicada a vida de um dos retornados que se tornou poderoso traficante
de escravizados no Benim, Parés discorre sobre a dificuldade de aplicar o modelo analitico
de Gilroy a primeira geragao dos ex-escravizados que decidiram se estabelecer na costa da
Africa Ocidental. Diz ndo ter divida de que Joaquim de Almeida tinha ““dupla consciéncia’
de sobra” e colocava em pratica também a chamada “politica de realizacao*’; o que nao
se poderia encontrar, porém, nas suas acoes e posicionamentos era o que Gilroy descreveu
como “impeto radicalmente emancipatério” sem o qual a almejada “contracultura [da
modernidade]” nao pode germinar (Parés, 2023, p. 300).

Observamos que, no cotidiano dos tabons e outros grupos em Gana, o que predomina
sao multiplos pertencimentos e formas de convivéncia em que a “mistura com o outro” e a
incorporacao de alteridades para o proprio bem imperam sobre o impeto de tragar fronteiras
rigidas em relacao a um outro. Trata-se de dindmicas e forcas sociais que implicitamente
vao de encontro aqueles posicionamentos que buscam consolidar a ideia de pertencimento
a um grupo racial transnacional com o objetivo de reagir as opressoes e discriminagoes
atribuidas a um mundo percebido como branco. Essa ultima estratégia se apropria, de
certo modo, de padroes de inclusao e exclusao vistos pelos cientistas sociais classicos como
decorrentes da emergéncia da “modernidade” responsavel por processos de racionalizacao
e burocratizacao nao somente das relagoes humanas, mas também das ideias referentes
as diferencas humanas; uma tendéncia que, sabemos, desembocou na biologizacao dos
critérios classificatérios sustentados por teses defendidas por cientistas ocidentais, a partir
de meados do século XIX.

Estamos aqui, de fato, diante de modos divergentes de se relacionar com a alteridade, o
que nao exclui a possibilidade de que os dois sejam acionados por um mesmo grupo (ou mesma
pessoa) em distintos momentos ou contextos, na tentativa de adotar um posicionamento
identitario que seja mais adequado aos interesses do coletivo (da pessoa). Nao se pode negar,
porém, que as estratégias de incluir e excluir seguidas pelas diversas populagoes criadoras
dos dialogos transatlanticos sao orientadas frequentemente por diferentes padroes e que
estas logicas tém validades e pesos distintos dependendo de lugares e momentos histéricos
particulares. Trata-se de diferenciacoes internas aos jogos identitarios nao refletidas em boa
parte dos estudos baseados nas premissas da obra de Gilroy. As reflexdes deste eminente
intelectual sobre o Atlantico Negro e o conceito “didspora” trouxe, sem davida, inovacoes
tedrico-metodoldgicas importantes, na medida em que reorienta o nosso olhar para as
redes transnacionais, os dialogos e as multiplas trocas entre os dois lados do Atlantico.

20 termo double consciousness aponta para os dilemas identitarios que, de acordo com W. E. B. Du Bois, 0os negros norte-
americanos enfrentavam numa sociedade marcada pela supremacia branca; com o termo politics of fulfilment, Gilroy busca
enfatizar a forca das comunidades negras diasporicas na implementagao de seus projetos de luta por justica social e por
reconhecimento identitario.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

27




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

E, porém, importante nao perder de vista que as participacdes no Atlantico Negro se deram
e se dao de diversas maneiras.

Podemos lembrar neste contexto as palavras criticas do historiador ganés Essien (2010,
p- 240) quando chama a atengao para a importancia das mobilidades e trocas histéricas entre
as comunidades de retornados que vivem na faixa litoranea: os diversos fluxos materiais
e culturais e, inclusive, a disseminacao de elementos culturais iorubanos na regiao. Essien
documentou diversas histérias de vida que evidenciam multiplos e sucessivos deslocamentos
de “retornados” do Brasil entre Lagos e Acra, frequentemente associados a atividades
comerciais, que, em certos casos, resultaram na formacao de novas relacoes de parentesco.
Essas dinamicas, desenvolvidas no continente africano — referidas por Essien (2014, p. 15,
23) como “migracao reversa”® —, continuam sendo negligenciadas pelas grandes teorias
sobre a “diaspora africana/negra”, ressalta o pesquisador. Ao afirmar que “as multiplas
viagens de retorno eram uma pratica comum entre as comunidades de retornados”, Essien
(2014) questiona de forma incisiva o que ele denomina de “paradigma unidimensional”
predominante nos estudos afro-diaspdricos.

Vimos que ha diversas narrativas sobre a “origem” do culto a Shango entre os tabons e
que as influéncias iorubanas na regiao de Acra resultam de contextos distintos. O ancestral
daqueles Peregrino que hoje se identificam com orgulho como “iorubas” e cujo pai (avo)
foi Head of the Yoruba Community da Grande Acra era, “na verdade”, um fulani que vivia em
Iorin. No entanto, além de se reconhecerem como iorubés, esses descendentes sao também
muculmanos, gas e tabons, e falam, além de ioruba, ga, inglés, hauca e twi. Esse fato reflete
um padrao comum nesta parte da Africa, evidenciando as dindmicas de relacionamento e
a maleabilidade nos processos de inclusao e exclusao.

Além disso, aponta para um momento histérico bem conhecido: com a queda de Oyo,
iniciou-se um amplo movimento de dispersao de populacoes da chamada Iorubalandia®
por meio de escravizacdes em massa, seja para diversas regides da Africa, seja, sobretudo,
para o Novo Mundo. Diversos autores ja destacaram que um senso de etnicidade mais
abrangente parece ter emergido primeiro em contextos diaspéricos, em que pessoas de
diferentes regides da Iorubaldndia se encontravam: os akus em Serra Leoa, os nagds no Brasil
e os lucumis em Cuba. Os multiplos contatos desenvolvidos a partir desses movimentos de
dispersao e reimigragao, conectando os dois lados do Atlantico, teriam sido fatores centrais
para a consolidagao da identidade iorubana contemporanea — motivo pelo qual Matory se
refere aos iorubas como uma “nacao transatlantica” (Matory, 1999, p. 72-103). Talvez seja
apropriado falar, nesse cendrio, de um processo de “iorubanizacao”, analogo a islamizacao
ou cristianizagdo, mas sem um proselitismo explicito baseado em um livro sagrado. O ioruba
tornou-se uma referéncia central em diversas didsporas africanas — basta observar seu uso
como lingua franca entre escravizados e ex-escravizados no Brasil e a presenca marcante
das tradigdes iorubanas em todas as Am¢éricas, onde adquiriram um status de expressao
maxima da africanidade.

0 Escreve Essien (2010, p. 240): “No inicio do século XX, eles [os tabons] se deslocaram para la e para ca entre as comunidades
afro-brasileiras ao redor da Baia de Benim (Benim, Togo ¢ Nigéria) por vdrias razoes que incluiram comércio e visitas a
outros membros da familia ao longo da costa da Africa Ocidental”.

¢'Naquele momento histdrico, ndo existia nem uma lingua nem um povo que se autoidentificasse como ioruba. A palavra
ioruba é provavelmente uma derivacao do termo yariba ou yarba, usado inicialmente pelos haugas para se referirem ao
reino de Oyo e ao seu rei.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

28




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

Matory demonstrou o papel crucial que, nesse processo, tiveram os pastores saros,
originarios da Iorubalandia®’. Foram eles os primeiros a traduzir a Biblia para o iorubé e a
produzir textos sobre os iorubas: ao transcreverem e codificarem a lingua falada, estabeleceram
um “padrao linguistico” e, ao descreverem as tradicoes culturais, construiram um saber sobre
essa realidade. Nesse processo, refletiram-se valores e concepcoes predominantes na Church
Missionary Society of England, influenciados pelos processos de nation-building europeus. A nocao
implicita de que cada povo possuia uma lingua prépria, um territério especifico e crencas
compartilhadas, que fez parte desse conjunto de valores, foi mobilizada posteriormente
em dois contextos: nas lutas contra o colonialismo e nos movimentos protonacionalistas
africanos, de um lado, e, do outro lado do Atlantico, por aqueles que buscavam afirmar sua
africanidade frente ao racismo branco.

Assim, o ioruba e a iorubanidade se disseminaram como fluxos culturais que, devido a
contextos histéricos e trajetérias especificos, penetraram distintos espacos e influenciaram
multiplos processos de autoidentificagdo. Diante dessa complexidade, descobrir qual
narrativa sobre a origem de Shango —a dos Quarcoopome ou a dos tabons — é a mais “correta”
talvez nao seja possivel; mais relevante do que isso, parece-me, no caso da nossa pesquisa,
compreender o contexto das disputas e os significados que essas narrativas tém para cada
grupo. Os tabons sempre viveram em um universo permeado por diversas influéncias
linguisticas e culturais, nas quais o iorubd e a iorubanidade parecem desempenhar um
papel de destaque ha muito tempo. Para muitos deles, a devogao a Shango tornou-se um
elemento identitario central que os conecta ao Brasil; ja no caso dos Quarcoopome, Shango
evoca a vinda de seus ancestrais da Nigéria.

O culto a Shango promovido pelos tabons pode ser visto, portanto, como mais
uma expressao da forga que a cultura iorubana adquiriu em diversas partes do mundo
afrodiaspoérico. Podemos, de fato, perceber muitas semelhangas e tradigdes compartilhadas.
Em Acra, Shango ¢ igualmente tratado como deus do trovao ao qual sao associadas as cores
vermelho e branco. Nao apenas os nomes dos instrumentos musicais usados nos ritos sao
idénticos na Iorubaldndia, no Brasil e em Gana; os movimentos nas dangas e varios ritmos
seguem também o mesmo estilo. Ao mesmo tempo, nao faltam também diferencas: se os
tabons veem uma ligagao entre Shango ¢ a serpente, em diversos outros lugares a figura
da cobra ¢ identificada com outra divindade (Da, Oxumaré). Em Acra, Shango é a Ginica
divindade lembrada dentre centenas de orixds que existem na Nigéria; tampouco foram
preservadas, entre os tabons, as ricas histdrias em torno de Shango e de outras divindades
iorubanas que fazem parte de um complexo corpo mitolégico ainda vivo na Nigéria e em
varias didsporas africanas®.

Mencionamos as oracoes e diversos simbolos que apontam para distintas tradi¢oes
religiosas — cristas, mugulmanas, iorubanas — que convivem frequentemente num @nico
evento. Nao é incomum que durante uma reuniao dos tabons ocorra uma manifestagao de
Shango sem que as conversas no patio da Alasha House sejam interrompidas. Vi, mais de uma
vez, uma pessoa incorporada correndo de um lado do compound para o outro, sendo assistida
por alguém da familia, enquanto o head of house e o conselho dos ancidos continuavam
contando o dinheiro coletado no inicio do encontro, fazendo as devidas anotagoes num

%2 Sobre a influéncias dos saros na Iorubalandia, ver Matory (2005, p. 54) e Hofbauer (2023, 192-195).

%O fato de uma tnica divindade ser cultuada numa cerimoénia se aproxima, de certo modo, daquele padrao disseminado na
Torubalandia, ao mesmo tempo que se distancia das praticas conhecidas no candomblé do Brasil.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

29




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

pequeno caderno. Esses sao indicios de que esta comunidade nao vivencia o sagrado e o
profano como duas dimensoes totalmente opostas e excludentes. Também nesse caso, as
fronteiras entre o que os monoteismos marcam como duas esferas separadas — o sagrado e
o profano, o espiritual e o mundano — parecem ser pouco rigidas e, portanto, ultrapassaveis.
Vimos também que nem todos os tabons prezam o culto a Shango nem fazem questao de
afirmar “sua proveniéncia brasileira” com tanta énfase quanto o agbetse, que gosta de se
apresentar em publico com a camisa da selegao brasileira e um boné com a inscricao “Brasil”.
No entanto, nenhum tabom nega seu pertencimento aos gas, ¢ a celebracao da brasilidade
principalmente ocorre em momentos e espagos especificos, sobretudo no contexto de funerais
e durante as apresentacoes de agbe.

Esses exemplos mostram que as rearticulacoes das tradi¢oes, dos signos e significados
envolvem sempre processos de escolhas que ocorrem dentro de um jogo de poder e expressam,
em ultima instancia, interesses e posicionamentos identitarios mais ou menos conscientes
(Sahlins, 1990; Ortner, 2006). Assim, nao ¢ de estranhar que um mesmo simbolo possa
assumir significados diversos em contextos distintos. Pode, inclusive, ser mobilizado
para sustentar posicionamentos identitarios que, de certa maneira, se opdem dentro das
redes transatlanticas construidas por africanos e seus descendentes. Se a vivéncia de uma
“iorubanidade” conquistou, em diversos lugares das Américas, inclusive no Brasil, o sfatus
de “autenticidade africana”, no caso dos tabons, a celebragao de tradi¢oes iorubanas busca
sustentar a afirmacao de sua “brasilidade”. Enquanto no Brasil a manifestacao de Xango faz
emergir associacdes com a Africa, entre os tabons, Shango simboliza vinculos com o Brasil.

Referéncias

AMAKYE-BOATENG, Benjamin. Music of the Tabom: Its Cultural Background and Style. 2017.
214p. Tese (Doutorado) — University of Ghana, Ghana, 2017.

AMOS, Alcione Meira. Os que voltaram: a histéria dos retornados afro-brasileiros na Africa
Ocidental no século XIX. Belo Horizonte: Tradicao Planalto Editora, 2007.

AMOS, Alcione Meira; AYESU, Ebenezer. “Sou brasileiro”: histéria dos tabom, afro-brasileiros em
Acra, Gana. Afro-Asia, [s5.1.], v. 33, p. 35-65, 2005.

APTER, Andrew. Black Critics & Kings: The Hermeneutics of Power in Yoruba Society. Chicago:
The University of Chicago Press, 1992.

BAKARE-YUSUE Bibi. ‘Yorubas don’t do gender’: a Critical Review of Oyeronke Oyewumi’s The
Invention of Women: Making an African Sense of Western Gender Discourses. African Gender
Scholarship: Concepts, Methodologies and Paradigms. CODESRIA Gender Series, Dakar,
p. 61-81, 2004.

BOB-MILLIAR, George M. Chieftaincy, Diaspora, and Development: The Institution of
Nkosuohene in Ghana. African Affairs, [s./.], v. 108, n. 433, p. 541-558, 2009.

CASTILLO, Lisa Louise Earl. Em busca dos agudas da Bahia: trajetérias individuais e mudancas
demograficas no século XIX. Afro-Asia, [s.l.], v. 55, p. 111-147, 2016.

COSTA E SILVA, Alberto da. Francisco Félix de Souza: Marcador de Escravos. Rio de Janeiro:
Nova Fronteira, 2004.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Negros, estrangeiros: os escravos libertos e sua volta a Africa.
Sao Paulo: Brasiliense, 1985.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

30




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

DIAZ, Juan Diego (org.). Tabom Voices: A History of the Ghanaian Afro-Brazilian Community in
their Own Words. Accra: Queiroz Galvao, 2016.

ESSIEN, Kwame. ‘Afie ni afie’ (Home is home): Revisiting Reverse Trans-Atlantic Journeys to
Ghana and the Paradox of Return. Irinkérndo: A Journal of African Migration, [s.l.], junho,
p. 1-34, 2014.

ESSIEN, Kwame. African Diaspora in Reverse: The Tabom People in Ghana, 1820s-2009. 2010.
366 p. Tese (Doutorado) — The University of Texas at Austin, 2010.

ESSIEN, Kwame. Brazilian-African Diaspora in Ghana: The Tabom, Slavery, Dissonance of
Memory, Identity and Locating Home. Michigan: Michigan State University Press, 2016.

GURAN, Milton. Agudas: Os ‘brasileiros” do Benim. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1999.

HARTMAN, Saidiya. Perder a mae: uma jornada pela rota atlantica da escravidao. Rio de
Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

HESSE, Hermann von; YARAK, Larry W. A Tale of Two ‘Returnee’” Communities in the Gold
Coast and Ghana: Accra’s Tabon and Elmina’s Ex-Soldiers, 1830s to the Present. International
Journal of African Historical Studies, [s.l.], v. 51, p. 197-217, 2018.

HOFBAUER, Andreas. Dos retornos a Africa Ocidental: semelhancas e diferencas. Afro-Asia,
[s.l.], v. 67, p. 183-255, 2023.

LAW, Robin; MANN, Kristin.West Africa in the Atlantic Community: The Case of the Slave Coast.
William and Mary Quarterly, [s...], v. 56, 2, p. 307-334, 1999.

LAW, Robin. A carreira de Francisco Félix de Souza na Africa Ocidental (1800-1849). Topoi, [s.l.],
p- 9-39, mar. 2001.

LAW, Robin. The Oyo Empire, c. 1600-c. 1836: A West African Imperialism in the Era of the
Atlantic Slave Trade. Oxford: Clarendon Press, 1977.

LAW, Robin. Yoruba liberated slaves who returned to West Africa. In: FALOLA, Toyin; CHILDS,
Matt D. The Yoruba Diaspora in the Atlantic World. Bloomington: Indiana University Press,
2004. p. 349-365.

LOVEJQY, Paul. Jihad e escravidao: as origens dos escravos muculmanos da Bahia. Topoi, [s.l.],
n. 1, p. 11-44, 2000.

LOVEJOQY, Paul. Jihad in West Africa during the Age of Revolutions. Athens: Ohio
University Press, 2016.

MATORY, J. Lorand. Black Atlantic Religion: Tradition, Transnationalism, and Matriarchy in
the Afro-Brazilian Candomblé. Princeton: Princeton University Press, 2005.

MATORY, J. Lorand. The English Professors of Brazil: On the Diasporic Roots of the Yoruba
Nation. Comparative Studies in Society and History, [s./.], v. 41, n. 1, p. 72-103, 1999.

MATORY, J. Lorand. The Homeward Ship: Analytic Tropes as Maps of and for African-Diaspora
Cultural History. In: HARDIN, Rebecca; CLARKE, Kamari Maxine (org.). Transforming
Ethnographic Knowledge. Madison: University of Wisconsin Press, 2012. p. 93-112.

MATORY, Lorand J. Is there Gender in Yoruib4 Culture? In: OLUPONA, Jacob K.; REY, Terry. Orisa
Devotion as World Religion: The Globalization of Yoruba Religious Culture. Madison: The
University of Wisconsin Press, 2008. p. 513-558.

MIERS, Suzanne; KOPYTOFE Igor (org.). Slavery in Africa: Historical and Anthropological
Perspectives. Madison: The University of Wisconsin Press, 1977.

ODOTE], Irene. External Influences on Ga Society and Culture. Research Review NS, [s./.], n. 7,
p. 61-71, 1991.

ODOTE], Irene. Pre-Colonial Economic Activities of Ga. Research Review NS, [s./.], n. 11, p. 60-
74, 1995.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

31




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

ORTNER, Sherry. Anthropology and Social Theory. London: Duke University Press, 2006.

OYEWUMI, Oyerénke. The Invention of Women: Making an African Sense of Western Gender
Discourses. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1997.

PARES, Luis Nicolau. A formacao do candomblé: histéria e ritual da nagao jeje na Bahia.
Campinas: Editora da Unicamp, 2006.

PARES, Luis Nicolau. Entre Bahia e a Costa da Mina, libertos africanos no trafico ilegal. In:
RAGGI, Giuseppina ef al. Salvador da Bahia: interagdes entre América e Africa (séculos XVI-
XIX). Salvador: Edufba, 2017. p. 13-49.

PARES, Luis Nicolau. Joaquim de Almeida: a histéria do africano traficado que se tornou
traficante de africanos. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2023.

PARES, Luis Nicolau. Libertos africanos, comércio atlantico e candomblé: a histéria de uma carta
que nao chegou ao destino. Revista de Histdria, [s.l.], n. 178, p. 1-34, 2019.

PARES, Luis Nicolau. Milicianos, barbeiros e traficantes numa irmandade catélica de africanos
minas e jejes (Bahia, 1779-1830). Revista Tempo, [s.l.], n. 20, p. 1-32, 2014.

PARES, Luis Nicolau; CASTILLO, Lisa Earl. José Pedro Autran e o retorno de Xango. Religiao e
Sociedade, [s./.], v. 35, n. 1, p. 12-41, 2015.

PERBI, Akosua. The Relationship between the Domestic Slave Trade and the External Slave Trade
in Pre-Colonial Ghana. Research Review, Institute of African Studies, University of Ghana, v. 8,
p. 64-75, 1992.

PEREGRINO-BRIMAH, Abdulai. The Ga-Tabom. Peregrinos of Ghana: The History of a
Family. Acra: Larajah, 2021.

PEREGRINO BRIMAH, Muhammed Bashir. A Migrant African Chief: Trials and Triumph
(Mysticism or Mythology). Baltimore: Noble House, 2001.

QUAYSON, Ato. Oxford Street: City Life and the Itineraries of Transnationalism. Durham: Duke
University Press, 2014.

REIS, Joao José. Rebeliao escrava no Brasil: a histéria do levante dos malés (1835). Sao Paulo:
Brasiliense, 1986.

SAHLINS, Marshall. Ilhas de historia. Rio de Janeiro: Zahar, 1990.

SCHAUMLOEFFEL, Marco Aurelio. Tabom: a comunidade afro-brasileira do Gana. Bridgetown:
Lulu.com, 2008.

SCHRAMM, Katharina. African Homecoming: Pan-African Ideology and Contested Heritage.
Walnut Creek: Left Coast Press, 2010.

SEGATO, Rita. Género, politica e hibridismo en la transnacionalizacién de la cultura Yoruba.
Estudos Afro-Asiaticos, [s./.], v. 2, p. 333-363, 2003.

SOUZA, Moénica Lima e. Entre margens: o retorno a Africa de libertos no Brasil, 1830-1870.
2008. 271p. Tese (Doutorado em Histoéria) — Universidade Federal Fluminense, Rio de Janeiro,
2008.

THORNTON, John K. The Kingdom of Kongo Civil War and Transition, 1641-1718.
Madison: The University of Wisconsin Press,1983.

ZIMMERMANN, Johannes. A Grammatical Sketch of the Akra- or Ga-Language, with
Some Specimens of it from the Mouth of the Natives. Stuttgart: Steinkopf, 1858.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

32




Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

Andreas Hofbauer

Doutor em Antropologia Social pela Universidade de Sao Paulo em 1999 e titulo de livre-docente pela
Universidade Estadual Paulista “Jalio de Mesquita Filho”, Campus de Marilia, em 2019. Atualmente é
Professor Doutor na Unesp, Campus Marilia. Sua atuagao académica concentra-se em temas como racismo
e antirracismo, diferenca, desigualdade, formas de religiosidade e dinamicas identitarias em contextos afro-
diasporicos.

Endereco profissional: Departamento de Sociologia e Antropologia, Unesp, Campus Marilia, Avenida Hygino
Muzzi Filho, n. 737, Marilia, Sao Paulo, SP. CEP: 17.525-900.

E-mail: andreas.hofbauer@uol.com.br

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9876-0734

Benjamin Amakye-Boateng

Doutor e Professor Sénior no Departamento de Musica da Universidade de Gana, com mais de 20 anos de
experiéncia em ensino, pesquisa e diregao musical. Especialista em etnomusicologia, sua pesquisa foca na
relacdo entre musica, identidade e patrimonio, com énfase na comunidade afro-brasileira Tabom em Gana.
Doutor em Etnomusicologia e autor de diversas publicagcdes sobre musica africana e afro-brasileira. Seu
envolvimento em posi¢des de lideranca, colaboragoes internacionais e compromisso com a preservacao da
musica tradicional o tornam uma figura de destaque na educagao e pesquisa musical africana.

Endereco profissional: Department of Music, School of Performing Arts,

University of Ghana, Legon, Accra, Gana. PO. Box LG19.

E-mail: bamakye-boateng@ug.edu.gh

ORCID: https://orcid.org/0009-0003-8252-3488

Como Referenciar este artigo:

HOFBAUER, Andreas; AMAKYE-BOATENG, Benjamin. Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa
Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira. Ilha — Revista de Antropologia, Florianépolis,
v.27,1n. 1, el00165, p. 6-33, janeiro de 2025.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €100165, p. 6-33, janeiro de 2025

33




