
Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 14/05/2024
Aceito em: 20/01/2025

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: 
sobre Shango e a identidade brasileira

Andreas Hofbauer1

Benjamin Amakye-Boateng2

1Universidade Estadual Paulista, Marília, São Paulo, SP, Brasil
2School of Performing Arts, University of Ghana, Accra, Ghana

Resumo

Diante da intensificação de diversas formas de repressão na primeira metade do século XIX, que se dirigia 
acima de tudo contra africanos/as libertos/as, centenas de ex-escravizados resolveram “retornar” à África e se 
fixaram majoritariamente nos países atuais da Nigéria, no Benim e, em menor número, também em Gana. 
Partindo dos acontecimentos em torno do funeral de uma importante sacerdotisa dos descendentes daqueles 
ex-escravizados que se radicaram em Acra – capital de Gana –, este artigo analisa os modos de integração 
dos chamados tabons na sociedade local e as estratégias identitárias adotadas nesse grupo.

Palavras-chave: Diásporas africanas; Retornados; Identidade; Xangô; Tabom.

On the Funeral of a Ghanaian Priestess: Shango and the 
Brazilian identity

Abstract

Faced with the intensification of various forms of repression in the first half of the nineteenth century, 
directed primarily against freed Africans, hundreds of former slaves decided to ‘return’ to Africa, most of 
them choosing to settle in the present-day countries of Nigeria, Benin and to a lesser extent Ghana. Based 
on the events surrounding the funeral of an important priestess of the descendants of the former slaves who 
had settled in Accra – Ghana’s capital city – this article analyses the ways in which these Tabom became 
integrated into local society, as well as the identity strategies adopted in this group.

Keywords: African diasporas; Returnees; Identity; Shango; Tabom.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e100165



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

7

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

1 Introdução1

Em janeiro de 2024, foram finalmente realizados os ritos funerários de uma sacerdotisa 
tabom que faleceu em 4 de novembro de 2022. Os tabons2 são descendentes de 

ex-escravizados que “retornaram” do Brasil à Costa do Ouro (atual Gana) no século 
XIX. Georgina Lekia Nelson era a única sacerdotisa de Shango (Ṣángò, Xangô) do grupo. 
De acordo com a tradição oral, foi essa divindade/espírito3 que possibilitou o retorno 
seguro dos ex-escravizados do Brasil às terras africanas. É por isso também que Shango é 
fundamentalmente associado à “origem brasileira” do grupo. Os tabons mantêm algumas 
poucas tradições culturais e religiosas pelas quais fazem questão de se distinguir – em 
determinados momentos – dos gãs, grupo étnico local no qual se integraram. Shango está 
entre os elementos culturais mais importantes pelos quais os tabons expressam uma 
identidade própria para além do pertencimento ao grupo gã.

Partindo desse extraordinário evento que foi o funeral de Lekia, este artigo pretende 
analisar o modo específico de inserção dos tabons na sociedade ganesa. O caso também 
permite explorar aspectos importantes das dinâmicas religiosas afrodiaspóricas associadas, 
de certo modo, às “tradições iorubanas”. Ao mesmo tempo, a pesquisa permite aprofundar 
as reflexões sobre as diásporas africanas/negras, problematizando certos pressupostos 
homogeneizadores sobre processos identitários no modelo do Atlântico Negro, que 
se mostram inadequados diante dos elementos analisados. O texto não segue uma 
ordem cronológica rigorosa, não apenas devido à carência de documentos históricos que 
possibilitassem a construção de uma narrativa “mais completa”, capaz de comprovar ou 
questionar as tradições orais. A narrativa não linear, com seus saltos entre o presente e 
o passado, busca também refletir o processo de construção do conhecimento ao longo 
desta pesquisa, ao mesmo tempo que procura ilustrar como as memórias do passado 
moldam e se mesclam com a vivência cotidiana dos tabons no “aqui e agora”.

1	 Este artigo é o resultado de estudos bibliográficos e de uma pesquisa de campo realizada por Andreas Hofbauer durante 
quatro estadias em Acra: março de 2023, agosto de 2023, janeiro de 2024 e de janeiro a abril de 2025. O trabalho também 
se beneficia das trocas de ideias com o etnomusicólogo Amakye-Boateng, razão pela qual ele figura como coautor.  
A pesquisa ainda em andamento, que resultou na elaboração deste texto, conta com o apoio do CNPq e da Fapesp, aos 
quais agradeço.

2	 Não há consenso sobre a grafia que designa o grupo. Seus próprios membros preferem “tabon”, enquanto a maioria 
dos estudos em inglês adota “tabom” tanto no singular quanto no plural. Aqui, sigo um padrão alinhado à ortografia 
da língua portuguesa: “tabom” no singular e “tabons” no plural.

3	 Às vezes, as pessoas se referem a Shango como um deus, outras vezes, como uma entidade espiritual.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

8

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

2 O “retorno”

De acordo com os relatos locais, os primeiros “retornados”4 chegaram em dois ou 
três grupos separados. Se não há comprovação documental referente à chegada de um 
navio em 1829 citada por alguns (Peregrino-Brimah; 2021, p. 1)5, existe amplo consenso 
de que, em 1836, cerca de um ano após a Revolta dos Malês, organizada por iorubás e 
hauçás islamizados em Salvador, um grupo maior de ex-escravizados no Brasil alcançou 
o litoral de Acra. O esmagamento do levante, que esteve relacionado com mobilizações 
sociopolíticas em torno da expansão do califado de Sokoto sob a liderança de Usman dan 
Fodio no norte da Nigéria atual (Reis, 1986; Lovejoy, 2000), foi seguido de uma onda de 
repressão contra qualquer prática religiosa muçulmana e contra a população africana 
liberta em geral, que era percebida, pela elite local, cada vez mais como uma ameaça 
à ordem estabelecida (Castillo, 2016, p. 121-122)6. Uma lei provincial, emitida menos 
de dois meses após a revolta, no dia 13 de maio de 1835, restringiu as possibilidades 
de ascensão econômica dos africanos libertos, impondo-lhes impostos anuais pesados, 
proibindo-lhes a compra de imóveis e ameaçando-os de expulsão do país (Castillo, 2016, 
p. 113). Na sua obra seminal sobre os “retornados” à Nigéria no século XIX, Manuela 
Carneiro da Cunha (1985, p. 74) avalia que a legislação brasileira tratava os africanos 
libertos como estrangeiros e apátridas. Os trabalhos mais recentes de Luis Nicolau Parés 
(2014, 2017) têm mostrado que havia entre o grupo dos livres e libertos uma minúscula 
“elite” que conseguiu enriquecer por meio de suas habilidades comerciais, incluindo 
a compra e venda de cativos, e que até possuía escravos. Diante do crescente clima de 
repressão, não poucos libertos resolveram “retornar” da Bahia à África, fixando-se, 
majoritariamente, nos países atuais da Nigéria, no Benim e, em menor número, também 
no Togo e em Gana7.

De acordo com uma estimativa de João Reis, menos de 5 mil africanos libertos 
viviam em Salvador; destes, cerca de 20% teriam deixado o país após a histórica rebelião 
(Castillo, 2016, p. 124). A maioria deles era nagô (i. e., iorubá) e hauçá. O fato de haver 
entre os bantus, que não se envolveram na revolta, apenas um pequeno número que 
solicitou a emissão de passaporte também indica que, em determinados momentos, 
pertencimentos étnico-linguísticos tiveram influência sobre posicionamentos e estratégias 
adotadas pela população escrava, liberta e livre no Brasil. Viajar para a África era um 
empreendimento caro – 10% do valor de uma alforria média – que poucos ex-escravizados 
tinham condições de financiar (Castillo, 2016, p. 115; 124). Muitos que voltaram eram 
proprietários de escravizados. Na sua minuciosa análise sobre essa população, Castillo 
(2016, p. 118) mostra que poucos declaravam levar cativos na viagem; no entanto, a 

4	 Assumo aqui o termo genérico “retornados”, embora não deixe de ser problemático, na medida em que não diferencia 
entre aqueles que foram de fato arrancados da África e, depois de terem vivido como escravos, conseguiram voltar e 
aqueles que já nasceram em um contexto diaspórico e “retornaram” ao continente africano. Souza (2008, p. 15) chama 
a atenção para outros termos além de “retornos”, que também já foram usados para designar esse fenômeno: “volta 
para a África” e até “repatriamento”.

5	 Essien (2016, p. XVII) fala de um período de “sometime during the 1820s”.
6	 Parés (2006, p. 133) calcula que, nas primeiras décadas daquele século, a porcentagem das pessoas de cor, livres e 

libertos, na Bahia, chegava a 30 ou 40% da população total.
7	 Calcula-se que, ao longo do século XIX, cerca de 8 mil “ex-escravizados” vindos do Brasil fixaram-se em algum local 

do litoral da África Ocidental (Souza, 2008, p. 17).



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

9

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

pesquisadora descobriu que boa parte dos “retornados” viajou acompanhada por seus 
ex-escravos, que, muitas vezes, tinham sido alforriados pouco tempo antes do embarque.

Ondas migratórias “de volta à África” ocorreram, no mesmo período, também a 
partir dos EUA, inclusive por motivos semelhantes. Lá, a elite branca sentiu-se também 
ameaçada por um crescimento da população liberta (embora a porcentagem da população 
negra livre e liberta nunca tenha chegado próximo daquela registrada no Brasil) e, 
antevendo a superação do sistema escravagista, começava a apostar, como “solução do 
problema”, no repatriamento da população negra, já que, para a camada dominante, era 
inconcebível imaginar um futuro em que os negros fossem tratados como concidadãos 
dos brancos. Diferentemente do caso brasileiro, esses retornos estavam vinculados a 
intervenções planejadas por poderosas organizações privadas e governamentais, que 
contemplavam projetos explícitos de civilizar e missionar populações locais e de combater 
o tráfico de escravos no litoral africano, o que desembocou na fundação de um Estado 
administrado por uma elite de retornados afro-americanos8 – veja as histórias de Serra 
Leoa e da Libéria (Hofbauer, 2023).

Já a “reinserção” dos ex-escravizados brasileiros no continente africano se deu de 
outra maneira. Sem poder contar com o apoio de estruturas estatais ou empresariais de 
grande porte9, os “retornados” não buscavam criar estruturas que visassem controlar 
um território específico, mas reproduziram, de certo modo, um modelo de sociabilidade 
e de exercício de poder baseado na figura de um big man10. Tradições de organização 
sociopolítica e religiosa desse tipo estavam, aliás, bem vivas na Bahia neste momento 
histórico e começavam a ganhar uma nova forma de expressão com a fundação das 
primeiras casas de candomblé (Parés, 2019, p. 30). No caso dos agudás do atual Benim, 
os afro-brasileiros se reagruparam em torno da emblemática figura de Francisco Félix 
de Souza, apelidado de Chachá. Como caboceer, traficante de escravizados, operava em 
consonância com os interesses do rei do Daomé que residia em Abomei, no interior do 
país. Para além de sua atuação no enclave Uidá, fundou outras residências em vários 
portos litorâneos, criando, assim, uma ampla rede de comércio; ao casar-se com mulheres 
africanas, entre elas, a filha de um rei, tornando-se progenitor de um grande número 
de filhos e aumentando de diversas maneiras o número de dependentes e de agregados, 
expandiu e consolidou sua influência na região litorânea. A importância econômica e 
política que o Chachá ganhou no jogo de poder local faria com que a comunidade de 
ex-escravizados retornados do Brasil que vivia sob sua proteção em Uidá não se tornasse 
simplesmente súdita do rei do Daomé, mas conseguisse conquistar um posicionamento 
de parceria e de certa independência de Abomé11.

8	 Se boa parte das lideranças negras se opunha a este projeto, havia também líderes importantes que decidiram embarcar 
para a África (por exemplo, Alexander Crummell e Edward Blyden, considerados pais do pensamento panafricanista).

9	 Havia ainda outros fatores que podem explicar formas diferentes de inserção na África, por exemplo, o forte envolvimento 
das lideranças afro-americanas com projetos evangélicos de missão e o fato de, diferentemente do caso brasileiro, a 
maior parte daqueles que embarcaram para a Libéria já ter nascido nos EUA (Hofbauer, 2023).

10	Sobre a figura do big man na África Ocidental, ver, por exemplo Law (1977), Apter (1992), Thornton (1983) e Miers e 
Kopytoff (1977).

11	Sobre a história do Chachá Félix de Souza e dos agudás no atual Benim, ver, entre outras obras, as de Costa e Silva 
(2004), Law e Mann (1999), Law (2001) e Law (2004) e Guran (1999).



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

10

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

O processo de inserção dos retornados em Acra revela semelhanças com aquele dos 
agudás, mas mostra também algumas diferenças marcantes. Até agora foram encontrados 
poucos documentos históricos que pudessem dar informações mais precisas sobre a 
chegada dos primeiros grupos. A tradição oral e primeiros estudos documentais apontam 
para uma “boa recepção” por parte dos líderes do grupo étnico gã que percebiam o valor 
e o potencial das habilidades e dos saberes que estes ex-escravizados trouxeram às 
costas africanas. Ainda hoje, as pessoas ressaltam o papel vanguardista que os primeiros 
retornados desempenharam na perfuração de poços, facilitando às comunidades o acesso 
à água potável; para além disso, introduziram também diversas profissões importantes, 
tais como as de alfaiate, carpinteiro e sapateiro (Schaumloeffel, 2008, p. 29).

A estrutura sociopolítica dos gãs tem ainda hoje algumas características que favorecem 
a incorporação de pessoas e grupos vindos “de fora”. Desde muito cedo, o Estado gã 
constituído no final do século XVI em torno de Gã Mashie (Acra)12 dividiu-se em seis 
assentamentos independentes (Gã Mashie, Osu, La, Teshie, Nungua, Tema) e consolidou 
uma estrutura sociopolítica baseada em clãs. Foi apenas em momentos de crise – ameaças 
externas, guerras – que os seis grupos se juntaram, de fato, para atuarem como uma 
unidade coesa (Hofbauer, 2023, p. 236).

Desde os primeiros contatos com os mercadores europeus no século XVI, os gãs 
buscavam controlar o comércio de diferentes produtos – ouro, escravizados, marfim e 
óleo de palma – entre os europeus e os diversos grupos étnicos do interior, fato que levou 
a diversos conflitos com o poderoso reino dos axantes, que, no seu auge, ocupou uma 
região que incluía até algumas partes de dois atuais países vizinhos de Gana, a Costa do 
Marfim e o Togo. A estrutura política descentralizada e uma atitude aberta a influências 
externas fizeram com que os gãs incorporassem e adaptassem diversos elementos culturais 
dos vizinhos fantes e, inclusive, de seus inimigos axantes. Uma política deliberada, que 
concedia cargos político-administrativos a imigrantes com habilidades e capacidades que 
interessavam aos líderes gãs, favorecia a integração de “estrangeiros” como subgrupos 
no Estado gã13 (Odotei, 1991, p. 66-67; Odotei, 1995, p. 67, 70).

Na época da chegada dos tabons, toda a então chamada Costa do Ouro e, inclusive, 
a Grande Acra eram disputadas por diversas forças coloniais europeias (holandeses, 
dinamarqueses, britânicos e outros) que construíam fortes a partir dos quais buscavam 
operacionalizar suas transações comerciais, inclusive o “tráfico negreiro”. O bairro 
(akutso) Otublohum, habitado pelos tabons, era vigiado pelos holandeses14. E o chefe gã 
de Otublohum, Nii Kwaku Ankrah, atuava como principal agente nativo dos holandeses 
(makelaar), cuja tarefa era supervisionar todo o comércio, inclusive o de cativos. Foi ele 
o principal responsável pelo “acolhimento caloroso” dos tabons. Este contexto marcaria 

12	Havia também outros núcleos importantes dos gãs no interior, como Ayawaso, a poucos quilômetros de Ga Mashie, e 
Larteh, localizada a algumas dezenas de quilômetros, que perderam relevância com a chegada dos europeus ao litoral.

13	O núcleo mais antigo do Estado gã, Gã Mashie, é subdividido em sete bairros (akutsei): Abola, Gbese, Asere, Otublohum 
(em Usshertown) e Akanmaji, Sempe e Alata (em Jamestown). Tradicionalmente, o gã mantsε (chefe supremo de Gã 
Mashie) é escolhido entre as famílias mais importantes dos bairros-clãs mais antigos, Gbese e Asere; mas cada akutso 
(bairro) também tem até hoje seu chefe (mantsε) local.

14	Já antes da chegada dos tabons, a região apresentava uma diversidade étnico-cultural, incluindo Otublohum, onde, 
além dos gãs, viviam diversos grupos akans, como os akwamus e os fantes, que se mesclaram e se influenciaram 
mutuamente. É por isso também que é comum encontrar hoje em todas as famílias, inclusive entre os tabons, muitos 
intercasamentos, envolvendo gãs, akans, iorubás e até europeus.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

11

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

profundamente o processo de “integração” dos tabons, que eram vistos, tanto pelos 
europeus quanto pelos chefes gãs, como pessoas que tinham o potencial de impulsionar 
o comércio com o Novo Mundo, especialmente com o Brasil. E foi de fato por meio de 
sua participação no comércio transatlântico, incluindo o tráfico de escravizados, que 
muitos retornados do Brasil da primeira e segunda geração enriqueceram (Hofbauer, 
2023, p. 237)15.

A relação dos tabons com a escravidão é um tema complexo à parte, que tem 
marcado seu posicionamento identitário de diversas formas até hoje. Certamente, o 
estigma de ser ex-escravo ou descendente de cativos pode ter pesado também sobre os 
recém-chegados16; ao mesmo tempo, parece não ter havido, entre os líderes da primeira 
geração, nenhuma rejeição ao fenômeno da escravidão em si. Sabemos que, tal como 
outros grupos da região, os tabons mantiveram escravizados/as para executar serviços 
domésticos. Fizeram também amplo uso de mão de obra escrava nas suas lavouras, onde 
plantavam diversos vegetais, tais como tomates, batatas, quiabo e mandioca. Amos e 
Ayesu apresentaram uma lista com os nomes de 18 pessoas escravizadas, juntamente com 
seus respectivos donos tabons, como Mama Nassu, Malam Aruna e Zaqueu Peregrino. 
Elas ressaltam, ao mesmo tempo, que o modo como esses donos se relacionavam com 
seus/suas escravizadas/os não seguia o modelo das plantations, mas refletia as dinâmicas 
de dependência características de muitas sociedades africanas, conforme descrito por 
autores como Perbi (1992, Miers e Kopytoff (1977). Entre os tabons, também havia a 
possibilidade de uma pessoa escravizada alcançar poder e prestígio. Um exemplo é Yawah, 
sequestrada ainda criança no interior da Costa do Ouro para servir a Fatuma Aruna, esposa 
de Malam Aruna. Graças à sua habilidade como mercadora, Yawah conseguiu enriquecer, 
acumulando bens e tornando-se proprietária de pelo menos duas casas. Casou-se com 
Ferku (ou Ferkue), membro da família Aruna, e no início do século XX era reconhecida 
como chefe da família, pelo menos por uma de suas facções. Embora casos como o de 
Yawah ilustrem as possibilidades de ascensão social de escravizadas/os na hierarquia 
interna do grupo, não se pode negar que as atividades comerciais dos tabons também 
contribuíram para o fortalecimento do tráfico de escravizados e, consequentemente, do 
sistema escravista no Novo Mundo (Amos; Ayesu, 2005, p. 45, 48, 65).

A memória do grupo sobre o envolvimento no tráfico de escravizados parece ter 
sido gradualmente apagada ao longo das gerações, um processo que se conecta, de 
certo modo, às mudanças nas percepções sobre a escravidão. O tema permanece um 
assunto incômodo, quase um tabu para boa parte da população ganesa, também devido 
ao envolvimento de não poucas famílias com alguma forma de escravidão17. Aos meus 

15	O envolvimento dos primeiros retornados no tráfico de escravizados foi documentado em diversos relatos, como aquele 
escrito em 1845 pelo governador dinamarquês Edward Carstensen (apud Amos; Ayesu, 2005, p. 42), que residia no 
forte Christiansborg, em Acra: “[...] a Acra holandesa tem sido há algum tempo o centro de comerciantes de cativos, 
especialmente os negros brasileiros emigrados”.

16	Até mesmo em disputas recentes por terras entre descendentes do clã Peregrino-Brimah, um dos lados acusou o outro 
de ser composto de “escravos” (descendentes de pessoas escravizadas), como forma de discriminação e deslegitimação. 
Essa acusação foi feita contra os descendentes cuja avó, tabom, se casou com um imigrante fulani. Foram esses 
descendentes, que me relataram o fato, e que disputam terras com os descendentes das primeiras esposas não tabons 
do fundador do clã.

17	Não é incomum encontrar no histórico de uma mesma família pessoas que foram escravizadas e, ao mesmo tempo, 
também pessoas que escravizaram terceiras.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

12

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

questionamentos sobre o rápido enriquecimento das primeiras gerações tabons e sua 
brusca decadência econômica posterior, nunca ouvi, durante minha pesquisa, qualquer 
resposta que mencionasse a participação dos ancestrais no tráfico de escravizados.

O fato de o português – mais especificamente um português crioulizado (Quayson, 
2014, p. 51) – fala de um Portuguese pidgin – ter sido usado nas transações comerciais 
como língua franca em todo o litoral da África Ocidental durante quase 200 anos deve ter 
facilitado a entrada dos retornados nas atividades mercantis da região. É comum ouvir 
que o uso da língua portuguesa pela primeira geração está na origem do nome com o 
qual o grupo ficou conhecido: a denominação “tabom” teria derivado do cumprimento 
popular “como está? Está bom?”. Pelo contexto específico descrito acima em que o retorno 
ocorria, há de se supor que não poucos retornados entendessem e falassem também iorubá 
e/ou hauçá18. De qualquer modo, chama a atenção a relação que os tabons continuam 
tendo até hoje com a língua iorubá.

Tudo indica que, em pouco tempo, os tabons não somente adotaram a língua, mas 
tornaram-se também um subgrupo na estrutura sociopolítica gã. O primeiro líder assumiu 
o nome Azumah Nelson19, o qual, acrescido do termo honorífico “Nii”, se tornaria nome 
dinástico dos tabons. O chefe (mantsε) atual é o sexto na linhagem, Azumah VI. Ao longo 
do tempo, os tabons incorporaram diversos elementos dos procedimentos ritualísticos dos 
gãs, inclusive os ritos de posse e as principais insígnias do chefe. Sua estrutura hierárquica 
conta igualmente com diversos cargos eletivos, como Rainha-Mãe, linguist (quem fala em 
nome do mantsε), brafo (porta-estandarte e responsável pelos sacrifícios animais), etc.  
O fato de ser benkumhene (“subchefe”) de Otublohum permite ao chefe tabom participar 
do conselho do Estado gã20, no qual ocupa uma posição e função específicas (dzastse, que 
é responsável pela organização das cerimônias oficiais), tendo os mesmos direitos que 
os outros chefes locais. O chefe maior no Estado gã é o rei gã mantsε.

3 Linhagens, Fluxos e Pertencimentos

Se no cotidiano poucas pessoas distinguem os tabons do grupo maior no qual se 
integraram e eles próprios não fazem questão de se diferenciar desse grupo, há, porém, 
momentos em que a “identidade brasileira”, para além do pertencimento aos gãs, é 
celebrada21. Um destes eventos mais marcantes nos últimos tempos foram os ritos 
funerários de Georgina Lekia Nelson e todo o entorno deles. Lekia Nelson, como era 
conhecida, nasceu na segunda metade dos anos 196022 na casa Alasha, uma das três mais 
antigas casas tabons no bairro Otoblohum.

18	Nos seus estudos recentes, Parés (2023, p. 47-50) mostra que, na primeira parte do século XIX, uma linguagem de 
comunicação chamada de “língua geral”, baseada no fon e em outras línguas gbes da região do Daomé, se disseminava 
entre os escravizados e ex-escravizados da Bahia e paralelamente na África, nas regiões sob a influência do reino do 
Daomé. Nesse sentido, não é improvável que vários dos retornados tabons tenham também falado a chamada “língua 
geral”.

19	Diz-se que o nome usado pelo primeiro líder tabom antes da chegada a Acra era Kangidi Asuman. Para mais detalhes 
sobre a chegada dos tabons e os processos de integração na região, consultar Essien (2016, p. 175-224).

20	Nos encontros oficiais, o chefe tabom se senta ao lado esquerdo do gã mantsε.
21	De modo geral, a geração mais velha atribui maior importância à origem brasileira do grupo do que os mais jovens.
22	Há discordâncias em torno do ano em que Lekia nasceu. Os anos mais prováveis são 1966 e 1968.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

13

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Juntamente com a Brazil House23 e a First Scissors House, a Alasha House é um dos 
três casarões mais antigos dos tabons. Os sobrados Alasha e First Scissors deram também 
origem às duas linhagens tabons mais importantes24, na medida em que é entre elas que 
os líderes são escolhidos alternadamente25. Se a primeira abriga até hoje descendentes 
do segundo mantsε, Nii Azumah II, a segunda é associada a Nii Aruna I, o terceiro 
headman tabom. Os dois líderes eram filhos do primeiro líder, Nii Azumah I. Nii Azumah 
II nasceu (ainda) no Brasil e tinha apenas 3 anos quando chegou a Acra. Dizem que 
os laços estreitos que construiu com o então paramount chief do Estado Gã, Nii Tackie 
Tawiah I, foram essenciais para consolidar um lugar de respeito que os tabons ocupam 
hoje na comunidade gã (Schaumloeffel, 2008, p. 48). É também ele, Nii Azumah II, 
que aparece numa fotografia de 1890 sentado ao lado do rei gã, rodeado por outros sete 
dignitários, alguns deles sentados no chão. Enquanto Nii Tackie Tawiah I e os outros 
líderes se apresentam em panos tradicionais (kente), Nii Azumah II se mostra usando 
terno, gravata e cartola, sentado numa cadeira em postura rígida. Era comum a elite dos 
retornados do Brasil – não somente os tabons – vestir trajes “ocidentalizados” em eventos 
oficiais e, desta forma, afirmar-se como uma “população moderna” e cosmopolita que, 
ao mesmo tempo, não perdeu suas raízes em ultramar. Atitudes semelhantes podem ser 
vistas hoje durante as festas da elite tabom em que não poucas mulheres usam perucas 
com cabelo alisado, tendo algumas delas também a pele fortemente branqueada devido 
a prolongados tratamentos com cremes branqueadores. Estas pessoas já não moram no 
bairro Otoblohum e até evitam pisar neste local, que se apresenta hoje como um enorme 
slum, um lugar de extrema pobreza.

Com a inibição do tráfico de escravos por parte da administração colonial britânica 
iniciou-se a decadência econômica dos tabons, que se viram obrigados a se dedicar cada 
vez mais a atividades agrícolas e à comercialização de óleo de palma. Essas transformações 
provocaram um primeiro movimento de saída da região litorânea para terras vizinhas de 
Otoblohum, os bairros Adabraka e Asylum Down, que atrairiam posteriormente também 
aqueles que conseguiam se profissionalizar e ascender na pirâmide social. Mesmo assim, 
devido às tradições culturais cultivadas em Otoblohum e aos prédios históricos que lá se 
encontram, o local à beira-mar onde os primeiros retornados se fixaram continua sendo 
visto por todos como “berço” da comunidade tabom.

A chamada First Scissors House foi construída em 1854 e é até hoje referência 
fundamental para a linhagem ligada ao terceiro mantsε tabom. George Aruna Nelson, o 
posterior Nii Aruna I, nasceu em 1839 como último filho do primeiro mantsε, fruto do 
casamento com a nigeriana Teresa Iawo (Schaumloeffel, 2008, p. 51). Dizem que Nii 
Azumah I, pai de Nii Aruna I, teria trazido Teresa Iawo de uma escala que os tabons 
fizeram na Nigéria na sua “viagem de volta” a Acra. Alguns citam Lagos, outros mencionam 

23	A restauração da Casa Brazil, a mais antiga construída pelos tabons, é fruto de um projeto que teve início no ano de 
2000 e foi elaborado numa cooperação entre líderes tabons, o governo brasileiro e a Unesco. O prédio foi escolhido para 
servir como “espaço de rememoração” e deveria abrigar atividades culturais, contribuir para fortalecer a “identidade 
tabom” e, ao mesmo tempo, atrair turistas (Essien, 2010, p. 324). Em 2008, o presidente Lula fez sua segunda visita 
aos tabons (a primeira ocorreu em 2005) e participou da inauguração oficial da Casa Brazil.

24	Os líderes tabons falam hoje da existência de 17 clãs ou wes (termo usado na língua gã) diferentes, mas é provável que 
haja muitos mais do que os mencionados no documento que me forneceram.

25	A alternância na escolha do líder (mantsε) entre duas casas, geralmente formadas por descendentes de dois irmãos, 
também segue uma tradição gã.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

14

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Ijesha – que, no fundo, aponta para um subgrupo dos iorubás – como “local” desta parada. 
Nessas narrativas de memória, referências a influências iorubanas, ficam evidentes. 
Chama a atenção o nome da mulher escolhida por Nii Azumah I: ele conjuga um nome 
possivelmente de origem portuguesa com uma palavra iorubana que é, inclusive, usada 
até hoje no mundo do candomblé nagô para designar recém-iniciadas/os. Ìyàwó, em 
iorubá, tem sido traduzido geralmente como “esposa”; no entanto, de acordo com as 
análises de Oyěwùmí (1997), a complexidade do termo só pode ser entendida dentro 
das premissas da cultura iorubana. A autora argumenta que a distinção entre ọkọ e ìàywó 
não descreve diferenças em termos de gênero26, mas se baseia num modelo de linhagens 
que diferencia entre quem nasceu dentro do grupo (ọkọ) e quem é associado – por meio 
de casamento – ao grupo de parentesco em questão (ìyàwó). Já o termo Ijesha aparece 
também em cantigas do chamado agbe (cf. abaixo) que são cantadas pelo grupo em 
iorubá. A expressão omo Ijesha, usada numa delas, pode ser traduzida como “filho de 
Ijesha”. Segundo Eric Morton, líder musical do grupo (agbetsε), os primeiros retornados 
aprenderam a tradição musical de agbe durante sua estadia “em Ijesha”, na Nigéria.

O etnomusicólogo Benjamin Amakye-Boateng (2017, p. 19), estudioso das músicas 
tabons, tem caracterizado o agbe27 como um gênero musical que envolve dança e cântico 
e acompanha, tradicionalmente, os ritos funerários e as cerimônias religiosas de Shango. 
Um toque de agbe costuma reunir de três a cinco músicos: o tocador-chefe dos tambores – 
o agbetsε – é sempre assistido por alguns outros músicos que tocam não apenas tambores, 
mas também o shekere e o sino agogô (ambas são palavras de origem iorubana usadas 
igualmente no Brasil) (Amakye-Boateng, 2017, p. 88)28. No entanto, não há consenso 
sobre a origem do agbe, como um documento que encontrei recentemente revela, e que 
comento no subitem seguinte, “Shango”.

Ainda jovem, George Aruna Nelson passou alguns anos na Nigéria, provavelmente 
em Lagos, onde deve ter convivido com outros afro-brasileiros no chamado Brazil Quarter 
e se aperfeiçoou nas técnicas de alfaiataria. Após voltar, fundou a primeira escola de 
alfaiates na hoje denominada First Scissors House. Ele inaugurou toda uma tradição de 
alfaiataria que continua viva entre os tabons não somente neste bairro, mas também 
fora dele29. É provável que George Aruna Nelson, filho de Teresa Iawo, tenha sido fluente 
na língua iorubá. Devido aos mais diversos fluxos que existem desde há muito tempo 
ao longo da costa, parece que os contatos e trocas com a cultura e língua iorubanas 
nunca cessaram completamente. Aliás, Lorand Matory (1999, 2005, 2012) já chamou a 

26	Para posições críticas a esta análise, ver Bakare-Yusuf (2004), Segato (2003) e Matory (2008). Há certo consenso entre 
estes/as autores/as de que as relações de gênero na cultura iorubana divergem substancialmente daquelas das tradições 
ocidentais, enquanto o posicionamento “mais radical” de Oyěwùmí questiona o próprio uso do termo “gênero” para 
esta sociedade africana.

27	A palavra agbe vem do iorubá e designa um instrumento musical de percussão que consiste em uma cabaça seca cortada 
em uma das extremidades e envolta por uma rede de miçangas ou sementes. No Brasil e em Gana, este instrumento 
é também conhecido pelo nome de xequerê (shekere).

28	Constata-se hoje que as apresentações de agbe estão ocorrendo também junto a outros eventos, como naming ceremonies 
(kpojiemo – cerimônias públicas que reúnem uma grande quantidade de pessoas nas quais se dá ao recém-nascido seu 
nome), casamentos e, inclusive, quando os tabons resolvem fazer uma pequena performance para um grupo de turistas, 
o que pode ser um sinal de que o agbe vem adquirindo características cada vez mais recreativas.

29	Um dos alfaiates tabom, Dan Morton, ficou conhecido por ter confeccionado os ternos do primeiro presidente da Gana 
independente, Kwame Nkrumah. Suas roupas desfrutavam de prestígio entre toda a elite ganesa. Sua oficina no bairro 
Adrabaka continua na mão de um dos seus filhos.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

15

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

atenção para o fato de que os movimentos de dispersão e reimigração que envolveram 
os dois lados do Atlântico e também largas partes do litoral da África Ocidental foram 
fundamentais para consolidar a noção de que existe um grupo étnico com o nome “iorubá”. 
O antropólogo norte-americano se refere, consequentemente, aos iorubás como uma “nação 
transnacional”. Além disso, sabemos que as comunidades de retornados que se fixaram 
no litoral da África Ocidental – desde a atual Nigéria até Gana – mantinham relações 
e trocas entre si, contatos que persistem até hoje por meio de migrações temporárias.

Podemos lembrar nesse contexto a importância que a língua iorubá ganhou em 
Salvador na segunda parte do século XIX, tendendo a se transformar numa espécie de 
língua franca entre os cativos e ex-cativos. No bairro ao lado dos tabons, em Jamestown, 
vive um grupo chamado de alata30: esses vizinhos dos tabons são descendentes de 
imigrantes iorubás que foram trazidos, já no século XVII, pela Royal African Company, 
para construir um forte; outros iorubás se juntaram a esse grupo em momentos mais 
recentes (Essien, 2010, p. 120). Um exemplo histórico interessante demonstra como os 
processos migratórios facilitaram contatos entre os tabons e a língua e cultura iorubanas, 
e como a flexibilidade cultural, característica de toda a região, favorecia misturas, junções 
e recriações. Por volta de 1872, Hadji Ibrahima, um importante mercador e líder de 
Ilorin, migrou para a Costa do Ouro devido a discordâncias com os rumos políticos em 
sua terra natal. Estabeleceu-se em Cow Lane, nas proximidades do bairro Otoblohum, 
onde se dedicou à criação e ao comércio de gado, fundando o primeiro matadouro da 
região. De acordo com Muhammed Bashir Peregrino Brimah (2001, p. 1), Hadji Ibrahima, 
também conhecido como Brimah I na Costa do Ouro, era fulani. Além de falar fulani, 
hauça e árabe, ele também dominava a língua iorubá, o que reflete a história de Ilorin, 
uma cidade originalmente iorubá que se islamizou ao ser incorporada ao Califado de 
Sokoto31. Brimah I foi bem recebido por Nii Tackie Tawiah, o chefe gã que também 
mantinha relações amistosas com os tabons, e rapidamente se tornou uma figura central 
entre os muçulmanos residentes em Acra. Como líder espiritual, desempenhou um papel 
fundamental na organização das comunidades zongo32, habitadas principalmente por 
hauçás e fulanis. Em 1888, Nii Tackie Tawiah concedeu-lhe o título de Chefe Brimah I, 
formalizando sua liderança sobre os muçulmanos da cidade33.

Segundo Bashir Peregrino Brimah, descendente de Brimah I, o chefe gã teria insistido 
em “oferecer-lhe uma esposa” da região: Fatima Okpedu Peregrino, filha da prima (ou 
irmã?) do fundador da Brazil House. Fatima, que se tornaria a terceira esposa de Brimah 
I, já em idade avançada (as duas primeiras esposas eram iorubás)34, era conhecida por 

30	Uma possível origem da palavra “alata” pode estar relacionada ao Reino de Alada na atual Nigeria, de onde os britânicos 
trouxeram soldados e trabalhadores para Acra. Nesse contexto, “alata” se tornaria sinônimo de iorubá.

31	A rebelião liderada por Afonjá, chefe do exército de Ilorin, foi crucial para a queda do Império Oyo e o início da 
escravização de milhares de iorubás, que seriam levados ao litoral e, de lá, para o Novo Mundo. Para mais sobre Sokoto 
e a queda de Oyo, consulte, por exemplo, Jihad in West Africa during the Age of Revolutions de Paul Lovejoy (2016).

32	A designação zongo vem da palavra hauçá “zango”, que significa “local de acampamento para caravanas comerciais”. Os 
zongos são assentamentos urbanos em África Ocidental, originados como centros comerciais para caravanas, habitados 
principalmente por migrantes do Níger e norte da Nigéria. Caracterizam-se pelo uso do hauçá como língua franca e 
pela religião islâmica compartilhada.

33	Peregrino-Brimah (2021, p. 62) afirma que Brimah I tornou-se também líder (head) da comunidade iorubana local, 
em 1902.

34	Brimah I teve oito mulheres 26 filhos.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

16

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

seu orgulho em relação à sua elegância e às suas origens abastadas. Inicialmente, ela 
relutou em aceitar o casamento devido à grande diferença de idade, preferindo continuar 
morando com seus pais e visitando o marido ocasionalmente em um palanquim. No 
entanto, de acordo com o relato de Bashir, as orações de Brimah I acabaram amolecendo 
o coração de Fatima, que passou a “levar refeições para ele regularmente, tal como uma 
criada” (Peregrino Brimah, 2001, p. 1-2; 29-30; 33). Surgiu, assim, mais uma linhagem 
importante, marcada pela mescla de diferentes tradições culturais, étnicas e religiosas. 
Descendentes diretos de Brimah I contaram-me recentemente que Fatima enviou os cinco 
filhos que teve com Brimah para estudar na Nigéria, aparentemente contra a vontade 
do pai, que tinha fortes restrições às influências cristãs das escolas ocidentalizadas.  
De volta a Acra, o filho mais novo, Amida Peregrino-Brimah, tornou-se não apenas 
chefe de família, mas também Chairman of the Council of Muslim Chiefs e Head of the Yoruba 
Community da Grande Acra35. Como vários descendentes desse ramo da família, meus 
entrevistados possuem um nome iorubá e um nome muçulmano, falam a língua iorubá 
e se identificam, além de gãs e tabons, também como iorubás36.

A Nigéria, junto com a Inglaterra, sempre foi um destino atraente para os tabons 
em projetos de estudo, trabalho e até emigração temporária. Um exemplo ilustrativo dos 
contínuos contatos com o mundo iorubano é o caso dos irmãos do agbetsε Eric Morton, 
ambos fluentes em iorubá. O mais jovem viveu 21 anos em Lagos e, juntamente com sua 
filha, que nasceu na Nigéria, traduziu as letras das músicas de agbe para o pesquisador 
colombiano Juan Diego Diaz (2016, p. 151). O fato de as letras das músicas de agbe serem 
cantadas em iorubá reforça a ideia de que os tabons têm criado e cultivado identificações 
importantes em torno de vários aspectos da cultura e língua iorubanas. O próprio agbetsε 
trabalhou por um ano em Lagos, e sua irmã, casada com um muçulmano iorubá, também 
morou lá por mais de uma década antes de retornar a Acra.

4 Shango

Um elemento importante da “iorubanidade/brasilidade” vivenciada pelos tabons 
é a crença no poder de Ṣángò (Shango, Xangô). Entende-se que foi Xangô (Shango) que 
protegeu os ancestrais na sua longa viagem de volta à África. Conta-se que esta divindade 
(espírito) foi trazida da Bahia a Acra e guardada durante algum tempo na First Scissors 
House. Casos semelhantes foram documentados na Nigéria e no Benim. Na década de 
1950, Verger (apud Parés; Castillo, 2015, p. 33) encontrou em Lagos entre os retornados 
um devoto de Xangô, que “tinha um admirável ‘pegi’ trazido […] do Brasil”; mais 
recentemente, Parés e Castillo (2015) descobriram assentamentos de Xangô numa casa 
de Uidá (Benim) que provavelmente tinham sido transportados para lá da Bahia por José 
Pedro Autran, marido de Iyá Nassô, fundadora da Casa Branca em Salvador. Se houve, 
de fato, um deslocamento de um assentamento de Xangô para Acra, não sabemos de 
qual terreiro no Brasil foi levado.

35	Não é surpreendente que os casarões antigos dos tabons, como a Brazil House, tenham acolhido, entre seus diversos 
inquilinos, pessoas de diferentes origens étnicas, incluindo iorubás.

36	Entrevista com Tunde Imoru Farouk e seu tio Shegun Abdul-Ramah Peregrino-Brimah em Acra, dia 30 de janeiro de 
2025.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

17

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Sabemos que havia entre a primeira geração dos tabons muitos muçulmanos37, 
o que, de forma alguma, põe em xeque o fato de eles terem praticado paralelamente 
também cultos direcionados a Shango (Xangô). Acredita-se que o hauçá Mama Nassu, 
descrito por um neto adotivo como “exímio conhecedor do árabe”, abriu uma escola 
de Alcorão na Brazil House, da qual era dono (Amos, 2007, p. 79). Mama (ou Maham) 
Sokoto foi outro importante líder religioso muçulmano. Conta-se que ele era hauçá, tinha 
sido capturado na atual Nigéria e levado como escravo para a Bahia, tendo finalmente 
“retornado” a Acra a bordo do “terceiro navio”. Devido também ao seu nome, há quem 
veja uma relação entre essa personagem e o movimento liderado por Usman dan Fodio, 
fundador do importante califado Sokoto (Amos; Ayesu, 2005, p. 41). Hesse e Yarak (2018, 
p. 201) acreditam que foi Maham Sokoto que fundou a primeira mesquita em Acra.

Com a intensificação das atividades de evangelização realizadas por organizações 
missionárias suíças e, sobretudo, inglesas, na primeira metade do século XIX38, ocorreram, 
aparentemente, muitas “conversões”, de maneira que os muçulmanos constituem hoje 
uma minoria entre os tabons39. Há neste grupo alguns poucos católicos, mas a maioria dos 
tabons segue atualmente um dos ramos do protestantismo, entre os quais se destacam 
a Igreja Anglicana, a Presbiteriana e a Metodista. Pertencer a uma dessas religiões 
monoteístas não impede, porém, que a pessoa se dedique a outras práticas religiosas. 
Assim, o pastor tabom John Antonio Nelson me relatou que as missas em sua igreja, 
a Saint Michael and All Angels Anglican Church, contam não raro com a presença de 
muçulmanos/as que vivem na vizinhança. Esse pluralismo religioso parece ser de longa 
data na região e inclui, evidentemente, também a convivência com tradições religiosas 
locais não monoteístas. Assim, não é de estranhar que os encontros na Alasha House abram 
espaço para diversas manifestações religiosas. Sempre ocorrem libações para Shango e 
danças ao “toque de agbe“ durante o qual uma ou outra pessoa pode ser possuída pela 
divindade; mas tampouco é incomum que num determinado momento alguém puxe um 
“hino da Igreja” para logo a seguir o toque de agbe novamente tomar conta do cenário.

Chama a atenção o modo como identificações e pertencimentos são vivenciados 
em toda a região, não somente pelos tabons e gãs: pode-se perceber nesses processos 
uma dinâmica na qual predominam múltiplos pertencimentos, sobreposições e misturas.  
As pessoas falam geralmente mais de uma língua: as línguas da mãe e do pai, que não 
raro são diferentes, a língua predominante na região (frequentemente, o twi, amplamente 
difundido e que funciona quase como uma espécie de língua franca em boa parte de Gana) 
e, eventualmente, uma ou outra língua de vizinhos com as quais as pessoas convivem 
ou têm convivido durante algum tempo – além disso, a maioria que reside em cidades 
domina o básico da língua inglesa. Não é incomum encontrar pessoas casadas que 
frequentam igrejas diferentes; há, inclusive, casamentos entre cristãos e muçulmanos. 
Em princípio, a estrutura de parentesco dos gãs segue a regra da patrilinearidade.  

37	Zimmermann (1858, p. 283), missionário alemão e linguista responsável pela elaboração do primeiro dicionário e da 
primeira gramática da língua gã, anotou: “Portuguese black emigrants from the Brazils, now living in Akra or Gã were 
generally Mohamedan”.

38	Diversas entidades religiosas enviadas da Europa atuaram na região: a Missão Basileia, a Sociedade Missionária de 
Londres, a Sociedade Missionária Wesleyana e a Sociedade Missionária de Edimburgo.

39	Chama a atenção o fato de, mesmo batizados numa igreja cristã, os tabons manterem frequentemente, além de um 
nome cristão, um nome muçulmano (Amakye-Boateng, 2017, p. 45).



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

18

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Este fato não impede, porém, que diversos “não tabons” que vivem na vizinhança 
participem ativamente de eventos, reuniões e festas do grupo e cumpram funções 
importantes. Um dos papéis centrais durante a execução de encontros e festas, o do 
agbetsε, é executado por uma pessoa que, estritamente, não é tabom, já que a mãe de Eric 
Morton, que era do clã Nelson e foi criada na Alasha House40, casou-se com um homem 
gã, que não era tabom41. Esta maleabilidade não significa, porém, que o pertencimento 
– ou não – a uma das linhagens históricas tabons não tenha importância no cotidiano 
dos tabons: em momentos de conflito, ele pode ser lembrado e tornar-se essencial na 
escolha de alguém para ocupar determinado cargo.

Já durante minha primeira estadia, em março de 2023, pude verificar que a prática 
dos gãs e de outros grupos etnolinguísticos da região de incorporar pessoas de fora por 
meio da atribuição de um nome (ou até um título) existe também entre os tabons. 
Depois de poucas semanas de convivência com os tabons, meus interlocutores principais, 
entre eles Eric Morton, comunicaram-me que queriam me dar um nome tabom. Num 
primeiro momento pensei que se tratasse de uma brincadeira, mas, como insistiram, 
fui entendendo que se tratava de um convite que não podia rejeitar. Havia, sem dúvida, 
uma motivação monetária mais imediata para a realização desta pequena festa que foi 
efetuada no pátio da Brazil House42. Tive, evidentemente, de assumir todos os custos da 
cerimônia, os quais englobavam o pagamento dos músicos, bebidas (incluindo o gim 
para a libação), algumas poucas comidas e as roupas especiais que usei durante o evento. 
Ao mesmo tempo, todo o entorno deste pequeno ritual não deixa de refletir também 
um padrão de relacionamento com “pessoas de fora” que, de certo modo, busca afirmar 
laços e induzir os “batizados” a se comprometer com certas causas importantes para a 
comunidade43.

Nas minhas diversas conversas com pessoas da comunidade, percebi que nem todos 
os tabons cultuam Shango; há aqueles que preferem manter distância desses rituais.  
A rejeição da participação nos rituais dedicados a Shango (por exemplo, libação) pode ser 
percebida sobretudo entre aqueles que aderiram a uma prática mais “ortodoxa” de uma 
das religiões monoteístas e entre uma pequena parcela de tabons de “classe média” em 

40	Na casa Alasha convivem pessoas que não fazem parte da linhagem Nelson. São inquilinos que alugam quartos no andar 
de cima; o aluguel pago serve como fonte de renda para a família Nelson.

41	Embora, a rigor, apenas os descendentes na linhagem masculina pertençam ao clã segundo a regra patrilinear de 
descendência, sua aplicação parece ser flexível. Nesse sentido, a pessoa que ensinou Eric Morton a tocar o agbe também 
não era, stricto sensu, tabom. Além disso, um dos jovens tocadores de tambor que costuma atuar ao lado do atual agbetsε 
é de origem fante. O linguista do grupo, outra função importante, tampouco é tabom, mas dadeban, ou seja, pertence 
a um grupo gã dentro da estrutura tradicional de Otublohum.

42	Esta outdooring ceremony foi inserida numa sessão de agbe e contou com a presença do pastor tabom John Antonio Nelson 
e um eminente representante da comunidade gã, major Amarkai Amarteifio, que já ocupou o cargo de ministro de 
juventude e esporte na década de 1980.

43	Criar títulos para comprometer uma pessoa tida como influente ou poderosa é uma prática comum em diversos grupos 
da região. No caso de Gana, no início do novo milênio, o número de empossamentos (enstoolment) de estrangeiros em 
cargos de nkɔsohene ou nkɔsohemaa — “chefes de desenvolvimento” — cresceu. O cargo de nkɔsohene foi criado em 1985 
pelo líder akan Asantehene, Otumfuo Opoku Ware II, para promover projetos de desenvolvimento na região de Kumasi 
(Bob-Milliar, 2009, p. 541). Mas houve enstoolments de estrangeiros, negros e não-negros, já antes da criação deste cargo. 
O primeiro branco a ocupar um cargo de chefe desse tipo foi Roland James Moxon em 1963; ele chegou a Gana como 
administrador colonial e se tornou amigo e conselheiro do presidente Nkrumah. A expectativa dos ganeses é que esses 
“chefes” se envolvam em iniciativas que beneficiem as comunidades locais. Não me parece improvável que estratégias 
e práticas de relacionamento como essas tenham influenciado a criação do cargo de “ogã” no candomblé da Bahia e 
tenham favorecido a incorporação de pessoas não brancas nas comunidades de culto já no século XIX.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

19

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

ascensão. Assim, o atual tabom mantsε, Nii Azumah V, batizado na Igreja Presbiteriana, 
parece ter uma relação ambígua com Shango, que envolve tanto respeito quanto temor. 
Como muitos outros tabons, Nii Azumah acredita que Shango não somente garantiu o 
retorno dos ancestrais, mas foi também responsável pelo enriquecimento dos recém-
chegados. “Por menor que fosse o trabalho, o Xangô dava dinheiro [...]”, disse ele numa 
entrevista concedida ao pesquisador brasileiro Marco Aurelio Schaumloeffel (2008, p. 86). 
Admitia também que tinha medo das práticas religiosas em torno desta divindade, ao 
mesmo tempo que não duvidava da força de Shango para curar doentes e do seu poder 
de punir pessoas que porventura o desafiassem (Schaumloeffel, 2008, p. 92, 93). Já para 
muitos tabons que vivem em Otoblohum, Shango parece ser um companheiro constante 
de suas vidas; nos mais diversos momentos – seja em situações descontraídas numa roda 
de amigos seja em caso de doença ou perigos iminentes – costumam invocar a divindade, 
fazendo pingar algumas gotas de gim ao chão em reverência a ela (libação). Em situações 
mais sérias, que exigem cautela ou provocam sensações de incerteza e inquietação, a 
libação costuma ser acompanhada por rezas44.

Shango é visto pelos tabons como deus do trovão que – assim se comenta – tem a 
capacidade de se transformar numa serpente. Às vezes, aparece às pessoas em pleno 
dia, como um relâmpago ou uma luz intensa sobre um telhado, e às vezes as crianças o 
veem deslizando como uma cobra pela rua, contou-me Zorkey Nelson em uma de nossas 
conversas. As comidas preferidas Shango são maçãs, uvas, bananas, mel e doces em 
geral; além disso, ele também aprecia Florida Water, uma água perfumada local, vinho, 
gim, ouro e incenso. Alguns comentam ainda que Shango detesta sangue e sujeira. Aqui 
também, como na Iorubalândia e em muitos outros lugares afrodiaspóricos, as cores 
preferidas por esta divindade são o branco e o vermelho. Diferentemente do Brasil e 
da Nigéria, porém, as narrativas dos tabons a respeito de Shango carecem de um corpo 
mitológico mais amplo e elaborado; tampouco há lembranças de outras divindades de 
origem iorubana (orixás). Quando os tabons falam de Shango, destacam geralmente sua 
força e seu poder, sobretudo a capacidade de trazer dinheiro e, desta forma, enriquecer 
as pessoas. Sendo Shango associado a todo tipo de força, inclusive aquela usada em lutas 
mundanas e ações bélicas, há ainda algumas pessoas que afirmam ter Shango ajudado 
os ancestrais a combater, com sucesso, os axantes, rivais históricos dos gãs, e que este 
fato teria possibilitado a aceitação e inserção dos tabons no Estado gã.

A ligação de Shango com o povo e a cultura iorubanos não é desconhecida dos tabons; 
no entanto, a referência a esta divindade implica sempre uma rememoração e comemoração 
da “origem brasileira” dos ancestrais do grupo. Esse fato ficou evidenciado também 
nos comentários orgulhosos que Eric Morton (apud Diaz, 2016, p. 70) fez após visitas a 
terreiros de candomblé no Recôncavo Baiano. “He [Shango] comes from Brazil but now 
resides in Accra with us. What I saw about Shango and his house (Candomblé shrines) 

44	Alguns tabons cultuam, além de Shango, outras divindades/espíritos que são conhecidos na região. Há, inclusive, um 
sacerdote da família Nelson ligada à Alasha House que tem na sua casa em Chorkor (um bairro de pescadores que faz 
parte da Grande Acra) um altar que abriga uma grande quantidade de espíritos. Boa parte dos espíritos assentados aqui 
– entre eles, Tigali ou Tigare e Mami Wata – são também venerados por outros grupos etnolinguísticos vizinhos, tais 
como os gãs, axantes, fantes e ewes. O fato de lá se encontrarem também pequenas estatuetas de anjos (chamadas pelo 
sacerdote de “Los Angeles”) lado a lado com uma figura de bronze do Benim aponta para dinâmicas, fluxos e lógicas 
de incorporação que marcam tanto as relações entre seres humanos quanto as estabelecidas com seres espirituais.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

20

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

during my stay in Bahia [Juli 2016] proves that Shango is not from here. He is from 
Bahia, Brazil”. Com essa viagem, que fazia parte de um projeto apoiado pela embaixada 
brasileira em Gana e realizado sob a coordenação do etnomusicólogo colombiano Diaz45, 
Eric Morton conseguiu realizar um sonho antigo, o de “voltar ao Brasil”46: durante três 
semanas conviveu com representantes da comunidade negra local de Salvador e do 
Recôncavo Baiano, sobretudo com pessoas ligadas ao mundo do candomblé, e trouxe 
de lá um pequeno bastão de latão que usa agora em momentos ritualísticos47. Não há 
dúvida de que essa experiência transatlântica deu um novo impulso para os cultos em 
torno de Shango na comunidade tabom48.

As relações da comunidade tabom com Shango passaram por diferentes fases. Uma 
tradição oral relata que, após a chegada em Acra, Shango foi inicialmente acolhido na 
Scissors House, em que era cultuado e creditado como responsável pelo enriquecimento 
da comunidade. No entanto, anos depois, os líderes tabons decidiram repassar a 
divindade a uma família gã, os Quarcoopome, residentes perto da Alasha House, que 
já mantinham estreitas relações com os tabons – inclusive por meio de casamentos.  
Há várias versões sobre as razões dessa decisão. Uma sugere que o enriquecimento dos 
tabons gerou comportamentos socialmente “inadequados”, estigmatizando o grupo. Para 
livrar-se do estigma, os líderes optaram por renunciar à divindade, lançando-a ao mar.  
Os Quarcoopome, cientes dos benefícios de venerar Shango, solicitaram permissão para 
adotá-lo, e os tabons consentiram. Outra interpretação aponta para a forte influência do 
cristianismo, que havia penetrado profundamente na comunidade. Após essa decisão, o 
culto a Shango passou a ser conduzido pelo chefe da família Quarcoopome, que passou 
a cultuá-lo em sua própria casa (Amakye-Boateng, 2017, p. 49, 50)49. Em uma conversa 
recente, o brafo Zorkey Nelson compartilhou mais detalhes sobre o retorno de Shango 
aos tabons. Ele também atribui à conversão ao cristianismo a razão pela qual os tabons 
repassaram Shango aos Quarcoopome, mas não sabe exatamente quando isso ocorreu. 
Zorkey acrescentou que, cerca de 30 anos atrás, Shango se manifestou nele e, logo após 
ter recebido a divindade, foi levado à casa dos Quarcoopome para realizar um ritual de 
banho. Mais tarde, um filho e uma filha de Zorkey também receberam a divindade em 
festas familiares, mas foi com sua irmã, Lekia, que Shango deixou claro seu desejo de 
retornar aos tabons.

45	Dois produtos interessantes surgiram dessa experiência: a edição de um livro (Tabom Voices: A History of the Ghanaian 
Afro-Brazilian Community in their Own Words, 2016) e um vídeo intitulado Tabom na Bahia (2017).

46	Não foi um acaso que Eric Morton tenha sido escolhido para esta viagem. Ele atua como uma espécie de “relações-
públicas” dos tabons, já que gosta de receber turistas e de atender pesquisadores; quando caminha pelo bairro, não 
raro usando uma camisa da seleção brasileira, é frequentemente cumprimentado pelas pessoas com a palavra “Brazil”.

47	Na casa Ilê Axé Oju Onire, localizada em Santo Amaro, Eric recebeu de pai Pote o nome ritualístico “Baba Ogum Onire” 
(Diaz, 2016, p. 99).

48	Como outros momentos que impulsionaram o fortalecimento de uma identidade brasileira entre os tabons poderíamos 
lembrar as relações amigáveis com o embaixador negro Raimundo Dantas na década de 1960 e a realização do projeto 
“Casa Brasil”, que contou, mais uma vez, com o apoio do governo brasileiro, na década de 2000. Tampouco devemos 
desconsiderar a hipótese de que a convivência com pesquisadores brasileiros (minha pessoa incluída) tenha instigado 
os interlocutores desses estudiosos a rememorar e cultivar suas narrativas identitárias relacionadas com “suas origens 
brasileiras”.

49	Schaumloeffel (2008, p. 93) menciona uma entrevista em que Nii Azumah V, chefe tabom, afirmou que Shango permaneceu 
na First Scissors House até a cristianização da maioria do grupo.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

21

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Em outra entrevista com dois senhores tabons sobre o tema Shango, um vizinho 
da casa fundadora da casa matriz Quarcoopome (family house) mostrou-me um escrito 
elaborado por um familiar desse clã, que coloca em questionamento as narrativas tabons. 
Dois curtos textos, intitulados “History of the Quarcoopome Family” e “A Short History 
of Shango at Atukpai, Accra”, buscam explicar como a família, supostamente originária da 
atual Nigéria, se estabeleceu em Acra e trouxe de lá o agbe e a divindade Shango. O texto 
afirma que o fundador da linhagem, Nii Okutu Quarcoopome, um iorubá nascido em 
Calabar em 1824, migrou para a Costa do Ouro com dois filhos, um grupo de tocadores de 
tabom e dançarinos, trazendo consigo os tambores agbe. Em Acra, realizaram apresentações, 
entretendo o público com “atos mágicos, como carregar um pote com fogo ardente sem 
se machucar, engolir objetos como facas e garrafas quebradas sem qualquer problema”.  
O texto também comenta que um dos filhos de Nii Okutu, Nii Lante Quarcoopome, que 
se tornou líder do grupo de tocadores e mudou seu nome para Nii Agbe-Lante, costumava 
tocar com os tabons “que também estavam interessados em tocar o tambor agbe”. Após 
sua morte, sua meia-irmã, Naa Mantenye Manaa Quarcoopome, assumiu a liderança do 
grupo. “Ela era uma bela cantora de canções iorubás”, destaca o documento. Após seu 
falecimento, ninguém entre os Quarcoopome parece ter se interessado em continuar a 
tradição. “O tambor Agbe está, desde então, sob a custódia do povo tabom. Atualmente, o 
povo tabom ensina o tambor Agbe no Centro Cultural da Universidade de Gana, em Legon".

A narrativa sobre a origem do culto a Shango em Acra segue da seguinte forma: 
o filho mais velho de Nii Okutu Quarcoopome (que teve 20 filhos com 6 mulheres 
diferentes e faleceu aos 92 anos), Ataa Kyei, descrito como “herbalista”, trouxe Shango 
de uma viagem a Calabar para Acra. Lá, iniciou tratamentos por meio de rituais a 
essa divindade, curando uma variedade de doenças, com destaque para a esterilidade 
feminina, o que lhe conferiu grande popularidade. Essa tradição foi continuada por seu 
filho, Nii Odartey Quarcoopome, “um professor profissional”. Durante o festival anual 
de Shango, as pessoas se reuniam para tomar banhos de ervas, pedindo proteção para 
seus descendentes. Entre as famílias que mais buscavam a ajuda de Shango, estavam os 
membros da família Quarcoopome e os tabons, incluindo o alfaiate e chefe Nii Aruna 
e Nii Alasha Senior. A narrativa se encerra com a menção à data de falecimento de Nii 
Odartey, em 1942, sem, no entanto, indicar uma eventual transmissão do culto de Shango 
para os tabons50.

O pesquisador Schaumloeffel (2008, p. 93), que trabalhou durante dois anos, entre 
2003 e 2005, como professor de Língua Portuguesa na Universidade de Gana, relata que, 
durante sua estadia em Acra, os Quarcoopome promoviam rituais de Shango duas ou três 
vezes ao mês, além de outros encontros periódicos aos sábados. Após a morte do head 
of house, as sessões regulares deixaram de ocorrer. No entanto, Shango continua sendo 
cultuado durante as reuniões mensais do clã Quarcoopome na sua family house – tive 
a oportunidade de assistir a uma delas –, bem como em uma celebração anual maior, 
realizada uma semana após o festival Homowo51. Entre os tabons – que hoje já não mantêm 

50	Os textos são assinados por Ebenezer Essiel Odartei Quarcoopome, que se identifica como bisneto de Ataa Kyei e neto 
de Nii Odartey Quarcoopome. É provável que tenham sido escritos em 2013 ou pouco depois, já que ambos começam 
com a menção de que foram lidos pela primeira vez durante uma reunião familiar no pátio da All Saints Anglican 
Church, no bairro Adabraka, ao norte de Jamestown.

51	O Homowo é um importante festival tradicional do povo gã, celebrado entre agosto e setembro, marcado por danças, 
rituais e partilha de alimentos para afastar a fome e agradecer pela fartura da colheita.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

22

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

muitos contatos com os Quarcoopome –, há dúvidas quanto à permanência de Shango 
na casa fundadora desse clã. Segundo suas narrativas, Shango saiu de lá e atualmente 
reside em um cômodo do sobrado Alasha, espaço em que a sacerdotisa Lekia realizava 
seus trabalhos religiosos.

5 Lekia

Georgina Lekia Nelson morava na casa Alasha e já tinha seis filhos quando algumas 
coisas na sua vida pareceram sair dos trilhos. Como tantas outras mulheres, trabalhava 
como vendedora de alguns poucos produtos no bairro, só que começou a perceber que já 
não conseguia vender quase nada. Numa entrevista concedida a Akwetteh (apud Diaz, 
2016, p. 65-66), contou que, um belo dia, uma pessoa descrita por Lekia como “profeta” 
disse-lhe que havia alguém postado em frente a seu ponto de venda que bloqueava seu 
negócio. Chegando em casa, Lekia caiu no choro. Nos dias seguintes, perambulava pelo 
bairro, parando em casas de parentes e de vizinhos, sem se dar conta do que estava 
fazendo. Diante desta situação, sua família tentou descobrir a razão destes distúrbios 
e concluiu que por trás deles havia um chamado da “divindade de nossos ancestrais”. 
Sendo seguidora da fé muçulmana, Lekia buscou amparo primeiro numa mesquita e 
depois numa igreja, mas seus pedidos de ajuda foram ignorados pelos respectivos líderes 
religiosos. Não demorou muito e Shango se manifestou, alertando Lekia que deveria 
aceitá-lo, caso contrário as vidas dos seus filhos correriam risco.

Foi assim que Lekia concordou em submeter-se a um longo processo iniciático52. 
Disseram-lhe que ele duraria por volta de 12 meses, mas acabou se estendendo, de fato, a 
quatro anos. Lekia foi levada a uma casa na vizinhança (Okudjan) em que vive a sacerdotisa 
(woyoo) gã Donkor. Donkor é especialista na formação de sacerdotes e sacerdotisas que 
se dedicam a cultos em torno de espíritos e divindades tidas como “estrangeiras”. Lekia 
era a décima pessoa a ser iniciada por Donkor e, por isso, ficou conhecida também pelo 
codinome “number 10”, o qual seria lembrado posteriormente, inclusive nos cartazes 
que comunicavam a sua morte53.

Depois de ter passado cerca de um ano na casa Okudjan, Lekia foi levada a um lugar 
distante, um lugarejo no norte da Grande Acra, onde ficaria reclusa durante mais três 
anos. Lá, aprendeu a lidar com as forças espirituais, inclusive com o objetivo de promover 
curas, o que exige, entre outras coisas, um profundo conhecimento sobre as propriedades 
de folhas e ervas. Lekia contou com orgulho que neste local de reclusão foi visitada pelo 
tabom mantsε e pela Rainha-Mãe (Diaz, 2016, p. 69), fato que aponta também para a 
importância que a comunidade tabom começava a dar a esta primeira iniciação de uma 
sacerdotisa de Shango após o retorno da divindade à casa Alasha.

52	Posteriormente, Lekia (Diaz, 2016, p. 65) caracterizou sua experiência e vivência religiosa com as seguintes palavras:  
“I was a Muslim but now I am with the Old Man”, referindo-se, assim, aos seus laços espirituais que criou com Shango. 
De acordo com o agbetsε Eric Morton, Lekia foi a primeira sacerdotisa de Shango na comunidade tabom, não havendo 
antes dela nenhum outro especialista religioso dedicado exclusivamente a essa divindade. Observei que, na ausência 
de um sacerdote ou sacerdotisa, o agbetsε tem assumido a execução de vários pequenos rituais.

53	Devido à importância dada à passagem do mundo terreno para o mundo dos espíritos ancestrais, veem-se em todo o 
país cartazes que anunciam falecimentos e funerais nas fachadas das casas.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

23

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Finalmente, no dia 27 de junho de 2014, Lekia foi reconduzida à Alasha House, 
onde se deu a festa pública de sua posse como sacerdotisa (woyoo), um importante 
evento detalhadamente documentado pelo etnomusicólogo Amakye-Boateng. A parte 
ritualística começou a ganhar forma a partir do momento em que o agbetsε fez a primeira 
libação, convidando os ancestrais a participar da cerimônia. Em seguida, a comunidade 
respondeu com amen a uma oração de louvor a Jesus Cristo. Depois Lekia, sentada 
num banco cerimonial (stool), vestida de branco e adornada com colares e braceletes, 
recebeu da mão de Donkor um pequeno sino, chamado de nawa. O recebimento deste 
símbolo de poder espiritual consagra a iniciação de uma nova sacerdotisa. Ao longo 
da cerimônia, Lekia apresentou-se ao público ainda de três maneiras diferentes. Num 
primeiro momento, recebeu Shango, fato muito comemorado pelas pessoas presentes. 
Depois de ter conversado, por meio do corpo de Lekia, em língua inglesa, com as pessoas, 
Shango pediu para se retirar, para “ir ao Brasil, o lugar de onde vim” (“am going to Brazil, 
that’s where I come from”, apud Amakye-Boateng, 2017, p. 66). Os anciãos atenderam 
ao pedido da entidade de trocar de roupa e, quando Lekia, novamente incorporada por 
Shango, voltou do seu cômodo, ela/ele se apresentava como uma cobra arrastando-se 
no chão. Quando Lekia saiu pela segunda vez do quarto, incorporava um ancestral que 
caminhava entre as pessoas presentes segurando uma bandeja, vendendo miçangas.  
Já na sua terceira e última aparição, Lekia se vestia da maneira como os tabons imaginam 
que a primeira geração dos seus ancestrais chegou a Acra: num primeiro momento, 
“representava” um homem de época, usando um terno cinza escuro listrado, um chapéu 
da mesma cor e também uma gravata; num segundo momento, trajava um longo vestido 
feminino, ostentando, na sua cabeça, um vistoso chapéu (Amakye-Boateng, 2017, p. 71).

Nos anos seguintes, Lekia se tornou uma sacerdotisa reconhecida e muito procurada 
não somente por pessoas tabons, mas também pelos vizinhos, entre os quais a maioria 
se diz cristã ou muçulmana. As sessões de Shango ocorriam às sextas-feiras, já que Lekia 
dizia ser a sexta-feira o dia dessa divindade. As pessoas atendidas por Lekia, ou melhor, 
por Shango manifestado nela, buscavam ajuda para os mais diversos problemas: vinham 
em caso de doenças crônicas, por causa de dificuldades financeiras ou ainda para resolver 
um caso de relacionamento amoroso. Shango se comunicava em inglês e recebia como 
pagamento pelos seus serviços gim, vinho e outras coisas que apreciava, além de dinheiro. 
No final do ano de 2022, toda esta rotina espiritual que ocorria no compound Alasha teve 
um fim abrupto. Lekia, que sofria de hipertensão, teve um derrame e acabou falecendo 
no dia 4 de novembro daquele ano.

Nos meses seguintes, começaram as conversas sobre a organização do funeral 
da sacerdotisa falecida. Em se tratando de uma personagem de destaque dentro da 
comunidade, havia um consenso de que os ritos teriam de ser executados com o maior 
zelo possível. A passagem do mundo terreno para o lado dos espíritos ancestrais é tratada, 
em toda a região, como um assunto muito importante e sério. Em diversas reuniões ao 
longo do ano de 2023, as discussões no pátio da casa Alasha giravam em torno do assunto. 
As conversas, das quais presenciei algumas, eram, não raro, acaloradas, já que envolviam 
o tema dinheiro: quem podia ou, melhor, devia contribuir com quanto. Os custos foram 
aumentando diariamente, já que era necessário pagar cerca de oito dólares por cada dia 
em que o corpo de Lekia permanecia no necrotério (Korle Bu Mortuary) dentro de um 



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

24

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

frigorífico. Somente no final do ano de 2023, foi fixado, finalmente, o dia 18 de janeiro de 
2024 como data do funeral.

Dias antes do evento anunciado, as pessoas se encontravam na Alasha House, preparando 
tudo que era necessário para as cerimônias. As discussões em torno de dinheiro ressurgiram 
e eclodiram quando as cinco sacerdotisas convocadas para executar os ritos junto ao corpo 
da defunta protestaram veementemente, já que contavam com um pagamento bem superior 
ao que a comunidade podia pagar. Dirimida esta controvérsia, os presentes se dedicavam, 
mais uma vez, às cantigas e danças que acompanham o toque de agbe. Num determinado 
momento, Shango se manifestou, incorporando primeiro numa moça e logo a seguir no 
brafo Zorkey. O fato de a jovem, que, aliás, também se chama Lekia e pertence igualmente 
à linhagem Nelson, ter recebido Shango neste momento pode ser um sinal. Mas ninguém 
sabe se a sacerdotisa falecida terá um sucessor ou uma sucessora e quando. O que se sabe 
é que Shango decidirá sobre este assunto e será a sacerdotisa Donkor que confirmará ou não 
se a pessoa foi de fato escolhida pela divindade. Após ter se movimentado durante algum 
tempo, com passos rápidos, no meio do pátio, a jovem Lekia e Zorkey, ainda possuídos por 
Shango, saíram pelo portão da frente do compound. Antes de retornar novamente à Alasha 
House, caminharam, acompanhados por alguns membros da família Nelson, até a casa da 
família Quarcoopome, reconhecendo, assim, a ligação entre as duas casas sobretudo no 
que diz respeito ao culto a Shango.

Na véspera do primeiro dia das cerimônias, os líderes decidiram adiar o evento mais 
uma vez por uma semana. Ouvi diversas explicações para este adiamento. É provável que 
um motivo tenha sido a aposta de poder arrecadar mais dinheiro se se esperasse mais sete 
dias. Foi assim que somente na sexta-feira seguinte o corpo de Lekia seria retirado do 
necrotério e transportado numa ambulância para a casa Alasha. Era perto da meia-noite 
quando a ambulância, com a sirene ligada e dirigindo em baixa velocidade, entrou no 
bairro de Jamestown. À frente e atrás do carro caminhava um grande número de pessoas. 
Ouviam-se tambores e rojões. Várias pessoas cantavam e dançavam; um pequeno grupo 
recebia espíritos, e, no meio dele, andavam mulheres com os seios descobertos. Finalmente, 
após ter atravessado todo o bairro, o corpo foi retirado da ambulância e carregado numa 
esteira para a casa Alasha.

O dia seguinte começou com mais uma sessão de agbe 54. Os tocadores, posicionados 
numa extremidade do estreito pátio interno, iniciaram o toque enquanto parentes e amigos 
da família Nelson chegavam, criando-se assim um ambiente descontraído. As pessoas 
entoavam cantigas em iorubá, algumas se levantando de tempos em tempos para dançar em 
frente aos tambores, depositando dinheiro numa bacia plástica colocada no chão. Atrás dos 
tocadores, encostado na parede, estava o head of house, Nii Alasha III, observando o cenário, 
quase sempre com o celular na mão, de tempos em tempos conversando com alguém.

Enquanto isso, num espaço reservado no fundo do casarão, o grupo das sacerdotisas 
contratadas (às quais tinha se juntado também um sacerdote masculino) fez os devidos 
ritos, preparando o corpo da defunta. Depois elas se dirigiram à porta do cômodo de Lekia 
que tinha ficado trancada desde sua morte. O ato de abrir a porta foi inserido num ritual que 
envolvia libações e o sacrifício de uma galinha branca. O fato de a galinha ter caído morta 
ao chão pelas suas costas indicava que Shango aceitou as oferendas. Já era noite quando o 

54	Eric Morton, o agbetsε, considera a Alasha House como “sede” de agbe, já que a maioria dos tocadores tem relações de parentesco 
com esta casa (Diaz, 2016, p. 85).



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

25

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

corpo de Lekia foi exposto numa extremidade do pátio, ao lado do cômodo da sacerdotisa, 
de maneira que todo mundo que entrava no compound podia vê-lo. Vestida numa roupa de 
tons azul-claro e branco, usando um chapéu (estilo kufi) com as mesmas cores e decorada 
com diversos colares e braceletes, Lekia estava sentada numa cadeira diante da qual se 
encontrava uma mesinha, oferecendo-lhe um rico jantar. As pessoas se aproximavam dela, 
inclusive para tirar fotos com ela, e Eric resolveu colocar nas mãos de Lekia, vestidas com 
luvas brancas, o bastão de Shango que ele tinha trazido da Bahia.

Em frente ao sobrado, mais de 200 pessoas aguardavam abaixo e em torno de um toldo 
branco pelo início do “programa noturno”. Um grupo gã contratado fazia uma espécie de 
performance que incluía toque de tambores (tipo diferente daqueles usados para o agbe), 
danças e incorporações. O professor Amakye-Boateng, um bom conhecido da comunidade 
já que tinha feito um estudo etnográfico sobre o processo de iniciação de Lekia, compareceu 
com dois estudantes, participou de uma curta apresentação de agbe (desta vez, para um 
público maior) e depois projetou, numa grande tela, para público presente fotos de Lekia 
que ele tinha tirado ao longo de sua pesquisa. Foi mais um momento em comemoração 
e homenagem à sacerdotisa. Em contraste com a numerosa participação das pessoas do 
bairro em vários momentos das festividades, notei a ausência de representantes dos outros 
mencionados 17 wes (clãs) tabons. Nenhum dos parentes que residem em áreas mais nobres 
da cidade compareceu. Uma presença bem-vista pelos Nelson foi a visita do head of house de 
um clã gã, chamado Nunoo, que mora na vizinhança do casarão Alasha.

No domingo, dia 27 de janeiro, ocorreria o enterro em si. Seguindo uma tradição 
muito disseminada em Gana, todo mundo aparecia naquele dia em trajes com estampas 
nas cores preto e branco55. De manhã, o núcleo familiar se reuniu mais uma vez no pátio do 
compound ao toque de agbe. Num determinado momento, todo mundo subiu as escadas para 
se dirigir a um quarto nos fundos deste velho prédio que tinha sido transformado numa 
espécie de recinto para velório. As paredes de madeira podre tinham sido encobertas com 
cortinas branquíssimas, e, no meio deste cômodo, jazia o corpo de Lekia, desta vez vestido 
todo de branco, em cima de uma espaçosa cama coberta de lençóis brancos. Parecia um 
lugar celestial. Mais uma vez, o agbetsε fez suas orações juntamente com o ritual da libação, 
lembrando que Lekia era a “número 10”, sacerdotisa de Shango que veio da Bahia, do Brasil. 
Depois, os familiares mais próximos de Lekia começaram a dançar, dando voltas em torno 
da defunta, cantando o chamado Viva Viva Song. Havia panos colocados nas suas cabeças, 
sugerindo que carregavam objetos que deveriam acompanhar Lekia na sua volta ao Brasil. 
E o momento em que um prato foi quebrado em cima do corpo da defunta marcou o início 
da passagem do mundo terreno para o mundo dos espíritos ancestrais.

Antes de o corpo ter sido finalmente colocado no caixão, os filhos e filhas de Lekia 
caíram no choro ritual e foram consolados por parentes. O caixão, que tinha sido adornado 
na sua parte superior com duas grandes bandeiras do Brasil e também com uma espada, 
representando o poder espiritual da sacerdotisa, foi postado no meio do pátio e recebeu 
novamente libações e orações. Um grupo de jovens se prontificou a levantar o caixão 
para levá-lo em procissão pelo bairro. Mas, antes disso, o brafo cumpriu sua função de 

55	Em toda a região, as cores branco, preto e vermelho apontam para forças simbólicas muito marcantes que continuam sendo 
afirmadas e vivenciadas nos diversos eventos festivos: se, para os gãs, preto (ediŋ) indica pesar e luto e a cor branca (eyɛŋ) 
representa vitória, pureza, alegria e celebração da vida, o vermelho (etsuru) sinaliza perigo, amor, orgulho, cuidado, mas 
também bravura, agressividade, determinação.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

26

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

sacrificar com um facão um cabrito no centro do pátio da Alasha House. Durante mais de 
uma hora, um séquito seguiu o caixão, cantando e dançando, às vezes em ritmo de corrida, 
acompanhado pelo toque de tambores e disparos de rojões. Na frente andava, com passos 
largos e acelerados, o brafo Zorkey, agitando a bandeira do grupo. A bandeira é mais um 
indício do papel importante que o Islã tem tido na história dos tabons: no centro dela, sobre 
um fundo verde, brilham uma meia-lua e uma estrela branca56. Durante a caminhada pelo 
bairro, o cortejo parava em frente a diversas casas, fazendo reverências a lugares e pessoas 
caras à defunta e aos tabons. Um desses pontos foi a casa em que a mãe de Lekia vivia 
(aqui, mais uma galinha foi sacrificada), outro a Brazil House.

Já estava anoitecendo quando as pessoas se espremeram em diversos veículos para 
seguir o corpo de Lekia ao seu último destino, o Agege Cemitério no bairro Dansoman57. 
Um grupo de pessoas, porém, já reduzido, mas ainda vibrante, estava lá presente quando o 
caixão foi arrastado para a vala de cimento. Mais uma libação, mais uma oração proferida 
pelo agbetsε e mais uma salva de rojões. Rapidamente as porções de terra jogadas pelas 
pessoas postadas em torno do túmulo começaram a cobrir as duas bandeiras postas em 
cima do caixão, encerrando-se assim a parte ritualística do enterro58.

6 Algumas Palavras Finais

As vivências passadas e contemporâneas dos tabons são mais um exemplo das dinâmicas 
e redes que se desenvolveram entre as sociedades africanas e comunidades diaspóricas. 
Tal como os agudás e amarôs, os tabons constituem, sem dúvida, um caso peculiar entre 
aquelas populações às quais Gilroy atribui a emergência do chamado Atlântico Negro. 
São descendentes de africanos que “retornaram” de um contexto diaspórico (Brasil) 
para a África, onde cultivariam, mais uma vez, uma identidade diaspórica. Os tabons 
compartilham muitas experiências de outras populações afrodiaspóricas; no entanto, têm 
adotado também práticas, costumes e posicionamentos que não se ajustam facilmente ao 
enquadramento teórico criado por Gilroy. A ênfase deste autor a uma identidade negra 
transnacional compartilhada desvia o foco da diversidade das sociedades africanas e suas 
dinâmicas locais, incluindo rivalidades. Embora essa ênfase se justifique por um poderoso 
projeto político de combate ao racismo, ela acaba por ocultar disputas e conflitos, e evita 
confrontar-se com posicionamentos identitários e diversas “complexidades” nas práticas 
culturais que não se alinham ao modelo proposto.

56	Na bandeira são escritas as palavras Tabon People e Olulukow Omogidi agdon. De acordo com uma explicação dada a Schaumloeffel 
(2008, p. 128, 129), olulukolu era uma espécie de grito de guerra bradado pelo rei tabom, e a resposta dada em iorubá pelos 
seguidores, amogidiagbo, significaria algo como “as pessoas fortes prestarão atenção ou escutarão”.

57	Lékia deveria, em princípio, ter sido sepultada no Cemitério da Família Real dos Tabons, localizado dentro do Gã Mantsε 
Ankrah Royal Cemetery, onde são enterradas as figuras mais importantes da comunidade. No entanto, devido a uma disputa 
entre duas facções gãs pelo cargo de Otublohum Mantsε, o cemitério esteve fechado por um período, o que impediu seu 
sepultamento nesse local.

58	Uma semana após o enterro, costuma-se realizar o ritual de ardua, que envolve o toque de agbe, rezas e libações, com comidas 
como fula (painço fermentado e temperado com algumas especiarias), akalá (no Brasil chamado de acarajé) e nozes de cola 
dispostas em um quarto. O objetivo é oferecer rezas à alma do falecido, que, segundo a crença, já é um ser espiritual. Durante 
o ritual, os participantes fazem pedidos e doações em dinheiro (salaka), que são posteriormente levadas a uma mesquita do 
bairro. É provável que o termo salaka seja derivado da palavra árabe sadaqah que significa caridade ou benevolência. O nome 
desta parte do ritual e a entrega da doação a uma mesquita revela, mais uma vez, as relações de longa data dos tabom com 
tradições muçulmanas. O ciclo se encerra com o ritual Okudjonjor, realizado 40 dias após o enterro, envolvendo o sacrifício 
de uma vaca e celebrações com comida e libações em honra ao espírito do falecido.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

27

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Não há como negar que escravidão e racismo têm tido enorme impacto em ambos 
os lados do Atlântico; no entanto, sabemos que estas tragédias humanas nem sempre se 
articularam de maneira uniforme (havia, por exemplo, diferentes formas de escravidão na 
África), não são rememoradas em todos os lugares e contextos do mesmo modo e com a 
mesma ênfase, e não ocupam, portanto, sempre o mesmo papel nas construções identitárias 
elaboradas pelos diversos grupos, promotores dos “diálogos transatlânticos”. Esses são 
fatos não raro ignorados nos estudos associados à corrente mencionada. Finalizando sua 
mais recente obra dedicada à vida de um dos retornados que se tornou poderoso traficante 
de escravizados no Benim, Parés discorre sobre a dificuldade de aplicar o modelo analítico 
de Gilroy à primeira geração dos ex-escravizados que decidiram se estabelecer na costa da 
África Ocidental. Diz não ter dúvida de que Joaquim de Almeida tinha “‘dupla consciência’ 
de sobra” e colocava em prática também a chamada “política de realização”59; o que não 
se poderia encontrar, porém, nas suas ações e posicionamentos era o que Gilroy descreveu 
como “ímpeto radicalmente emancipatório” sem o qual a almejada “contracultura [da 
modernidade]” não pode germinar (Parés, 2023, p. 300).

Observamos que, no cotidiano dos tabons e outros grupos em Gana, o que predomina 
são múltiplos pertencimentos e formas de convivência em que a “mistura com o outro” e a 
incorporação de alteridades para o próprio bem imperam sobre o ímpeto de traçar fronteiras 
rígidas em relação a um outro. Trata-se de dinâmicas e forças sociais que implicitamente 
vão de encontro àqueles posicionamentos que buscam consolidar a ideia de pertencimento 
a um grupo racial transnacional com o objetivo de reagir às opressões e discriminações 
atribuídas a um mundo percebido como branco. Essa última estratégia se apropria, de 
certo modo, de padrões de inclusão e exclusão vistos pelos cientistas sociais clássicos como 
decorrentes da emergência da “modernidade” responsável por processos de racionalização 
e burocratização não somente das relações humanas, mas também das ideias referentes 
às diferenças humanas; uma tendência que, sabemos, desembocou na biologização dos 
critérios classificatórios sustentados por teses defendidas por cientistas ocidentais, a partir 
de meados do século XIX.

Estamos aqui, de fato, diante de modos divergentes de se relacionar com a alteridade, o 
que não exclui a possibilidade de que os dois sejam acionados por um mesmo grupo (ou mesma 
pessoa) em distintos momentos ou contextos, na tentativa de adotar um posicionamento 
identitário que seja mais adequado aos interesses do coletivo (da pessoa). Não se pode negar, 
porém, que as estratégias de incluir e excluir seguidas pelas diversas populações criadoras 
dos diálogos transatlânticos são orientadas frequentemente por diferentes padrões e que 
estas lógicas têm validades e pesos distintos dependendo de lugares e momentos históricos 
particulares. Trata-se de diferenciações internas aos jogos identitários não refletidas em boa 
parte dos estudos baseados nas premissas da obra de Gilroy. As reflexões deste eminente 
intelectual sobre o Atlântico Negro e o conceito “diáspora” trouxe, sem dúvida, inovações 
teórico-metodológicas importantes, na medida em que reorienta o nosso olhar para as 
redes transnacionais, os diálogos e as múltiplas trocas entre os dois lados do Atlântico.  

59	O termo double consciousness aponta para os dilemas identitários que, de acordo com W. E. B. Du Bois, os negros norte-
americanos enfrentavam numa sociedade marcada pela supremacia branca; com o termo politics of fulfilment, Gilroy busca 
enfatizar a força das comunidades negras diaspóricas na implementação de seus projetos de luta por justiça social e por 
reconhecimento identitário.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

28

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

É, porém, importante não perder de vista que as participações no Atlântico Negro se deram 
e se dão de diversas maneiras.

Podemos lembrar neste contexto as palavras críticas do historiador ganês Essien (2010, 
p. 240) quando chama a atenção para a importância das mobilidades e trocas históricas entre 
as comunidades de retornados que vivem na faixa litorânea: os diversos fluxos materiais 
e culturais e, inclusive, a disseminação de elementos culturais iorubanos na região. Essien 
documentou diversas histórias de vida que evidenciam múltiplos e sucessivos deslocamentos 
de “retornados” do Brasil entre Lagos e Acra, frequentemente associados a atividades 
comerciais, que, em certos casos, resultaram na formação de novas relações de parentesco. 
Essas dinâmicas, desenvolvidas no continente africano – referidas por Essien (2014, p. 15, 
23) como “migração reversa”60 –, continuam sendo negligenciadas pelas grandes teorias 
sobre a “diáspora africana/negra”, ressalta o pesquisador. Ao afirmar que “as múltiplas 
viagens de retorno eram uma prática comum entre as comunidades de retornados”, Essien 
(2014) questiona de forma incisiva o que ele denomina de “paradigma unidimensional” 
predominante nos estudos afro-diaspóricos.

Vimos que há diversas narrativas sobre a “origem” do culto a Shango entre os tabons e 
que as influências iorubanas na região de Acra resultam de contextos distintos. O ancestral 
daqueles Peregrino que hoje se identificam com orgulho como “iorubás” e cujo pai (avô) 
foi Head of the Yoruba Community da Grande Acra era, “na verdade”, um fulani que vivia em 
Ilorin. No entanto, além de se reconhecerem como iorubás, esses descendentes são também 
muçulmanos, gãs e tabons, e falam, além de iorubá, gã, inglês, hauçá e twi. Esse fato reflete 
um padrão comum nesta parte da África, evidenciando as dinâmicas de relacionamento e 
a maleabilidade nos processos de inclusão e exclusão.

Além disso, aponta para um momento histórico bem conhecido: com a queda de Oyo, 
iniciou-se um amplo movimento de dispersão de populações da chamada Iorubalândia61 
por meio de escravizações em massa, seja para diversas regiões da África, seja, sobretudo, 
para o Novo Mundo. Diversos autores já destacaram que um senso de etnicidade mais 
abrangente parece ter emergido primeiro em contextos diaspóricos, em que pessoas de 
diferentes regiões da Iorubalândia se encontravam: os akus em Serra Leoa, os nagôs no Brasil 
e os lucumís em Cuba. Os múltiplos contatos desenvolvidos a partir desses movimentos de 
dispersão e reimigração, conectando os dois lados do Atlântico, teriam sido fatores centrais 
para a consolidação da identidade iorubana contemporânea – motivo pelo qual Matory se 
refere aos iorubás como uma “nação transatlântica” (Matory, 1999, p. 72-103). Talvez seja 
apropriado falar, nesse cenário, de um processo de “iorubanização”, análogo à islamização 
ou cristianização, mas sem um proselitismo explícito baseado em um livro sagrado. O iorubá 
tornou-se uma referência central em diversas diásporas africanas – basta observar seu uso 
como língua franca entre escravizados e ex-escravizados no Brasil e a presença marcante 
das tradições iorubanas em todas as Américas, onde adquiriram um status de expressão 
máxima da africanidade.

60	Escreve Essien (2010, p. 240): “No início do século XX, eles [os tabons] se deslocaram para lá e para cá entre as comunidades 
afro-brasileiras ao redor da Baía de Benim (Benim, Togo e Nigéria) por várias razões que incluíram comércio e visitas a 
outros membros da família ao longo da costa da África Ocidental”.

61	Naquele momento histórico, não existia nem uma língua nem um povo que se autoidentificasse como iorubá. A palavra 
iorubá é provavelmente uma derivação do termo yariba ou yarba, usado inicialmente pelos hauçás para se referirem ao 
reino de Oyo e ao seu rei.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

29

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Matory demonstrou o papel crucial que, nesse processo, tiveram os pastores saros, 
originários da Iorubalândia62. Foram eles os primeiros a traduzir a Bíblia para o iorubá e a 
produzir textos sobre os iorubás: ao transcreverem e codificarem a língua falada, estabeleceram 
um “padrão linguístico” e, ao descreverem as tradições culturais, construíram um saber sobre 
essa realidade. Nesse processo, refletiram-se valores e concepções predominantes na Church 
Missionary Society of England, influenciados pelos processos de nation-building europeus. A noção 
implícita de que cada povo possuía uma língua própria, um território específico e crenças 
compartilhadas, que fez parte desse conjunto de valores, foi mobilizada posteriormente 
em dois contextos: nas lutas contra o colonialismo e nos movimentos protonacionalistas 
africanos, de um lado, e, do outro lado do Atlântico, por aqueles que buscavam afirmar sua 
africanidade frente ao racismo branco.

Assim, o iorubá e a iorubanidade se disseminaram como fluxos culturais que, devido a 
contextos históricos e trajetórias específicos, penetraram distintos espaços e influenciaram 
múltiplos processos de autoidentificação. Diante dessa complexidade, descobrir qual 
narrativa sobre a origem de Shango – a dos Quarcoopome ou a dos tabons – é a mais “correta” 
talvez não seja possível; mais relevante do que isso, parece-me, no caso da nossa pesquisa, 
compreender o contexto das disputas e os significados que essas narrativas têm para cada 
grupo. Os tabons sempre viveram em um universo permeado por diversas influências 
linguísticas e culturais, nas quais o iorubá e a iorubanidade parecem desempenhar um 
papel de destaque há muito tempo. Para muitos deles, a devoção a Shango tornou-se um 
elemento identitário central que os conecta ao Brasil; já no caso dos Quarcoopome, Shango 
evoca a vinda de seus ancestrais da Nigéria.

O culto a Shango promovido pelos tabons pode ser visto, portanto, como mais 
uma expressão da força que a cultura iorubana adquiriu em diversas partes do mundo 
afrodiaspórico. Podemos, de fato, perceber muitas semelhanças e tradições compartilhadas. 
Em Acra, Shango é igualmente tratado como deus do trovão ao qual são associadas as cores 
vermelho e branco. Não apenas os nomes dos instrumentos musicais usados nos ritos são 
idênticos na Iorubalândia, no Brasil e em Gana; os movimentos nas danças e vários ritmos 
seguem também o mesmo estilo. Ao mesmo tempo, não faltam também diferenças: se os 
tabons veem uma ligação entre Shango e a serpente, em diversos outros lugares a figura 
da cobra é identificada com outra divindade (Dã, Oxumarê). Em Acra, Shango é a única 
divindade lembrada dentre centenas de orixás que existem na Nigéria; tampouco foram 
preservadas, entre os tabons, as ricas histórias em torno de Shango e de outras divindades 
iorubanas que fazem parte de um complexo corpo mitológico ainda vivo na Nigéria e em 
várias diásporas africanas63.

Mencionamos as orações e diversos símbolos que apontam para distintas tradições 
religiosas – cristãs, muçulmanas, iorubanas – que convivem frequentemente num único 
evento. Não é incomum que durante uma reunião dos tabons ocorra uma manifestação de 
Shango sem que as conversas no pátio da Alasha House sejam interrompidas. Vi, mais de uma 
vez, uma pessoa incorporada correndo de um lado do compound para o outro, sendo assistida 
por alguém da família, enquanto o head of house e o conselho dos anciãos continuavam 
contando o dinheiro coletado no início do encontro, fazendo as devidas anotações num 

62	Sobre a influências dos saros na Iorubalândia, ver Matory (2005, p. 54) e Hofbauer (2023, 192-195).
63	O fato de uma única divindade ser cultuada numa cerimônia se aproxima, de certo modo, daquele padrão disseminado na 

Iorubalândia, ao mesmo tempo que se distancia das práticas conhecidas no candomblé do Brasil.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

30

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

pequeno caderno. Esses são indícios de que esta comunidade não vivencia o sagrado e o 
profano como duas dimensões totalmente opostas e excludentes. Também nesse caso, as 
fronteiras entre o que os monoteísmos marcam como duas esferas separadas – o sagrado e 
o profano, o espiritual e o mundano – parecem ser pouco rígidas e, portanto, ultrapassáveis. 
Vimos também que nem todos os tabons prezam o culto a Shango nem fazem questão de 
afirmar “sua proveniência brasileira” com tanta ênfase quanto o agbetsε, que gosta de se 
apresentar em público com a camisa da seleção brasileira e um boné com a inscrição “Brasil”. 
No entanto, nenhum tabom nega seu pertencimento aos gãs, e a celebração da brasilidade 
principalmente ocorre em momentos e espaços específicos, sobretudo no contexto de funerais 
e durante as apresentações de agbe.

Esses exemplos mostram que as rearticulações das tradições, dos signos e significados 
envolvem sempre processos de escolhas que ocorrem dentro de um jogo de poder e expressam, 
em última instância, interesses e posicionamentos identitários mais ou menos conscientes 
(Sahlins, 1990; Ortner, 2006). Assim, não é de estranhar que um mesmo símbolo possa 
assumir significados diversos em contextos distintos. Pode, inclusive, ser mobilizado 
para sustentar posicionamentos identitários que, de certa maneira, se opõem dentro das 
redes transatlânticas construídas por africanos e seus descendentes. Se a vivência de uma 
“iorubanidade” conquistou, em diversos lugares das Américas, inclusive no Brasil, o status 
de “autenticidade africana”, no caso dos tabons, a celebração de tradições iorubanas busca 
sustentar a afirmação de sua “brasilidade”. Enquanto no Brasil a manifestação de Xangô faz 
emergir associações com a África, entre os tabons, Shango simboliza vínculos com o Brasil.

Referências

AMAKYE-BOATENG, Benjamin. Music of the Tabom: Its Cultural Background and Style. 2017. 
214p. Tese (Doutorado) – University of Ghana, Ghana, 2017.

AMOS, Alcione Meira. Os que voltaram: a história dos retornados afro-brasileiros na África 
Ocidental no século XIX. Belo Horizonte: Tradição Planalto Editora, 2007.

AMOS, Alcione Meira; AYESU, Ebenezer. “Sou brasileiro”: história dos tabom, afro-brasileiros em 
Acra, Gana. Afro-Ásia, [s.l.], v. 33, p. 35-65, 2005.

APTER, Andrew. Black Critics & Kings: The Hermeneutics of Power in Yoruba Society. Chicago: 
The University of Chicago Press, 1992.

BAKARE-YUSUF, Bibi. ‘Yorubas don’t do gender’: a Critical Review of Oyeronke Oyewumi’s The 
Invention of Women: Making an African Sense of Western Gender Discourses. African Gender 
Scholarship: Concepts, Methodologies and Paradigms. CODESRIA Gender Series, Dakar,  
p. 61-81, 2004.

BOB-MILLIAR, George M. Chieftaincy, Diaspora, and Development: The Institution of 
Nkɔsuohene in Ghana. African Affairs, [s.l.], v. 108, n. 433, p. 541-558, 2009.

CASTILLO, Lisa Louise Earl. Em busca dos agudás da Bahia: trajetórias individuais e mudanças 
demográficas no século XIX. Afro-Ásia, [s.l.], v. 55, p. 111-147, 2016.

COSTA E SILVA, Alberto da. Francisco Félix de Souza: Marcador de Escravos. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 2004.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Negros, estrangeiros: os escravos libertos e sua volta à África. 
São Paulo: Brasiliense, 1985.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

31

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

DIAZ, Juan Diego (org.). Tabom Voices: A History of the Ghanaian Afro-Brazilian Community in 
their Own Words. Accra: Queiroz Galvão, 2016.

ESSIEN, Kwame. ‘Afie ni afie’ (Home is home): Revisiting Reverse Trans-Atlantic Journeys to 
Ghana and the Paradox of Return. Ìrìnkèrndò: A Journal of African Migration, [s.l.], junho, 
p. 1-34, 2014.

ESSIEN, Kwame. African Diaspora in Reverse: The Tabom People in Ghana, 1820s-2009. 2010. 
366 p. Tese (Doutorado) – The University of Texas at Austin, 2010.

ESSIEN, Kwame. Brazilian-African Diaspora in Ghana: The Tabom, Slavery, Dissonance of 
Memory, Identity and Locating Home. Michigan: Michigan State University Press, 2016.

GURAN, Milton. Agudás: Os ‘brasileiros’ do Benim. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1999.

HARTMAN, Saidiya. Perder a mãe: uma jornada pela rota atlântica da escravidão. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

HESSE, Hermann von; YARAK, Larry W. A Tale of Two ‘Returnee’ Communities in the Gold 
Coast and Ghana: Accra’s Tabon and Elmina’s Ex-Soldiers, 1830s to the Present. International 
Journal of African Historical Studies, [s.l.], v. 51, p. 197-217, 2018.

HOFBAUER, Andreas. Dos retornos à África Ocidental: semelhanças e diferenças. Afro-Ásia, 
[s.l.], v. 67, p. 183-255, 2023.

LAW, Robin; MANN, Kristin.West Africa in the Atlantic Community: The Case of the Slave Coast. 
William and Mary Quarterly, [s.l.], v. 56, 2, p. 307-334, 1999.

LAW, Robin. A carreira de Francisco Félix de Souza na África Ocidental (1800-1849). Topoi, [s.l.], 
p. 9-39, mar. 2001.

LAW, Robin. The Oyo Empire, c. 1600-c. 1836: A West African Imperialism in the Era of the 
Atlantic Slave Trade. Oxford: Clarendon Press, 1977.

LAW, Robin. Yoruba liberated slaves who returned to West Africa. In: FALOLA, Toyin; CHILDS, 
Matt D. The Yoruba Diaspora in the Atlantic World. Bloomington: Indiana University Press, 
2004. p. 349-365.

LOVEJOY, Paul. Jihad e escravidão: as origens dos escravos muçulmanos da Bahia. Topoi, [s.l.], 
n. 1, p. 11-44, 2000.

LOVEJOY, Paul. Jihad in West Africa during the Age of Revolutions. Athens: Ohio 
University Press, 2016.

MATORY, J. Lorand. Black Atlantic Religion: Tradition, Transnationalism, and Matriarchy in 
the Afro-Brazilian Candomblé. Princeton: Princeton University Press, 2005.

MATORY, J. Lorand. The English Professors of Brazil: On the Diasporic Roots of the Yorùbá 
Nation. Comparative Studies in Society and History, [s.l.], v. 41, n. 1, p. 72-103, 1999.

MATORY, J. Lorand. The Homeward Ship: Analytic Tropes as Maps of and for African-Diaspora 
Cultural History. In: HARDIN, Rebecca; CLARKE, Kamari Maxine (org.). Transforming 
Ethnographic Knowledge. Madison: University of Wisconsin Press, 2012. p. 93-112.

MATORY, Lorand J. Is there Gender in Yorùbá Culture? In: OLUPONA, Jacob K.; REY, Terry. Òrìşà 
Devotion as World Religion: The Globalization of Yorùbá Religious Culture. Madison: The 
University of Wisconsin Press, 2008. p. 513-558.

MIERS, Suzanne; KOPYTOFF, Igor (org.). Slavery in Africa: Historical and Anthropological 
Perspectives. Madison: The University of Wisconsin Press, 1977.

ODOTEI, Irene. External Influences on Ga Society and Culture. Research Review NS, [s.l.], n. 7, 
p. 61-71, 1991.

ODOTEI, Irene. Pre-Colonial Economic Activities of Ga. Research Review NS, [s.l.], n. 11, p. 60-
74, 1995.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

32

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

ORTNER, Sherry. Anthropology and Social Theory. London: Duke University Press, 2006.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ. The Invention of Women: Making an African Sense of Western Gender 
Discourses. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1997.

PARÉS, Luis Nicolau. A formação do candomblé: história e ritual da nação jeje na Bahia. 
Campinas: Editora da Unicamp, 2006.

PARÉS, Luis Nicolau. Entre Bahia e a Costa da Mina, libertos africanos no tráfico ilegal. In: 
RAGGI, Giuseppina et al. Salvador da Bahia: interações entre América e África (séculos XVI-
XIX). Salvador: Edufba, 2017. p. 13-49.

PARÉS, Luis Nicolau. Joaquim de Almeida: a história do africano traficado que se tornou 
traficante de africanos. São Paulo: Companhia das Letras, 2023.

PARÉS, Luis Nicolau. Libertos africanos, comércio atlântico e candomblé: a história de uma carta 
que não chegou ao destino. Revista de História, [s.l.], n. 178, p. 1-34, 2019.

PARÉS, Luis Nicolau. Milicianos, barbeiros e traficantes numa irmandade católica de africanos 
minas e jejes (Bahia, 1779-1830). Revista Tempo, [s.l.], n. 20, p. 1-32, 2014.

PARÉS, Luis Nicolau; CASTILLO, Lisa Earl. José Pedro Autran e o retorno de Xangô. Religião e 
Sociedade, [s.l.], v. 35, n. 1, p. 12-41, 2015.

PERBI, Akosua. The Relationship between the Domestic Slave Trade and the External Slave Trade 
in Pre-Colonial Ghana. Research Review, Institute of African Studies, University of Ghana, v. 8, 
p. 64-75, 1992.

PEREGRINO-BRIMAH, Abdulai. The Ga-Tabom. Peregrinos of Ghana: The History of a 
Family. Acra: Larajah, 2021.

PEREGRINO BRIMAH, Muhammed Bashir. A Migrant African Chief: Trials and Triumph 
(Mysticism or Mythology). Baltimore: Noble House, 2001.

QUAYSON, Ato. Oxford Street: City Life and the Itineraries of Transnationalism. Durham: Duke 
University Press, 2014.

REIS, João José. Rebelião escrava no Brasil: a história do levante dos malês (1835). São Paulo: 
Brasiliense, 1986.

SAHLINS, Marshall. Ilhas de história. Rio de Janeiro: Zahar, 1990.

SCHAUMLOEFFEL, Marco Aurelio. Tabom: a comunidade afro-brasileira do Gana. Bridgetown: 
Lulu.com, 2008.

SCHRAMM, Katharina. African Homecoming: Pan-African Ideology and Contested Heritage. 
Walnut Creek: Left Coast Press, 2010.

SEGATO, Rita. Género, política e hibridismo en la transnacionalización de la cultura Yoruba. 
Estudos Afro-Asiáticos, [s.l.], v. 2, p. 333-363, 2003.

SOUZA, Mônica Lima e. Entre margens: o retorno à África de libertos no Brasil, 1830-1870. 
2008. 271p. Tese (Doutorado em História) – Universidade Federal Fluminense, Rio de Janeiro, 
2008.

THORNTON, John K. The Kingdom of Kongo Civil War and Transition, 1641-1718. 
Madison: The University of Wisconsin Press,1983.

ZIMMERMANN, Johannes. A Grammatical Sketch of the Akra- or Gã-Language, with 
Some Specimens of it from the Mouth of the Natives. Stuttgart: Steinkopf, 1858.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

33

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Andreas Hofbauer
Doutor em Antropologia Social pela Universidade de São Paulo em 1999 e título de livre-docente pela 
Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, Câmpus de Marília, em 2019. Atualmente é 
Professor Doutor na Unesp, Câmpus Marília. Sua atuação acadêmica concentra-se em temas como racismo 
e antirracismo, diferença, desigualdade, formas de religiosidade e dinâmicas identitárias em contextos afro-
diaspóricos.
Endereço profissional: Departamento de Sociologia e Antropologia, Unesp, Câmpus Marília, Avenida Hygino 
Muzzi Filho, n. 737, Marília, São Paulo, SP. CEP: 17.525-900.
E-mail: andreas.hofbauer@uol.com.br
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9876-0734

Benjamin Amakye-Boateng
Doutor e Professor Sênior no Departamento de Música da Universidade de Gana, com mais de 20 anos de 
experiência em ensino, pesquisa e direção musical. Especialista em etnomusicologia, sua pesquisa foca na 
relação entre música, identidade e patrimônio, com ênfase na comunidade afro-brasileira Tabom em Gana. 
Doutor em Etnomusicologia e autor de diversas publicações sobre música africana e afro-brasileira. Seu 
envolvimento em posições de liderança, colaborações internacionais e compromisso com a preservação da 
música tradicional o tornam uma figura de destaque na educação e pesquisa musical africana.
Endereço profissional: Department of Music, School of Performing Arts,
University of Ghana, Legon, Accra, Gana. P.O. Box LG19.
E-mail: bamakye-boateng@ug.edu.gh
ORCID: https://orcid.org/0009-0003-8252-3488

Como Referenciar este artigo:

HOFBAUER, Andreas; AMAKYE-BOATENG, Benjamin. Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa 
Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis,  
v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025.


