
BANIWA, Francy Fontes; BANIWA, Francisco Luiz Fontes. Umbigo do Mundo: 
mitologia, ritual e memória Baniwa Waliperedakeenai (pinturas de Frank Baniwa).  
Rio de Janeiro: Dantes Editora, 2023.

Marco Antonio Gonçalves1

1Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil

Com seu livro Umbigo do Mundo, Francy Baniwa nos permite adentrar na mitologia/
cosmologia dos Baniwa a partir de uma perspectiva inovadora. Ele nos comunica 

uma densidade de conhecimento aliada a uma beleza narrativa, derivada das narrações 
realizadas por seu pai Francisco Fontes Baniwa e acompanhada dos desenhos de seu irmão, 
Frank Baniwa (70 aquarelas). Francy estrutura uma narrativa que conjuga suas vivências, 
memórias, pesquisas e tudo o que aprendeu sobre seu mundo indígena, consultando uma 
biblioteca constituída por enciclopédias e dicionários vivos de sua cultura: seus avôs, avós, 
seu pai, seus irmãos, suas tias, seus parentes. Por meio dos mitos e de suas narrações, de seus 
comentários, acedemos a uma compreensão do mundo Baniwa em que os próprios mitos e 
seus personagens são o modo de acesso ao conhecimento. Os mitos não são “imaginação” 
ou “fabulação” sobre o mundo, mas conhecimento incorporado, que, como nos diz Francy, 
está dentro dela, sempre fez parte dela mesma; todas as noites, ao se deitar na rede, seu pai 
lhe contava um mito diferente. Francy nos restitui a ideia de que “o mito é vivo e presente”, 
não é coisa do passado, é algo que tem presença e, por isso, a força de sua narrativa é 
presentificar o mundo; o mito precisa ser narrado para que o mundo ganhe existência e 
compreensão. Os mitos são, também, a arte de imagetificar o mundo; são geradores de 
imagens-conhecimentos, e essa dimensão se apresenta no livro por meio das figurações de 
Frank Baniwa que, longe de serem “ilustrações” das narrativas, são condensações conceituais 
dessa possibilidade de imagetificar o mundo.

Os mitos e seus conhecimentos fluem no livro como uma cachoeira, vertem uma água 
infinita, um não cessar de histórias, processos de transformação que vão do mundo pequeno, 
da gente-universo à origem da humanidade. Esses mitos/conhecimentos reverberam “o 
som da cachoeira”; não parece coincidência que este seja o significado do nome de Francy 
na língua Baniwa: Hipamaalhe. Assim, escutamos/lemos/aprendemos o livro. Os saberes 
de Francy, Francisco e Frank nos embalam na compreensão desse rico e complexo mundo 
dos Baniwa.

Os comentários de Francy que permeiam a narrativa, pontuando os mitos, reinterpretam, 
a partir do próprio modelo Baniwa, a cosmologia. Nesse exercício, Francy descobre novos 
significados nas narrativas míticas. Essa exegese feminina da mitologia Baniwa nos restitui 
uma outra forma de compreender os Baniwa, aportando em novos lugares e em novos 
caminhos.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e100532

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 05/06/2024
Aceito em: 08/11/2024



Marco Antonio Gonçalves

Resenhas

162

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

O tema e o desafio do livro se referem a compreender a origem da humanidade. Francy 
nos apresenta, por meio do saber de seu pai e de suas narrações, questões fundamentais do 
pensamento Baniwa que atualizam as complexas relações do que significa ser mulher e ser 
homem, suas distintas e complementares condições de existência, seus modos de operar 
transformações no mundo que vão dar origem à humanidade tal qual se apresenta hoje.

O umbigo do mundo é uma localidade, um conceito, um acontecimento, uma imagem, 
uma realidade. O umbigo do mundo é um índice, uma marca, uma evidência sobre a origem 
da humanidade, não apenas Baniwa, mas a humanidade como os Baniwa a compreendem. 
O umbigo do mundo é onde se junta céu e terra, a cachoeira Hiipana, a vagina da pedra, 
a que deu origem a Kowai e aos animais sagrados (as chamadas flautas), a humanidade. 
Desse local saíram os chefes dos clãs Baniwa e, consequentemente, a humanidade que inclui 
todos os povos. Os Baniwa nascem do benzimento do tabaco; os homens brancos nascem 
sem o benzimento e por isso têm o mesmo corpo dos seres invisíveis, não se sentem mal ao 
comer carne crua ou malpassada, não têm o tabaco e podem viver sozinhos. Os benzimentos 
são orações que se encontram nos mitos, são mitos cantados e encarnam para os Baniwa 
o que significa a humanidade apropriada.

Francisco é maadzero, mestre de cantos e danças e seu pai Luiz Manoel Fontes era 
homem sábio importante, considerado lininali (“dono”) do trompete kolirina. Sua imagem 
surge em uma foto muito antiga registrada por Wilhelm Saake (padre e etnólogo) que 
andou pelo Rio Negro. Na foto o avô de Francy, ele aparece vestindo a tanga de envira e 
segurando a flauta de surubim. O mundo de Francy cabe nessa fotografia que condensa e 
atualiza sentimentos profundos: a busca pelo conhecimento ancestral, a compreensão da 
história e das lutas do povo Baniwa e de sua própria família.

Francy no seu processo de aprendizado, guiado pela mitologia, desvenda as significações 
do cantar, do benzer, do dançar e de cada uma das coisas existentes no mundo: “[...] vejo 
uma pedra, vejo um pássaro, vejo um peixe, vejo uma árvore, e sei o porquê de tudo isso, pois 
aprendi outra linguagem, diferente, não a minha, mas a língua deles, de outros seres [...] 
(Baniwa; Baniwa, 2023, p. 23). Enfrenta múltiplos desafios no seu processo de construção 
de conhecimento do mundo Baniwa vivenciados como mulher e antropóloga. Um primeiro 
desafio é o fato de Francy, como mulher, não poder ter passado por rituais masculinos que 
franqueiam o acesso ao conhecimento sobre as chamadas “flautas sagradas”, ou melhor, 
aos animais sagrados. Entretanto, Francy nos mostra que o conhecimento não se situa e 
é transmitido apenas na relação pai e filho. Por ser mulher e na condição de antropóloga, 
ela consegue produzir um outro conhecimento da mitologia Baniwa e seus significados. 
Essa condição feminina lhe permitiu revolucionar o modo de se conhecer e, com isso, trazer 
questões outras que não as já descritas sobre a etnografia mitológica e ritual do Alto Rio 
Negro que privilegiou e naturalizou o ponto de vista masculino sobre o conhecimento. Seu 
olhar e percepção feminina agrega um novo modo de ver, de conceituar, de saber, de conhecer.

Os rituais são verdadeiras presentificações dessa cosmologia/mitologia, momento 
em que os seres estão presentes e se situam no interior dos corpos, as músicas e os sons 
passam a ser incorporados, e Francy apresenta essa dimensão subjetiva-afetiva-intelectual 
de apreensão da músico-ritual nesses eventos de um modo muito próprio e profundo, 
pois sua apreensão evidencia que não se trata de homens que tocam flautas, mas sim de 
corpos sonoros de animais que estão ali presentes e que entram em relação direta com as 
mulheres que demonstram, por sua vez, grande protagonismo nos rituais vivenciados na 



Marco Antonio Gonçalves

Resenhas

163

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

atmosfera da casa cobra ritual, espaço que junta de uma só vez a dimensão macrocósmica 
e microcósmica, não de um universo, mas de um multiverso Baniwa: a cumeeira da casa 
é a espinha dorsal da cobra, os caibros suas costelas e os humanos estão em seu ventre, 
estão dentro da cobra, revivendo os processos de transformação, sendo gestados para se 
recriarem a si próprios e o seu multiverso a cada ritual.

O livro narra um longo processo de transformação por qual passou o mundo e os 
seres até chegarem a sua forma atual. O conceito de transformação parece capital para a 
compreensão do mundo Baniwa. O mundo, ainda pequeno, era habitado pelos eenonai, 
pessoas-animais daquele tempo. Surge neste mundo uma primeira disputa, a primeira 
desavença entre dois homens, Maami e Waliitshi. A inveja foi o primeiro sentimento que 
irrompeu nesse, ainda incipiente, processo de aceder a uma humanidade. Maami é um ser 
bonito que atrai as mulheres, duas irmãs, mas elas são enganadas por Waliitshi e, por conta 
do engano, recebem o fedor do mundo em seus corpos. Fedor que é retirado por Maami, 
ação que dá início a um “ciclo de vinganças” que comanda a mitologia e os múltiplos 
processos de transformação.

Francy enfatiza o poder que têm as palavras para os Baniwa, não são apenas significantes/
significados, léxico e sentido. Ela têm densidade, imanência, permanência, referencialidade 
e agência. Os benzimentos, os cantos ou mesmo o pensamento que se expressa pela palavra 
produzem ações, efeitos. As palavras “amarram” a boca e o corpo de um avô ancestral que 
tinha a forma de um jacaré. O poder das palavras evoca outro modo de ser, de saber, de fazer.

Surgem os hekoapinai, gente universo, donos do mundo, aqueles que criam o mundo 
dando sentido para as coisas existirem, criam os lugares e seus significados. Os hekoapinai 
são os transformadores e suas transformações são derivadas de eventos provenientes da 
vingança da morte de seu pai e parentes. A vingança é o motor de uma longa história de 
criação e de transformação da/na cosmologia/mitologia Baniwa. Koada, para os Baniwa, 
significa troca, volta, retorno, vingança. Nesse contexto, a vingança não é apenas um revide, 
mas uma relação, possibilidade de se criar relações entre distintos seres que se movimentam 
por atos de vingança, atos criadores e transformativos. A vingança produz uma temporalidade 
estrutural, engendra as relações sociais e os possíveis arranjos da origem e da constituição 
da humanidade no seu desenrolar mitológico/cosmológico.

A mitologia perfaz uma viagem, literalmente, e, nesse processo, acedemos à percepção 
Baniwa que como Francy nos ajuda a entender a dualidade da humanidade, um modo de 
ser e de estar no mundo que não exclui a animalidade, cada ser é animal e humano na 
simultaneidade. Francy nos apresenta o conceito de “vestidos invisíveis”, roupas, peles, 
corpos acentuando essa qualidade perspectivista da cosmologia. Acrescenta, porém, que, 
quando se veste uma roupa invisível acedendo a uma outra perspectiva, é no sentido de se 
proteger do seu próprio outro lado, dualidade entre humano e animal que cada um comporta, 
dualidade que está no corpo e no seu interior: “usamos este outro lado para nos proteger de 
nós mesmos”. O perspectivismo Baniwa estaria, portanto, a serviço de si próprio, do próprio 
ser que se manifesta nessa dualidade unida no interior de seus corpos.

E a longa história das transformações segue com Ñapirikoli, filho de Maami, quem, 
agora, vai empreender ações para vingar a morte de seu pai. Adentramos no “corpo sonoro 
dos animais sagrados”, o que foi descrito na literatura como “flauta sagrada”. Esse deslocar 
das “flautas” para “corpos sonoros de animais” acentua uma nova percepção etnográfica 
que, agora, ressitua conceitual, ética e cosmologicamente o lugar do som e do sonoro na 



Marco Antonio Gonçalves

Resenhas

164

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

cultura Baniwa. Estamos no plano dos corpos sonoros de animais e não dos instrumentos 
musicais; estamos no plano da imanência da significação dos animais sagrados que se realiza 
plenamente no ritual, sem divisões ou distinções entre campos semânticos distintos, que 
junta, de uma só vez, o corpo, a animalidade, a humanidade e o sonoro em sua dimensão 
de música e som.

Ñapirikoli com a força de seu pensamento engravida Amaro que ainda não tinha 
vagina. Com a ajuda de um peixe fura seu corpo e dá forma a sua vagina para que seu filho 
possa vir ao mundo. Essa é a imagem síntese que está na capa do livro, a força do mundo, 
a encarnação da criação e da transformação, o nascimento de Kowai, aquele que tem todos 
os corpos sonoros encarnados em seu próprio corpo, que veio das entranhas de uma mulher, 
Amaro. Cujo pai não o assume como filho, é filho de Amaro e é afastado da mãe e enviado 
para outro mundo para ser criado pelo “avô preguiça”.

As crianças brincam com as vespas presas em um pote. Cada vez que o pote é chacoalhado, 
as vespas zumbem, puro som, corpos sonoros manifestados. As crianças diziam que esse 
som provinha de um Kowai de “mentirinha” e dançavam em círculo ao som do Kowai 
zumbindo. O verdadeiro Kowai, do outro lado do mundo, observando esta cena/brincadeira 
das crianças decide descer para este mundo e se mostrar para as crianças. Quando chega 
àquele mundo, uma das crianças duvida de sua identidade e pede para que ele cante. Kowai 
canta, seu corpo todo emite sons, pura sonoridade. Kowai cospe na boca dos meninos, que, 
com isso, passam a ser iniciados e são obrigados a fazer resguardo, como se ganhassem 
um nome. Kowai pede para guardarem segredo, não contarem sobre o que sucedera, essa 
é a razão dos homens terem aprendido a guardar segredo sobre a aparência dos animais 
sagrados de Kowai. Mais tarde, Kowai morre e, com sua morte, aquele mundo acaba, um 
dos “ciclos de vingança” se encerra. Kowai deixa marcas no mundo. Sua imagem estaria 
associada ao homem branco e aos metais, era o “pai dos branco”. Mas antes de partir, deixa 
seus pelos e estes se transformam em veneno, o que propicia a dar continuidade ao “ciclo 
de vinganças” futuras, as que iriam vingar a morte de Kowai.

Kowai disse que retornaria, mas que teria outra aparência. Ñapirikoli ouviu um grande 
estrondo e foi ver o que era. Encontra uma grande armadilha de paxiúba preparada por 
Kowai, posta ali para matar Ñapirikoli. A grande palmeira da paxiúba era como um cordão 
umbilical que se ligava ao umbigo do mundo; nesse momento, surgem os animais sagrados 
e com eles o grande mistério Baniwa sobre os Yurupari (os animais sagrados) que não pode 
ser revelado, e os animais sagrados passam a viver entre as pessoas, são cuidados pelos 
homens que passam a ser seus donos e, a cada ritual, é possível ouvir as vozes e os cantos 
de cada um dos animais sagrados. Kowai renasce em outras formas e aparências:

[...] é lindo ouvir os cantos, as vozes de cada animal sagrado durante o resguardo 
e ritual, cujo segredo é mágico, quanto o poder desses animais é verdadeiro; eles 
preparam nosso corpo, nossa alma, nossa vida, eles são nossos guias... A nossa 
beleza, o nosso corpo é feito pelas mãos de Kowai (Baniwa; Baniwa, 2023, p. 101).

Os animais sagrados são as assim chamadas “flautas sagradas”. Francy enfatiza 
que chamá-los de flautas empobrece sua significação, pois não se trata de instrumentos 
musicais, mas de um grupo de animais sagrados, peixes e aves, são os xerimbabos dos 
homens. Yurupari é o termo nheengatu para Kowai, ser que deu origem a esses animais.  



Marco Antonio Gonçalves

Resenhas

165

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

Os animais sagrados quando cantam lançam suas flechas venenosas e, por isso, são perigosos, 
as mulheres não podem se aproximar deles porque podem ser flechadas.

Na encadeação mitológica, acedemos ao roubo dos animais sagrados por Amaro, a 
mulher que deu à luz a Kowai e que, em última instância, é a mãe de todos os animais 
sagrados. Essa cena evoca questões propriamente femininas, o surgimento da menstruação 
que tem sua origem, também, em uma vingança, quando a irmã caçula de Amaro sangra 
a partir de um ataque de Ñapirikoli. Daí em diante, como dizem os Baniwa, as mulheres 
“foram estragadas”, menstruam, e Ñapirikoli rouba o benzimento que Amaro sabia para o 
kalidzamai feminino. Nesse contexto, a menstruação se associa, por sua vez, à questão dos 
“animais sagrados”, indicando que a ênfase da mitologia não é propriamente no roubo, 
mas no modo como Amaro, como mãe e mulher, quer reaver o que tinha de direito; ela 
pariu Kowai e este deu origem aos animais sagrados que são parte de seu próprio corpo, 
suas transformações. Amaro reafirmava a maternidade em relação aos animais sagrados, 
e isso acarretou a origem da menstruação e a perda do benzimento ritual. Nesse sentido, 
o “estrago” produzido por Ñapirikoli nas mulheres é, ao mesmo tempo, uma afirmação da 
sua condição feminina traduzida pela sua relação indissociável com os “animais sagrados”.

Ñapirikoli continua seu ataque e, ao matar as mulheres do mundo, ao invés de extingui-
las, as multiplica, jogando-as nos quatro cantos do mundo, elas passam a ser mães dos 
filhos, o que é a origem das gentes de todo o mundo. Francy, assim, chega à conclusão de 
que existe na mitologia uma única grande ancestral, mãe de toda a humanidade, Amaro, 
mulher sabedora, detentora do benzimento, que, lutando para recuperar seu filho Kowai e 
suas transformações, dá origem às amaronai, mulheres bravas e guerreiras, que lutam por 
seus sonhos. Continuando os “ciclos”, Amaro morre, e sua morte cria a força das mulheres 
no mundo Baniwa. Ñapirikoli, sabedor desse poder das mulheres, ao retornar para a aldeia 
após a guerra em que Amaro é morta, conta para as mulheres que Amaro morreu, mas 
faz um benzimento para que as mulheres percam a memória, não guardem os fatos e os 
acontecimentos sobre o que se passou com os animais sagrados, que esqueçam a aparência 
dos animais sagrados.

A contrapartida da condição feminina, da origem da menstruação, da perda da memória 
da aparência dos animais sagrados, está nos mitos sobre a mandioca e seu dono Kaali, 
que nos mostra como os homens eram, os que detinham o conhecimento sobre o trabalho 
nas roças e na confecção de seus produtos. Devido a “teimosias” e “desobediências”, as 
mulheres passaram a controlar todo o processo de produção de alimentos provenientes 
das roças. Francy demonstra que um dos propulsores das transformações propostas por 
essa mitologia/cosmologia é a quebra das regras, a desobediência, e que a teimosia, o 
“não obedecer”, parece não se reduzir a uma “moral” da mitologia, ao contrário, a força, 
a lógica do mito é a de invocar esse caráter insubmisso que proporciona e desencadeia as 
transformações. Para que o mundo continue e se transforme, é necessário que regras sejam 
quebradas, que a teimosia seja instaurada. A formação da humanidade se ancora nessa 
quebra de regras, o que engendra os processos transformacionais. Foi a desobediência e a 
curiosidade que produziram o trabalho duro na roça e os cuidados daí advindos. Em outro 
tempo, o trabalho na roça não era necessário, bastava as mulheres imaginarem uma roça 
pronta, a colheita, a mandioca descascada e o beiju feito que tudo se realizava. Porém, a 
curiosidade dos humanos querendo desvendar o que se passava na roça de Kaali foi o que 
“estragou tudo” e, aos poucos, foram sendo castigados, condenados ao trabalho duro de 



Marco Antonio Gonçalves

Resenhas

166

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

derrubada e ao permanente trabalho na roça. A passagem da mandioca dos homens para 
as mulheres é o que garantiu que a mandioca fosse associada a essa condição feminina, seu 
poder, seu saber e o que garante que os humanos ao comê-la produzam um coração que age 
“forte no corpo humano”. Kaali está sempre na roça observando as mulheres trabalhando 
e cuidando para que a mandioca e sua tradição nunca acabem.

Ao final do livro, Francy faz uma análise do que se passa no ritual dos animais sagrados, 
na iniciação masculina, porém respeitando seus mistérios, seus segredos. Os animais sagrados, 
descritos como flautas, estariam, por assim dizer, representando ou sendo o próprio corpo de 
Kowai; tudo nele é som e, por isso, ele sabe produzir o som/canto dos animais. Esse ritual 
condensa, por assim dizer, a mitologia/cosmologia Baniwa que não pode ser designada 
apenas como um ritual masculino, mas de todos, da humanidade e de todos os tempos.

Francy, respeitando as narrações de seu pai, não desobedecendo aos ensinamentos 
recebidos por seus parentes, é capaz de transformar suas inquietações, insubmissões e 
teimosias sobre esse multiverso Baniwa em pura fruição estética-amorosa-intelectual.  
Na condição de indígena, mulher e antropóloga, ela nos leva a trilhar um caminho sem 
volta para a antropologia. Francy não realizou uma antropologia reversa, com seu livro, ela 
reinventa a antropologia: “Escrevo o que penso, em um processo que busca a construção 
de outra antropologia” (Baniwa; Baniwa, 2023, p. 29)1.

Marco Antonio Gonçalves
Professor Titular de Antropologia no Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia e do 
Departamento de Antropologia Cultural da UFRJ e pesquisador do CNPq.
Endereço profissional: IFCS-UFRJ, Largo de São Francisco de Paula, n.1, Centro, Rio de Janeiro, RJ.  
CEP: 20051-070.
E-mail: marcoatg1960@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6954-0377

Como referenciar esta resenha:

GONÇALVES, Marco Antonio. Resenha da obra Umbigo do Mundo: mitologia, ritual e memória Baniwa 
Waliperedakeenai (pinturas de Frank Baniwa). Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 27, 
n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025.

1	 Recomendo, com especial ênfase, a leitura de “Qual a palavra que nunca foi dita, diga (sobre Umbigo do Mundo de Francy Baniwa), 
de Tania Stolze Lima (2023) que aprofunda o significado dessa outra antropologia proposta por Francy Baniwa. Disponível 
para acesso em: https://selvagemciclo.org.br/wp-content/uploads/2023/04/CADERNO_66_TANIA_STOLZE.pdf.


