DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.100532

BANIWA, Francy Fontes; BANIWA, Francisco Luiz Fontes. Umbigo do Mundo:
mitologia, ritual e memoéria Baniwa Waliperedakeenai (pinturas de Frank Baniwa).
Rio de Janeiro: Dantes Editora, 2023.

Marco Antonio Gongalves'

"Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil

om seu livro Umbigo do Mundo, Francy Baniwa nos permite adentrar na mitologia/
C cosmologia dos Baniwa a partir de uma perspectiva inovadora. Ele nos comunica
uma densidade de conhecimento aliada a uma beleza narrativa, derivada das narragoes
realizadas por seu pai Francisco Fontes Baniwa e acompanhada dos desenhos de seu irmao,
Frank Baniwa (70 aquarelas). Francy estrutura uma narrativa que conjuga suas vivéncias,
memorias, pesquisas e tudo o que aprendeu sobre seu mundo indigena, consultando uma
biblioteca constituida por enciclopédias e dicionarios vivos de sua cultura: seus avds, avos,
seu pai, seus irmaos, suas tias, seus parentes. Por meio dos mitos e de suas narragoes, de seus
comentarios, acedemos a uma compreensao do mundo Baniwa em que os proprios mitos e
seus personagens sao o modo de acesso ao conhecimento. Os mitos nao sao “imaginacao”
ou “fabulagao” sobre o mundo, mas conhecimento incorporado, que, como nos diz Francy,
esta dentro dela, sempre fez parte dela mesma; todas as noites, ao se deitar na rede, seu pai
lhe contava um mito diferente. Francy nos restitui a ideia de que “o mito é vivo e presente”,
nao ¢ coisa do passado, ¢ algo que tem presenca e, por isso, a for¢a de sua narrativa é
presentificar o mundo; o mito precisa ser narrado para que o mundo ganhe existéncia e
compreensao. Os mitos sao, também, a arte de imagetificar o mundo; sao geradores de
imagens-conhecimentos, e essa dimensao se apresenta no livro por meio das figuracoes de
Frank Baniwa que, longe de serem “ilustracoes” das narrativas, sdo condensacoes conceituais
dessa possibilidade de imagetificar o mundo.

Os mitos e seus conhecimentos fluem no livro como uma cachoeira, vertem uma agua
infinita, um nao cessar de histdrias, processos de transformacao que vao do mundo pequeno,
da gente-universo a origem da humanidade. Esses mitos/conhecimentos reverberam “o
som da cachoeira”; nao parece coincidéncia que este seja o significado do nome de Francy
na lingua Baniwa: Hipamaalhe. Assim, escutamos/lemos/aprendemos o livro. Os saberes
de Francy, Francisco e Frank nos embalam na compreensao desse rico e complexo mundo
dos Baniwa.

Os comentérios de Francy que permeiam a narrativa, pontuando os mitos, reinterpretam,
a partir do proprio modelo Baniwa, a cosmologia. Nesse exercicio, Francy descobre novos
significados nas narrativas miticas. Essa exegese feminina da mitologia Baniwa nos restitui
uma outra forma de compreender os Baniwa, aportando em novos lugares e em novos
caminhos.

@@@ Este trabalho esta licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma
copia desta licenga, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 05/06/2024
Aceito em: 08/11/2024




Marco Antonio Gongalves

Resenhas

O tema e o desafio do livro se referem a compreender a origem da humanidade. Francy
nos apresenta, por meio do saber de seu pai e de suas narragoes, questoes fundamentais do
pensamento Baniwa que atualizam as complexas relacoes do que significa ser mulher e ser
homem, suas distintas e complementares condicoes de existéncia, seus modos de operar
transformacoes no mundo que vao dar origem a humanidade tal qual se apresenta hoje.

O umbigo do mundo é uma localidade, um conceito, um acontecimento, uma imagem,
uma realidade. O umbigo do mundo é um indice, uma marca, uma evidéncia sobre a origem
da humanidade, nao apenas Baniwa, mas a humanidade como os Baniwa a compreendem.
O umbigo do mundo é onde se junta céu e terra, a cachoeira Hiipana, a vagina da pedra,
a que deu origem a Kowai e aos animais sagrados (as chamadas flautas), a humanidade.
Desse local sairam os chefes dos clas Baniwa e, consequentemente, a humanidade que inclui
todos os povos. Os Baniwa nascem do benzimento do tabaco; os homens brancos nascem
sem o benzimento e por isso tém o mesmo corpo dos seres invisiveis, nao se sentem mal ao
comer carne crua ou malpassada, nao tém o tabaco e podem viver sozinhos. Os benzimentos
sao oragdes que se encontram nos mitos, sao mitos cantados e encarnam para os Baniwa
o que significa a humanidade apropriada.

Francisco é maadzero, mestre de cantos e dancas e seu pai Luiz Manoel Fontes era
homem sabio importante, considerado lininali (“dono”) do trompete kolirina. Sua imagem
surge em uma foto muito antiga registrada por Wilhelm Saake (padre e etn6logo) que
andou pelo Rio Negro. Na foto o avd de Francy, ele aparece vestindo a tanga de envira e
segurando a flauta de surubim. O mundo de Francy cabe nessa fotografia que condensa e
atualiza sentimentos profundos: a busca pelo conhecimento ancestral, a compreensao da
histéria e das lutas do povo Baniwa e de sua prépria familia.

Francy no seu processo de aprendizado, guiado pela mitologia, desvenda as significacoes
do cantar, do benzer, do dancar e de cada uma das coisas existentes no mundo: “[...] vejo
uma pedra, vejo um passaro, vejo um peixe, vejo uma arvore, e sei o porqué de tudo isso, pois
aprendi outra linguagem, diferente, ndo a minha, mas a lingua deles, de outros seres [...]
(Baniwa; Baniwa, 2023, p. 23). Enfrenta multiplos desafios no seu processo de construcao
de conhecimento do mundo Baniwa vivenciados como mulher e antropéloga. Um primeiro
desafio é o fato de Francy, como mulher, nao poder ter passado por rituais masculinos que
franqueiam o acesso ao conhecimento sobre as chamadas “flautas sagradas”, ou melhor,
aos animais sagrados. Entretanto, Francy nos mostra que o conhecimento nao se situa e
¢é transmitido apenas na relacao pai e filho. Por ser mulher e na condicao de antropoéloga,
ela consegue produzir um outro conhecimento da mitologia Baniwa e seus significados.
Essa condicao feminina lhe permitiu revolucionar o modo de se conhecer e, com isso, trazer
questdes outras que nao as ja descritas sobre a etnografia mitoldgica e ritual do Alto Rio
Negro que privilegiou e naturalizou o ponto de vista masculino sobre o conhecimento. Seu
olhar e percepcao feminina agrega um novo modo de ver, de conceituar, de saber, de conhecer.

Os rituais sao verdadeiras presentificacoes dessa cosmologia/mitologia, momento
em que 0s seres estao presentes e se situam no interior dos corpos, as musicas € 0s sons
passam a ser incorporados, e Francy apresenta essa dimensao subjetiva-afetiva-intelectual
de apreensao da musico-ritual nesses eventos de um modo muito proprio e profundo,
pois sua apreensao evidencia que nao se trata de homens que tocam flautas, mas sim de
corpos sonoros de animais que estao ali presentes e que entram em relacao direta com as
mulheres que demonstram, por sua vez, grande protagonismo nos rituais vivenciados na

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

162




Marco Antonio Gongalves

Resenhas

atmosfera da casa cobra ritual, espaco que junta de uma sé vez a dimensao macrocésmica
e microcésmica, ndo de um universo, mas de um multiverso Baniwa: a cumeeira da casa
¢ a espinha dorsal da cobra, os caibros suas costelas e os humanos estao em seu ventre,
estao dentro da cobra, revivendo os processos de transformacao, sendo gestados para se
recriarem a si proprios e o seu multiverso a cada ritual.

O livro narra um longo processo de transformacao por qual passou o mundo ¢ os
seres até chegarem a sua forma atual. O conceito de transformagao parece capital para a
compreensao do mundo Baniwa. O mundo, ainda pequeno, era habitado pelos eenonai,
pessoas-animais daquele tempo. Surge neste mundo uma primeira disputa, a primeira
desavenca entre dois homens, Maami e Waliitshi. A inveja foi o primeiro sentimento que
irrompeu nesse, ainda incipiente, processo de aceder a uma humanidade. Maami é um ser
bonito que atrai as mulheres, duas irmas, mas elas sao enganadas por Waliitshi e, por conta
do engano, recebem o fedor do mundo em seus corpos. Fedor que é retirado por Maami,
acao que da inicio a um “ciclo de vingancas” que comanda a mitologia e os multiplos
processos de transformacao.

Francy enfatiza o poder que tém as palavras para os Baniwa, nao sao apenas significantes/
significados, 1éxico e sentido. Ela tém densidade, imanéncia, permanéncia, referencialidade
e agéncia. Os benzimentos, 0s cantos ou mesmo o pensamento que se expressa pela palavra
produzem acoes, efeitos. As palavras “amarram” a boca e o corpo de um avd ancestral que
tinha a forma de um jacaré. O poder das palavras evoca outro modo de ser, de saber, de fazer.

Surgem os hekoapinai, gente universo, donos do mundo, aqueles que criam o mundo
dando sentido para as coisas existirem, criam os lugares e seus significados. Os hekoapinai
sao os transformadores e suas transformacoes sao derivadas de eventos provenientes da
vinganca da morte de seu pai e parentes. A vinganca ¢ o motor de uma longa histéria de
criacao e de transformacao da/na cosmologia/mitologia Baniwa. Koada, para os Baniwa,
significa troca, volta, retorno, vinganga. Nesse contexto, a vinganga nao ¢ apenas um revide,
mas uma relacao, possibilidade de se criar relacoes entre distintos seres que se movimentam
por atos de vinganca, atos criadores e transformativos. A vinganca produz uma temporalidade
estrutural, engendra as relacoes sociais e os possiveis arranjos da origem e da constituicao
da humanidade no seu desenrolar mitol6gico/cosmolégico.

A mitologia perfaz uma viagem, literalmente, e, nesse processo, acedemos a percepcao
Baniwa que como Francy nos ajuda a entender a dualidade da humanidade, um modo de
ser e de estar no mundo que nao exclui a animalidade, cada ser ¢ animal e humano na
simultaneidade. Francy nos apresenta o conceito de “vestidos invisiveis”, roupas, peles,
corpos acentuando essa qualidade perspectivista da cosmologia. Acrescenta, porém, que,
quando se veste uma roupa invisivel acedendo a uma outra perspectiva, é no sentido de se
proteger do seu proprio outro lado, dualidade entre humano e animal que cada um comporta,
dualidade que esta no corpo e no seu interior: “usamos este outro lado para nos proteger de
nds mesmos”. O perspectivismo Baniwa estaria, portanto, a servigo de si proprio, do proprio
ser que se manifesta nessa dualidade unida no interior de seus corpos.

E a longa histéria das transformacées segue com Napirikoli, filho de Maami, quem,
agora, vai empreender a¢des para vingar a morte de seu pai. Adentramos no “corpo sonoro
dos animais sagrados”, o que foi descrito na literatura como “flauta sagrada”. Esse deslocar
das “flautas” para “corpos sonoros de animais” acentua uma nova percepcao etnografica
que, agora, ressitua conceitual, ética e cosmologicamente o lugar do som e do sonoro na

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

163




Marco Antonio Gongalves

Resenhas

cultura Baniwa. Estamos no plano dos corpos sonoros de animais e nao dos instrumentos
musicais; estamos no plano da imanéncia da significacao dos animais sagrados que se realiza
plenamente no ritual, sem divisdes ou distin¢oes entre campos semanticos distintos, que
junta, de uma so6 vez, o corpo, a animalidade, a humanidade e o sonoro em sua dimensao
de musica e som.

Napirikoli com a forca de seu pensamento engravida Amaro que ainda nao tinha
vagina. Com a ajuda de um peixe fura seu corpo e da forma a sua vagina para que seu filho
possa vir ao mundo. Essa ¢ a imagem sintese que esta na capa do livro, a forca do mundo,
a encarnacao da criacao e da transformacao, o nascimento de Kowai, aquele que tem todos
0S corpos sonoros encarnados em seu proprio corpo, que veio das entranhas de uma mulher,
Amaro. Cujo pai nao o assume como filho, é filho de Amaro e ¢ afastado da mae e enviado
para outro mundo para ser criado pelo “avd preguica”.

As criangas brincam com as vespas presas em um pote. Cada vez que o pote é chacoalhado,
as vespas zumbem, puro som, corpos sonoros manifestados. As criancas diziam que esse
som provinha de um Kowai de “mentirinha” e dangavam em circulo ao som do Kowai
zumbindo. O verdadeiro Kowai, do outro lado do mundo, observando esta cena/brincadeira
das criancas decide descer para este mundo e se mostrar para as criancas. Quando chega
aquele mundo, uma das criancas duvida de sua identidade e pede para que ele cante. Kowai
canta, seu corpo todo emite sons, pura sonoridade. Kowai cospe na boca dos meninos, que,
com isso, passam a ser iniciados e sao obrigados a fazer resguardo, como se ganhassem
um nome. Kowai pede para guardarem segredo, nao contarem sobre o que sucedera, essa
¢é a razao dos homens terem aprendido a guardar segredo sobre a aparéncia dos animais
sagrados de Kowai. Mais tarde, Kowai morre e, com sua morte, aquele mundo acaba, um
dos “ciclos de vinganca” se encerra. Kowai deixa marcas no mundo. Sua imagem estaria
associada ao homem branco e aos metais, era o “pai dos branco”. Mas antes de partir, deixa
seus pelos e estes se transformam em veneno, o que propicia a dar continuidade ao “ciclo
de vingancas” futuras, as que iriam vingar a morte de Kowai.

Kowai disse que retornaria, mas que teria outra aparéncia. Napirikoli ouviu um grande
estrondo e foi ver o que era. Encontra uma grande armadilha de paxitiba preparada por
Kowai, posta ali para matar Napirikoli. A grande palmeira da paxitba era como um cordao
umbilical que se ligava ao umbigo do mundo; nesse momento, surgem os animais sagrados
e com eles o grande mistério Baniwa sobre os Yurupari (os animais sagrados) que nao pode
ser revelado, e os animais sagrados passam a viver entre as pessoas, sao cuidados pelos
homens que passam a ser seus donos e, a cada ritual, é possivel ouvir as vozes e os cantos
de cada um dos animais sagrados. Kowai renasce em outras formas e aparéncias:

[...] élindo ouvir os cantos, as vozes de cada animal sagrado durante o resguardo
eritual, cujo segredo ¢ magico, quanto o poder desses animais ¢ verdadeiro; eles
preparam nosso corpo, nossa alma, nossa vida, eles sdo nossos guias... A nossa
beleza, o nosso corpo é feito pelas maos de Kowai (Baniwa; Baniwa, 2023, p. 101).

Os animais sagrados sao as assim chamadas “flautas sagradas”. Francy enfatiza
que chama-los de flautas empobrece sua significacao, pois nao se trata de instrumentos
musicais, mas de um grupo de animais sagrados, peixes e aves, sao os xerimbabos dos
homens. Yurupari é o termo nheengatu para Kowai, ser que deu origem a esses animais.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

164




Marco Antonio Gongalves

Resenhas

Os animais sagrados quando cantam langam suas flechas venenosas e, por isso, sao perigosos,
as mulheres nao podem se aproximar deles porque podem ser flechadas.

Na encadeacao mitolédgica, acedemos ao roubo dos animais sagrados por Amaro, a
mulher que deu a luz a Kowai e que, em ultima instancia, é a mae de todos os animais
sagrados. Essa cena evoca questoes propriamente femininas, o surgimento da menstruacao
que tem sua origem, também, em uma vinganga, quando a irma cacula de Amaro sangra
a partir de um ataque de Napirikoli. Dai em diante, como dizem os Baniwa, as mulheres
“foram estragadas”, menstruam, e Napirikoli rouba o benzimento que Amaro sabia para o
kalidzamai feminino. Nesse contexto, a menstruacao se associa, por sua vez, a questao dos
“animais sagrados”, indicando que a énfase da mitologia nao é propriamente no roubo,
mas no modo como Amaro, como mae ¢ mulher, quer reaver o que tinha de direito; ela
pariu Kowai e este deu origem aos animais sagrados que sao parte de seu préprio corpo,
suas transformagoes. Amaro reafirmava a maternidade em relacao aos animais sagrados,
e isso acarretou a origem da menstruagao e a perda do benzimento ritual. Nesse sentido,
o “estrago” produzido por Napirikoli nas mulheres é, a0 mesmo tempo, uma afirmacao da
sua condicao feminina traduzida pela sua relagao indissocidvel com os “animais sagrados”.

Napirikoli continua seu ataque e, ao matar as mulheres do mundo, ao invés de extingui-
las, as multiplica, jogando-as nos quatro cantos do mundo, elas passam a ser maes dos
filhos, o que ¢ a origem das gentes de todo o mundo. Francy, assim, chega a conclusao de
que existe na mitologia uma UGinica grande ancestral, mae de toda a humanidade, Amaro,
mulher sabedora, detentora do benzimento, que, lutando para recuperar seu filho Kowai e
suas transformacgoes, da origem as amaronai, mulheres bravas e guerreiras, que lutam por
seus sonhos. Continuando os “ciclos”, Amaro morre, e sua morte cria a for¢a das mulheres
no mundo Baniwa. Napirikoli, sabedor desse poder das mulheres, ao retornar para a aldeia
ap6s a guerra em que Amaro ¢ morta, conta para as mulheres que Amaro morreu, mas
faz um benzimento para que as mulheres percam a memoria, nao guardem os fatos e os
acontecimentos sobre o que se passou com 0s animais sagrados, que esquecam a aparéncia
dos animais sagrados.

A contrapartida da condicao feminina, da origem da menstruagao, da perda da memoria
da aparéncia dos animais sagrados, esta nos mitos sobre a mandioca e seu dono Kaali,
que nos mostra como 0s homens eram, os que detinham o conhecimento sobre o trabalho
nas rocas ¢ na confecgao de seus produtos. Devido a “teimosias” e “desobediéncias”, as
mulheres passaram a controlar todo o processo de producao de alimentos provenientes
das rogas. Francy demonstra que um dos propulsores das transformagodes propostas por
essa mitologia/cosmologia é a quebra das regras, a desobediéncia, e que a teimosia, o
“nao obedecer”, parece nao se reduzir a uma “moral” da mitologia, ao contréario, a forga,
a légica do mito ¢ a de invocar esse carater insubmisso que proporciona e desencadeia as
transformagodes. Para que o mundo continue e se transforme, é necessario que regras sejam
quebradas, que a teimosia seja instaurada. A formacao da humanidade se ancora nessa
quebra de regras, o que engendra os processos transformacionais. Foi a desobediéncia e a
curiosidade que produziram o trabalho duro na roga e os cuidados dai advindos. Em outro
tempo, o trabalho na roca nao era necessario, bastava as mulheres imaginarem uma roca
pronta, a colheita, a mandioca descascada e o beiju feito que tudo se realizava. Porém, a
curiosidade dos humanos querendo desvendar o que se passava na roca de Kaali foi o que
“estragou tudo” e, aos poucos, foram sendo castigados, condenados ao trabalho duro de

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

165




Marco Antonio Gongalves

Resenhas

derrubada e ao permanente trabalho na roca. A passagem da mandioca dos homens para
as mulheres ¢ o que garantiu que a mandioca fosse associada a essa condicao feminina, seu
poder, seu saber e o que garante que 0os humanos ao comé-la produzam um coracao que age
“forte no corpo humano”. Kaali estd sempre na roga observando as mulheres trabalhando
e cuidando para que a mandioca e sua tradicao nunca acabem.

Ao final do livro, Francy faz uma analise do que se passa no ritual dos animais sagrados,
na iniciacao masculina, porém respeitando seus mistérios, seus segredos. Os animais sagrados,
descritos como flautas, estariam, por assim dizer, representando ou sendo o préprio corpo de
Kowai; tudo nele é som e, por isso, ele sabe produzir o som/canto dos animais. Esse ritual
condensa, por assim dizer, a mitologia/cosmologia Baniwa que nao pode ser designada
apenas como um ritual masculino, mas de todos, da humanidade e de todos os tempos.

Francy, respeitando as narracoes de seu pai, nao desobedecendo aos ensinamentos
recebidos por seus parentes, é capaz de transformar suas inquietagoes, insubmissoes e
teimosias sobre esse multiverso Baniwa em pura fruicao estética-amorosa-intelectual.
Na condicao de indigena, mulher e antropdloga, ela nos leva a trilhar um caminho sem
volta para a antropologia. Francy nao realizou uma antropologia reversa, com seu livro, ela
reinventa a antropologia: “Escrevo o que penso, em um processo que busca a construcao
de outra antropologia” (Baniwa; Baniwa, 2023, p. 29)".

Marco Antonio Gongalves

Professor Titular de Antropologia no Programa de Pés-Graduacao em Sociologia e Antropologia e do
Departamento de Antropologia Cultural da UFRJ e pesquisador do CNPq.

Endereco profissional: IFCS-UFRJ, Largo de Sao Francisco de Paula, n.1, Centro, Rio de Janeiro, RJ.
CEP: 20051-070.

E-mail: marcoatgl1960@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6954-0377

Como referenciar esta resenha:

GONCALVES, Marco Antonio. Resenha da obra Umbigo do Mundo: mitologia, ritual e memdria Baniwa
Waliperedakeenai (pinturas de Frank Baniwa). Illha — Revista de Antropologia, Floriandpolis, v. 27,
n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025.

! Recomendo, com especial énfase, a leitura de “Qual a palavra que nunca foi dita, diga (sobre Umbigo do Mundo de Francy Baniwa),
de Tania Stolze Lima (2023) que aprofunda o significado dessa outra antropologia proposta por Francy Baniwa. Disponivel
para acesso em: https://selvagemciclo.org.br/wp-content/uploads/2023/04/CADERNO 66 TANIA STOLZE.pdf.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

166




