DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e101173

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catolico:
0 passeio no Batuque gaticho

Emerson Giumbelli!

Rafael Cristaldo!
"Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, RS, Brasil

Resumo

O passeio ¢ um ritual do Batuque que ocorre em cidades do Rio Grande do Sul com uma presenca significativa
de religides de matriz africana. Ele faz parte da conclusao de iniciagdes e algumas obrigacdes, servindo
como uma forma de reapresentar para a sociedade aqueles que passaram pelos ritos anteriores. Na regiao
metropolitana de Porto Alegre, um dos pontos do passeio é a Igreja de Nossa Senhora do Rosario. Neste
artigo, enfocamos as repercussoes de um episddio em que um pai-de-santo e seu grupo foram impedidos de
concluir o ritual naquela igreja. O episddio e seus desdobramentos sao analisados para apresentar as varias
circunstancias que afetam o passeio e as divergéncias que sobre ele existem entre adeptos de religioes afro-
brasileiras. Tomamos como referéncia um texto de Roger Bastide sobre o sincretismo e sugerimos que o
passeio no templo catolico contribui para instituir uma territorialidade que conecta o passado ao presente,
inserindo, em um espago cristao, uma légica afrorreligiosa.

Palavras-chave: Espaco Religioso; Iniciagao; Religides Afro-brasileiras; Sincretismo.

An Afro-Religious Ritual in a Catholic Temple:
the case of Rio Grande do Sul

Abstract

Passeio is a ritual that takes place in cities in Rio Grande do Sul with a significant presence of Afro-Brazilian
religions. It concludes reclusion practices, serving as a way of reintroducing those who have gone through
previous rites to society. In the metropolitan region of Porto Alegre, one of the points on the tour which
characterizes the passeio ritual is the church of Nossa Senhora do Rosario. In this article, we focus on the
repercussions of an episode in which a pai-de-santo and his group were prevented from completing the
ritual in that church. The episode and its consequences are analyzed to present the various circumstances
that affect the passeio ritual and the disagreements that exist about it among followers of Afro-Brazilian
religions. We take as a reference a text by Roger Bastide on syncretism and suggest that the passeio ritual in
a Catholic temple contributes to establishing a territoriality that connects the past to the present, inserting,
in a Christian space, an Afro-religious logic.

Keywords: Religious Space; Initiation; Afro-brazilian Religions; Syncretism.

Recebido em: 19/07/2024
Aceito em: 09/05/2025

@@@ Este trabalho esta licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma
copia desta licenga, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/



Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

1 Introducao

Passeio é como se chama um ritual que ocorre em cidades do Rio Grande do Sul com
significativa presenca de religioes de matriz africana. Ele faz parte da sequéncia
final de atividades que compdem a iniciacao no Batuque'. E também incluido em
algumas obrigagoes que exigem a imolagao de certos animais e um periodo de reclusao.
Tanto iniciagdo quanto obrigagdes envolvem varios rituais nos terreiros. Ja o passeio
percorre lugares publicos, com a pessoa que esta sendo iniciada ou que faz sua obrigacao
acompanhada por seu pai ou mae-de-santo e por irmaos e irmas-de-santo. No caso de
Porto Alegre, esses lugares sao, numa sequéncia que pode variar, o Mercado Publico,
as aguas do Guaiba e um templo catdélico. Este texto interessa-se pela parte do ritual
que ocorre no templo catdlico, especificamente a Igreja de Nossa Senhora do Rosario,
localizada, como os outros dois pontos, no centro histérico da capital gaticha?. A predilecao
por essa igreja, devemos logo adiantar, associa-se ao fato de ela ter sido a sede de uma
irmandade predominantemente negra, constituida no final do século XVII, poucos anos
depois de Porto Alegre ter sido fundada por colonos portugueses.

A visita a um templo catolico corresponde a parte final de um ritual de passagem,
quando uma pessoa, modificada em sua condigao, é reapresentada a sociedade e aos
orixas. Enquanto no Candomblé isso, quando ocorre, se confunde com a participagao
em uma missa, o passeio do Batuque estabelece uma relacao nao com um ritual cristao,
mas com um espaco de outra religido. Neste texto, a maior parte da anélise esta dedicada
a um episodio em que a realizacao do passeio na Igreja do Rosario foi interrompida por
pessoas que agiram em nome da religiao catélica. Esse tipo de impedimento é um risco
que o ritual corre, como veremos. O que singularizou o episédio que destacamos foi o
fato de este ter sido filmado, divulgado numa rede social e gerado ampla repercussao.
Além de reconstituir o epis6dio com seus protagonistas, nosso objetivo ¢, por meio da
analise de uma controvérsia, caracterizar alguns aspectos do passeio que envolvem
suas condicoes de realizacao e os sentidos atribuidos por praticantes de religioes afro-
brasileiras. Mais amplamente, pensamos que estao em jogo, nesse ritual, as relagoes
entre essas religioes e o catolicismo.

! Sobre o Batuque, religiao de culto aos orixas com as mesmas raizes que o Candomblé baiano, ver, entre outros, Oro (2012)
e Tadvald (2016).

2 Para uma visao 360° do espaco interno da igreja, acessar: https://www.google.com/local/place/
fid/0x95197908b968d79f:0xd4d3bc3d845dcel0/photosphere?iu=https://Ih3.googleusercontent.com/gps-cs-s/
AC%h4no_IHOHmpqJaEIsyaenJtLfmtaSaCTi9ztm1_laGW_ICXfWoCQLBCVjKIl__bC_4Boall74iudlbILCV04ZhvpftIf
1YP7AUTGpbpqQpFwBHIXIEKPUW3HQKgUH3zyrb4ikca-b4%3Dw160-h106-k-no-pi-30.000002-ya316.18573-r0-0-
f0100&ik=CA0SFkNJSEOWb2dLRUIDQWAdJRENUNC1zRGc%3D. Acesso em: 18 jul. 2024.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

7




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

O episddio que enfocamos ocorreu em janeiro de 2020. A discussao entre o sacerdote
batuqueiro e as pessoas, incluindo o paroco da igreja, que impediram a continuidade
do ritual foi parcialmente filmada por um celular utilizado por alguém que era parte
do passeio. No mesmo dia, outra filha-de-santo do sacerdote publicou o video em sua
conta pessoal do Facebook. O post teve 235 mil visualizacoes e pouco mais de 7 mil
comentarios (ou 4.238, sem contar réplicas), incluindo pronunciamentos do sacerdote
que protagonizava o ritual. Uma das federacoes de religiao afro-brasileira da regiao da
capital gaticha tomou a iniciativa de fazer uma reuniao com a Arquidiocese de Porto
Alegre, que também divulgou uma nota publica. O caso teve repercussao na midia local
(Weber, 2020). Além da sistematizagao de parte dos comentéarios ao video postado no
Facebook e da andlise de pronunciamentos publicos, fizemos entrevistas com o paroco
da Igreja do Rosario e com o presidente da federagao envolvida®. O episédio ¢ abordado
tendo ainda em consideracao as etnografias que mencionam o passeio e as observagoes
que um de nos tem feito do ritual desde 2021 na Igreja do Rosario*.

O ritual do passeio, na parte que toca o templo catélico, alimenta discussoes sobre
o0 “sincretismo” entre religioes de matriz africana e uma religiao crista. Se entre catélicos
ha diferentes posicoes sobre a realizagdo em uma igreja de praticas de outra religiao,
0 mesmo ocorre entre pessoas adeptas de religioes afro-brasileiras, autoras da maioria
dos comentarios na controvérsia analisada neste texto. E exatamente tal diversidade
— as vezes, divergéncia — que nos interessa enfocar. Essa seria nossa contribuigao para
a compreensao dos sentidos de um ritual afro realizado em um espaco catolico, ritual,
como veremos, pouco abordado em pesquisas anteriores. Nao abracamos o sincretismo
como conceito, mas queremos chamar a atencao para a importancia da discussao de algo
que envolve necessariamente a relacao entre as religides afro-brasileiras e o catolicismo.
Nossa porta de entrada — e principal objeto de debate — serd um texto que tem como
titulo “Os Problemas do Sincretismo Religioso”, capitulo da principal obra que Roger Bastide
(1971) dedicou as Religioes Africanas no Brasil.

2 Focos de Pesquisa e Lacunas Etnograficas

Roger Bastide publicou seu livro na Franga em 1960. Antes e depois dessa data,
o tema do sincretismo desperta anélises e debates. Nao temos qualquer intencao de
sintetizar as posicoes que esse tema suscita, no passado e no presente’. A posicao do
proprio Bastide passou por modulagoes ao longo do tempo (Leal, 2023). Privilegiamos
um dentre os textos de Bastide, uma dentre as muitas posigoes em debate, pelo fato de
esse capitulo do livro classico de 1960 permitir uma dupla escolha: podemos discordar
de certos pontos e seguir a pista sugerida por outros. Mais especificamente: enquanto
ha aspectos que consideramos reducionistas, ha outros que merecem ser aprofundados,

> Agradecemos ao Padre Gelson Ferreira e a Everton Alfonsin pelas entrevistas concedidas. Também agradecemos aos
colaboradores da Revista Ilha pelos seus pareceres andnimos.

* Os temas discutidos neste texto serao estendidos e aprofundados na dissertacao de mestrado de Cristaldo no PPGAS-
UFRGS, cuja conclusao estd prevista para 2026. Seu envolvimento com a pesquisa relaciona-se com atividades de iniciacao
cientifica sob a orientagao de Giumbelli, no ambito do projeto Materialidades Religiosas — Bolsa de Produtividade CNPq
(2022-2026).

> Ver, entre outros, Serra (1995), Prandi (2012), Ferretti (2013) e Flaksman (2017).

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

8




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

permanecendo atuais. Por meio de um procedimento que faz a economia de um imenso
debate, pensamos estabelecer o foco que guia nossa analise. Além disso, rendemos
homenagem as contribuicoes do autor francés para a compreensao das configuragoes
assumidas pelas religides afro-brasileiras, que, diga-se com énfase, seriam impossiveis
sem a relacao intima que ele estabeleceu com elas durante sua estadia no Brasil®.

Pode-se apresentar “Os Problemas do Sincretismo Religioso”” como uma espécie de
miniatura da abordagem que define a obra como um todo — o capitulo ilustrando o livro.
Isso porque Bastide toma como ponto de partida as correspondéncias estabelecidas entre
orixas africanos e santos catélicos para propor uma anéalise em dois niveis. O primeiro
desses niveis trata das atitudes psiquicas ou das representagdes coletivas que acompanham
as notdrias associacoes entre orixas e santos. Nesse trecho do capitulo, Bastide (1971,
p- 382-388) recorre a distincao durkheimiana entre religiao e magia. As religioes dependem
de comunidades e s6 podem se relacionar como conjuntos cosmolédgicos. Em tal quadro,
as associagoes entre orixas e santos restringem-se a analogias ou traducoes. Ja com a
magia, a l6gica passa a ser a da adicao, e o que eram analogias se tornam conjuncgoes,
propiciando o sincretismo propriamente dito. Esse nivel das representacoes e de atitudes
mentais, Bastide subordina ao nivel das estruturas sociais. Feita essa passagem, o autor,
em sintese, estabelece uma correlagao entre um sincretismo menos profundo e um
enquistamento social e cultural. Assim, os candomblés mais tradicionais seriam capazes
de produzir uma vida comunitaria forte o suficiente para manter o sincretismo em
um plano mais superficial, preservando-se a cosmologia africana dentro da sociedade
brasileira (Bastide, 1971, p. 388-392).

Apresentadas dessa maneira, as elaboragdes de Bastide confirmam ou reiteram
certos aspectos de sua andlise das religioes afro-brasileiras. De um lado, a consideracao
do sincretismo como produtor de fusoes (entre referéncias africanas e europeias) na
ordem das representagdes, ordem que, como se viu, esta relacionada com uma sociologia
das formacoes histéricas. De outro, a valorizagao do candomblé de raiz afro-ocidental em
detrimento de outras vertentes, especialmente a “macumba carioca”, demonstracao de
todas as perturbagdes associadas ao sincretismo. Desnecessario, nesse caso, ¢ retomar as
criticas a construgao da “pureza nag6” (Dantas, 1988). Vale mais apontar o reducionismo
do raciocinio que resolve o “problema do sincretismo” explicando-o por uma analise
socioldgica. Nao que essa démarche socioldgica nao seja pertinente. Simplesmente, ela
nao ¢ o inico caminho possivel para a analise, e a prova disso estd no proprio texto de
Bastide, lido de um modo que destoa de parte das intencoes do seu autor.

Pois antes de reduzir a discussao das representacoes coletivas para a distincao entre
religido e magia, o capitulo discorre sobre o que chama de “planos do sincretismo” (Bastide,
1971, p. 376-381). Ha o plano ecolbgico, ilustrado pela relacao entre altares com imagens
catodlicas e com objetos africanos. Em seguida, o plano litargico, que envolve a relacao
tanto entre calendérios festivos quanto entre configuragoes rituais. A preocupacgao de
Bastide ¢ definir se nessas relagdes ocorre uma justaposigao de referéncias ou se estas
se fusionam, se numa cerimodnia ¢ o catélico que se integra ao africano ou vice-versa,

¢ Sobre a obra de Bastide, ver ainda os trabalhos de Peixoto (2000) e Goldman (2012).

7 O capitulo de “As Religioes Africanas” tem sua primeira versao em um artigo de 1946: “Contribuicdo ao estudo do sincretismo
catolico-fetichista”, incluido em Bastide (1973).

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

9




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

ou qual cosmologia orienta a interpretacao de uma pratica que compartilha elementos
cristaos e africanos. Como se percebe, o autor opera sempre com o cristao e o africano em
um jogo de soma zero, o que limita a andlise das situacoes. Ainda assim, os dois planos
do sincretismo, ecoldgico e littrgico, desenham um cenario bastante rico de elementos
e de processos para pensarmos, de modo mais complexo, as relagdes entre catolicismo
e religioes afro-brasileiras.

Nao podemos deixar de notar que Bastide, quando considera o plano littrgico, o
ilustra citando as missas catélicas que fazem parte das iniciagdes no candomblé. Sua
analise sempre constata que nao ha interferéncia catdlica na logica africana, seja porque
os rituais iniciatorios seguem um calendario préprio, seja porque sua dinamica, na parte
que ocorre no terreiro, nao ¢ afetada. Quando vai a missa, as palavras do padre inclinam
a atencao da inicianda para seu orixd, sem operarem como forgas magicas. Pelo menos
no caso das missas, nao h4, portanto, espaco para a cogitacao de outras possibilidades,
que confeririam aos rituais cat6licos um papel mais importante. Esse destaque, ilustrado
com outros exemplos, equivaleria, para Bastide, a adogao do sincretismo como forga
desfiguradora da cosmologia africana.

Outra abordagem da presenga de missas catolicas em rituais africanos ¢ apresentada
pelo texto de Vogel, Mello e Barros (1992). Seu foco é exatamente a assim chamada
“romaria de iad”, que corresponde ao cortejo de uma ou mais pessoas em iniciacao,
acompanhadas de sacerdotes e companheiros de religiao, passando por lugares que
incluem a igreja catélica durante uma missa. O grupo segue a liturgia crista, mas se
distingue pelas suas indumentérias ¢ pela eventual manifestagao de orixas no corpo de
seus adeptos. Para os autores, a presenga mesma dessas pessoas em um espaco catdlico
equivaleria a uma reivindicagao de inclusao social. A chave de leitura ¢ bem distinta
daquela adotada para Bastide, que entende o candomblé tradicional como promotor de
um enquistamento e que associa integragao com a exposicao as forcas que promovem o
sincretismo. Certamente, se trata de sentidos distintos conferidos ao conceito de inclusao/
integracao, estando Vogel, Mello e Barros interessados no contraponto langado pelas
praticas de matriz africana a uma sociedade hierarquizada e excludente.

Resgataremos as interpretacoes de Vogel, Mello e Barros em nossas conclusoes,
notando desde ja que sua divergéncia referente a Bastide funda-se, sobretudo, no lugar
conferido para a relacao entre elementos catélicos e africanos. Acompanhamos os autores
ao conceber essa relacao para além de um jogo de soma zero, 0 jogo em que o sincretismo
sempre ameaca a logica africana. O passeio, sendo um ritual que se desvincula da missa,
apresenta uma situacao que torna ainda mais visivel o desafio da presenca afro-brasileira
no espaco catdlico. Em outro plano, entretanto, observamos que Vogel, Mello e Barros nao
avancam em relacao ao trabalho de Bastide, na medida em que prestam pouca atengao
ao debate que, para os adeptos do candomblé, cerca a presenca de missas catdlicas em
rituais africanos®. A anélise de uma situacao geradora de controvérsia vai nos permitir
enfocar dois pontos que nos parecem cruciais: que dimensoes estao implicadas na visita

8 Arigor, esse debate é contemplado (Vogel; Mello; Barros, 1992, p. 52-63), mas de uma maneira que se limita a questao
da manutencao ou da exclusao da parte da romaria de ia6 que ocorre numa igreja catélica. Como veremos, as formas
de fazer o ritual sao também objeto de discussoes.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

10




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

de adeptos de religioes afro-brasileiras em templos catélicos e quais sao as objecoes
contra tal visita levantadas entre esses adeptos?

Antes de apresentar nossos dados, precisamos apontar sua relevancia considerando
a seguinte constatagao: a pouca atencao das etnografias a rituais como a romaria de
iad e o passeio. Com relacao a romaria de iad, alias, tal observacao ¢ ja feita por Vogel,
Mello e Barros (1992) em criticas lancadas a trabalhos classicos. Por exemplo, Bastide
(2001), uma rica etnografia, ¢ demasiadamente discreto quando menciona o cortejo
de iniciandas as missas catdlicas’®. A situagao nao muda em “As Religides Africanas no
Brasil” (Bastide, 1973). E podemos afirmar o mesmo sobre trabalhos posteriores.
Até onde pudemos descobrir, ndo existem pesquisas especificas sobre as romarias de ia0.
E muito comum serem mencionadas em textos que enfocam processos de africanizacao
que incluem as missas entre os elementos a serem extirpados das praticas do candomblé.
Considerando essas intencoes dessincretizadoras, seguem-se constatacoes da permanéncia
de elementos catélicos, ai incluidas as missas durantes as iniciagoes (Flaksman, 2017,
por exemplo). Apesar de seu reclame, Vogel, Mello e Barros (1992) tampouco apresentam
uma detalhada etnografia das praticas e dos debates que cercam as romarias de iad. Eles
se baseiam em uma descricao genérica de algo que informam existir nos candomblés de
Salvador, Recife e Rio de Janeiro.

A constatacgao ¢ essencialmente igual quando se trata do passeio em cidades
gauchas, que se pode considerar como uma variante do que opera a romaria de ia0,
ou seja, a reapresentacao para o mundo ao final de um ritual de passagem. Em termos
de publicacoes, Bastide pode ser tido como um pioneiro ao registrar a existéncia do
ritual, embora mencione, com base na visita que fez a Porto Alegre em 1944, a “missa
de Nossa Senhora do Rosario” (Bastide, 1971, p. 293). Pode ser que o passeio tenha
se desenvolvido posteriormente, diivida que, por ora, nao conseguimos resolver, dada
a auséncia de registros em publicagdes de maior repercussao. Herskovits (1943), que
também visitou o Rio Grande do Sul na década de 1940, nao menciona o ritual em seus
relatos. O mesmo ocorre com intelectuais locais, pelo menos em suas publicagdes — esse
¢é o caso dos folcloristas Dante de Laytano (1987) e Carlos Krebs (1988), que fizeram
suas pesquisas junto a terreiros porto-alegrenses entre os anos 1950 e 1970,

A situacao muda com o trabalho abrangente de Correa (2006), que comeca a
etnografar casas de Batuque nos anos de 1970. Mesmo ai, o passeio é brevemente
mencionado, cabendo a parte que toca a Igreja do Rosario em menos de uma frase: “[...]
onde permaneceram por alguns minutos, rezando” (Corréa, 2006, p. 129). Descrigodes
mais detalhadas constam nos trabalhos de Almeida Jtinior (2002), Machado (2015) e
Marques (2017). Ainda assim, nao hé uma atencao as variacoes do rito nem aos debates
que o cercam, algo que sera objeto de nosso texto. Almeida Jtnior (2002) e Machado
(2015) apresentam descricoes genéricas baseadas em suas pesquisas da primeira década
do presente século, enquanto Marques (2017) relata, com mintcias, apenas um passeio
que acompanhou em 2006. Por fim, temos trabalhos (Oro; Anjos; Cunha, 2007; Vargas,
2011; Aguiar, 2015; Queiroz, 2022) que incluem o passeio no enfoque de praticas que

° Os autores ainda citam um trabalho de Edison Carneiro.

19Sobre Laytano, ver Lima (2013); sobre Krebs, ver Oliveira (2023). Nos dois casos, materiais nao publicados aguardam
um acesso mais amplo que sera relevante para novos estudos.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

11




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

ocorrem no Mercado Publico de Porto Alegre, mas sem se interessarem pelo que tem
lugar na Igreja do Rosario''.

Sobre as variagoes que existem na parte do ritual que acontece no templo catélico,
considerando trabalhos referidos e nossas proprias observacoes, elas incidem basicamente
sobre dois aspectos. O primeiro é o percurso que se faz dentro do templo. O grupo pode
entrar e permanecer nos fundos da nave, pode realizar, geralmente em sentido anti-
horario, um circuito por todos os quatro altares laterais, podendo ou nao incluir o altar
principal, que, as vezes, ganha uma atencao exclusiva ou especial'?. O segundo aspecto
sao os gestos performados pelas pessoas que compoem o passeio: fazer o sinal da cruz,
ajoelhar-se ou flexionar o joelho, mostrar-se em oracao, acender uma vela, na frente
de um altar encostar numa imagem ou entender a mao para o chao e depois beija-la,
prostrar-se ou deitar-se no chao — sao todos gestos possiveis, alguns podendo estar
acompanhados do toque de adjas (sinetas). Ambas as coisas serao afetadas caso o ritual
aconteca durante uma missa. E comum também se jogar moedas na entrada ou na saida
do templo®. Na verdade, haveria outros aspectos a considerar, mas o que relatamos nos
parece suficiente para entender o que vem a seguir neste texto'*.

3 Negacoes e Negociacoes de um Ritual

Do video de 330" que esta disponivel em uma conta de Facebook', queremos
destacar alguns pontos. No seu inicio, Pai Maninho de Ogum'®, um homem branco e
uniformizado, troca palavras com um senhor, negro, que fala de um folheto que acabara
de entregar ao pai-de-santo. Podemos ver alguns fiéis sentados nos bancos que preenchem
a nave da Igreja do Rosario. Ja o grupo que acompanha Pai Maninho é formado por
11 pessoas, algumas negras, todas vestidas de vermelho e branco, portando colares, as
mulheres com lenco na cabega. Estao paradas aos pés dos degraus que da acesso ao
presbitério, o caminho para o altar bloqueado pelo senhor que entregou o folheto. Pai
Maninho reclama que nada sabia do contetdo do folheto e que realizava aquele ritual
ha mais de 20 anos sem jamais ter sido interrompido. Na metade final do video, Padre
Gelson Ferreira, paroco da igreja, passa a participar da discussao. Pai Maninho explica
que esta fazendo o passeio e solicita que duas pessoas possam concluir o ritual. O padre

'E bem possivel que o passeio seja mencionado em outras etnografias, dado que o Batuque gaticho estd fartamente
estudado. Mas nossas buscas nao revelaram trabalhos especificos sobre o ritual na Igreja do Rosario. O IPHAN (2024)
divulgou o resultado de dois mapeamentos, um sobre Porto Alegre e outro sobre Pelotas, Rio Grande e Jaguarao.
O segundo apresenta descricdes mais detalhadas sobre o passeio tal como ocorre naquelas cidades do sul do estado
gatcho. Os mapeamentos confirmam que o ritual tem um lugar importante nas tradigdes orais do Batuque.

12 Altares laterais também podem receber atengao exclusiva ou especial. Durante nossas observacoes, vimos que alguns
grupos tém um altar de preferéncia. L4, se detém por mais tempo e podem até (tentar) se ajoelhar.

30 destino dessas moedas varia: podem ser embolsadas por pedintes ou ser recolhidas pelos porteiros para deposita-las
nas urnas da igreja ou troca-las com o comércio local.

14 A situagcao acompanhada por Toniol (2018, p. 137-168), na qual mudangas na forma de aplicagao de reiki despertam
reagdes, mostra como percursos e gestos do passeio no templo catélico, em suas variacdes, merecem ser analisados na
perspectiva de uma abordagem material da religido (Giumbelli; Rickli; Toniol, 2019).

> A conta pode ser conferida em: https://www.facebook.com/jucara.alves.509/videos/1428785927299849. Acesso em:
25 jun. 2024.

1¢Ele mantém na cidade de Canoas uma casa onde se praticam rituais de Batuque, Umbanda e Quimbanda. Seu nome
civil é Ricardo Ambieda.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

12




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

assegura-se de que o “cumprimento” que precisa ser realizado “nao ¢ de deitar no chao”.
O pai-de-santo indica a uma pessoa do grupo que ela pode fazer seu cumprimento,
ao que Padre Gelson retruca: “mas daqui, ndo ld de cima”, referindo-se ao altar. Mesmo
assim, a pessoa sobe os degraus e estende a mao junto a mesa de onde sao rezadas as
missas pelo sacerdote catdlico. Pessoas do grupo que faz o passeio ponderam que outros
fiéis podem ter acesso aquele ponto do presbitério, enquanto o padre tenta distender os
animos pedindo desculpas ao sacerdote de Batuque: “bem-vindos, rezamos juntos”.

O video foi postado em 18 de janeiro de 2020, mesmo dia em que ocorreram
os fatos. Em uma entrevista concedida a um programa voltado para a comunidade
afrorreligiosa e veiculada alguns dias depois, Pai Maninho busca situar as imagens com
outras circunstancias'’. Ele menciona o que ja havia sido divulgado em reportagem
(Weber, 2020) — desde dezembro de 2019, outros dois incidentes tinham ocorrido —,
mas confirma que com ele era a primeira vez que acontecia esse problema. Informa nao
ter concluido o ritual. Tudo corria como sempre, com o grupo se ajoelhando e rezando
ap6s entrar no templo e fazendo o percurso até o altar principal. Nesse momento, foram
impedidos em seu acesso ao altar que ocupa o presbitério por uma mulher, descrita por
Pai Maninho como uma “beata”. O senhor que lhe entregou o folheto veio em seguida e
foi descrito como um “seguranca”. Pai Maninho enfatiza que sua forma de fazer o ritual
nao envolve “bater cabega” e sim “pedir agd”, que corresponderia ao gesto de estender
a mao e inclinar levemente o corpo junto ao altar. Negou que a filmagem tenha sido
premeditada e declarou que se sentia bastante constrangido com a situacao.

Afinal, qual era o contetido do folheto entregue a Pai Maninho? Gragas a uma
reportagem (Weber, 2020), podemos conhecé-lo, aqui transcrito na integra:

Sejam bem-vindos os membros da religido afro em nosso santudrio para fazerem sua oracdo!
Queremos lembrar que estamos num templo catolico que tem sua fé propria e pedimos que
sejam respeitadas algumas orientacdes. 1. Durante a celebrag¢do da missa nunca passar na
frente do altar; 2. Durante a celebracdao da missa caminhar apenas pelos corredores laterais;
3. Nunca deitar e rolar na igreja; 4. Na igreja nunca bater sineta. 5. Favor ndo colocar
alimentos em cima dos altares. Agradecemos a compreensdo de todos, fraterno abrago e béngdo!

O folheto ¢ assinado pelo paroco'®. Como percebemos, hd preocupagdes com o
momento das celebracoes e referéncia ao que os adeptos, por razdes faceis de compreender,
preferem chamar de “bater cabega”, de “adja” e de “oferendas”. Nada disso fazia parte
do ritual comandado por Pai Maninho, que, como vimos, foi interrompido quando as
pessoas “pediam agd” junto ao altar do presbitério.

Quatro dias depois do incidente e da postagem do video, ocorreu uma reuniao entre
representantes de uma federacao afrorreligiosa, situada na mesma cidade da casa de Pai
Maninho, e da Arquidiocese de Porto Alegre, a qual se subordina a paroquia de Nossa
Senhora do Rosario (Weber, 2020). Segundo o relato de Everton Alfonsin, presidente da
Federacao Afro-Umbandista Espiritualista do Rio Grande do Sul (Fauers)"’, ele foi recebido

7Pode ser conferido em: https://www.facebook.com/grandeaxebrasil/videos/2610892169167093. Acesso em: 25 jun. 2024.
¥ Nao sabemos quando o folheto foi criado. Certamente é posterior a 2017, ano em que Padre Gelson se tornou o vigario
da Igreja do Rosdrio.

! A Fauers ¢ uma das varias federagbes afrorreligiosas na regiao de Porto Alegre. Para mais informacoes, ver Guedes
(2013) e acessar https://fauers.com.br/. Acesso em: 23 jun. 2025.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

13




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

pelo arcebispo Dom Jaime Spengler e pelo bispo auxiliar Dom Darley José Kumme, que
estavam acompanhados pelo Padre Gelson. Em um post que resume o resultado dessa
reuniao, lemos: “esclarecemos sobre a ancestralidade e nossas ritualisticas; além de pedidos de
providéncia estamos aguardando o manifesto da Cuiria oficialmente, mas jd ficou acertado que ndo
seremos barrados em nossos rituais’’*°.

Os esclarecimentos aludidos na mensagem sao interessantes, pois mostram uma
concepgao do ritual que nao se sobrepde totalmente a exposta por Pai Maninho e que
discorda em alguns aspectos das “orientagdes” contidas no folheto da Igreja do Rosério.
O posicionamento da Fauers esta expresso em um oficio datado de 23 de janeiro de 2020,
enderecado a Arquidiocese dois dias depois que ocorrera a reuniao®. O texto descreve todas
as partes do passeio. Naquela que ocorre no templo catdlico, “os religiosos deverdo pedir Ago
(‘bater cabeca’/reverenciar)”. E passa para os detalhes: “entram todos em siléncio, onde alguns se
ajoelham e outros se deitam em frente ao altar reverenciando o sagrado. O momento em que se deita,
¢é momento de respeito a Oxald (Jesus), esse cumprimento ndo passa de cinco segundos, no mdximo,
por integrante”. Antes de concluir, o texto aponta que nao fazem parte da “ritualistica de
malriz africana”
oferenda/alimentos dentro da igreja” e que o passeio, que “acontece uma vez por ano para cada
integrante da terreira”, exclui o “cumprimento”

Para o presidente da Fauers, a distingao entre “pedir agdé” e “bater cabeca” nao tem a
mesma relevancia apontada por Pai Maninho. No dia em que ocorreu a reuniao na sede
da Arquidiocese, Everton postou um video em que declara: “Vamos continuar batendo cabeca
nos altares”, apontando que as pessoas poderiam, se achassem necessario, deitar diante
do altar*’. Ao mesmo tempo, negou que o gesto incluisse o ato de “rolar”, mais uma
das disputas de linguagem em torno da descricao do ritual. Por outro lado, afirmou, na
mesma filmagem, concordar que nao se deve “entrar na drea do altar”. Em consequéncia,
ele teria dito ao padre presente na reuniao: “demarque a drea do altar”. Fora dali, as pessoas
poderiam inclusive deitar no chao do templo. Como apontamos, Everton comemorou o
resultado da reuniao e, na entrevista que nos concedeu, deu a entender que considerava
anuladas as orientacdes constantes do folheto entregue a Pai Maninho?’.

De acordo com a reportagem que acompanhou o caso (Weber, 2020), a Arquidiocese
divulgou uma nota na mesma semana em que ocorreu a reuniao com o presidente da
Fauers. Nela, manifesta “seu respeito pelas distintas tradicoes religiosas, e valoriza e promove o
didlogo inter-religioso”. Transcrita pela reportagem, a nota assim prossegue:

tocar tambor dentro de um espaco sagrado catélico” e “deixar qualquer tipo de

enquanto estiver acontecendo missa no local” .

Como demonstragdo desta postura e para qualificar as relagoes, o Santudrio Nossa Senhora
do Rosdrio cultiva a tradicdo de orientar todos os que o frequentam entregando na recep¢do da
igreja — além de estar afixado no mural da entrada — algumas orientagoes escritas para que
sejam preservados o espago sagrado, a celebragdo liturgica e a sensibilidade dos fiéis catdlicos
que ali se encontram.

200 post pode ser conferido em: https://www.facebook.com/groups/EUSOUFAUERS/posts/3207890209240742/. Acesso
em: 25 jun. 2024.

210 arquivo do texto nos foi enviado pela secretaria da Fauers.

220 video poder ser conferido em: https://www.facebook.com/groups/EUSOUFAUERS/posts/3207890209240742/. Acesso
em: 25 jun. 2024.

Z Entrevista concedida a Giumbelli, na sede da Fauers, em 26 de maio de 2022.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

14




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

Ajornalista ainda informa: “A Arquidiocese ndo esclareceu se a Igreja do Rosdrio recuou das
determinagoes, mas garantiu que o papel seque exposto no templo” . Apesar disso, nao encontrou,
em visita realizada no dia 23 de janeiro de 2020, o folheto na igreja.

Quando estivemos em julho de 2021 na Igreja do Rosario, o folheto, com o0 mesmo
contetdo, tinha voltado para o mural que fica em sua entrada. J4 em julho de 2022,
havia novamente desaparecido. Indagado sobre isso, Padre Gelson informou que o
folheto havia sido retirado porque “ndo estava sendo compreendido”**. A igreja prefere
contar com as orientacoes do “porteiro”, a mesma pessoa que Pai Maninho chamou
de “seguranga”. Padre Gelson mencionou a utilizacao de uma corrente para isolar o
presbitério, que foi fotografada por nés em setembro de 2022. Ou seja, parece ter seguido
a sugestao do presidente da Fauers, o qual, por sua vez, quando foi entrevistado em maio
de 2022, declarou que desde janeiro de 2020 nao havia tido conhecimento de outros
casos envolvendo dificuldades em rituais realizados na Igreja do Rosario. Ele se mostrou
surpreso ao saber que o folheto havia sido mantido no mural da igreja mesmo apds os
entendimentos com a Arquidiocese.

Nossas observacoes na Igreja do Rosario, conduzidas desde meados de 2021, mostram
que o passeio continua ocorrendo, com variagoes ja aludidas neste texto. A persisténcia
de um ritual associado a religides de matriz africana no interior de um templo catélico
é a demonstracao de que esse espaco permanece aberto para tais manifestagoes. Essa
abertura, contudo, é contrabalangada por uma vigilancia que impoe limites e condigoes
para a realizacao do ritual®. Tais limites e condi¢oes partem de pessoas identificadas com
o catolicismo. Observamos, pelo menos uma vez, o porteiro interromper o passeio de
um grupo que se ajoelhou em frente a um dos altares laterais. Entretanto, a realizacao
do passeio também levanta obje¢oes e controvérsias dentro do universo de sacerdotes e
de adeptos de religides afro-brasileiras.

4 Controvérsias sobre o Passeio no Templo Catélico

Nesta secao, organizamos e fazemos observagoes acerca dos comentarios dirigidos
ao post que veicula o video sobre o passeio do grupo de Maninho?®. H4d muitas mensagens
de apoio e de solidariedade, lamentando as restricoes sofridas no templo catdlico.
Além disso, uma pessoa relata que passou por situacao semelhante em novembro de
2019, informando que registrou boletim de ocorréncia em uma delegacia de policia,
algo que também foi mencionado pelo Padre Gelson em sua entrevista. Por outro lado,
ha comentarios de pessoas que ja fizeram o passeio na mesma igreja sem passar por

2 Entrevista concedida a Giumbelli, na secretaria da Igreja do Rosario, em 20 de julho de 2022.

#0 trabalho de Almeida Junior (2002) registra a existéncia de um cartaz em uma das capelas que informa “proibido
acender velas coloridas”, provavelmente uma precaugao dirigida a praticas associadas a religides afro-brasileiras.
Atualmente, esse cartaz nao existe mais, até porque o velario esta interditado. Em vez disso, ha velarios eletrénicos
que acendem luzes mediante o depésito de uma moeda. Mesmo assim, cores ainda sobrevivem: as vezes, é possivel ver
rosas amarelas no altar de Nossa Senhora Aparecida devido a sua associagdo com Oxum.

26 Consideramos os primeiros 1.002 comentarios na ordem em que surgem na tela. Fizemos a selecao dos mais relevantes
pela articulagao de seu argumento, motivo pelo qual nao prosseguimos até o final dos 4.238 comentarios. Ou seja, nos
parecia pequena a chance de que novos argumentos surgissem. De todo modo, ndo demos ao material um tratamento
estatistico. Ao contrario da secao anterior, em que todos os pronunciamentos estao identificados, na compilacao dos
comentarios, utilizamos o anonimato, privilegiando a natureza dos argumentos em jogo.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

15




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

rechacos, algo que corresponde ao relato do préprio Maninho em rituais anteriores ao
de janeiro de 2020.

A filha-de-santo que fez o post em sua conta do Facebook juntou ao video um breve
texto, no qual descreve o que ocorreu, quando o grupo de sua casa foi “barrado”, como
resultado de uma “atitude discriminatdria e arbitrdria”. Assim termina sua apresentacao:

Fico triste por meu pai e meus irmdaos serem submetidos a esse constrangimento desnecessdrio
e repulsivo, e com ddio dessas pessoas que se julgam donos de uma casa que é de Deus, e ele sim
é amot, bondade, recebendo a todos em sua casa sem julgamento ou preconceito. Axé a todos.

A narrativa teve o apoio de varias mensagens, mas também gerou reagdes discordantes.
Muitas vezes, essas discordancias sao manifestadas por adeptos de religides afro-brasileiras,
quase sempre familiarizados com o Batuque. Transcrevemos a seguir comentarios e
algumas réplicas para ilustrar a natureza dos temas que foram envolvidos na discussao
do video. Esses temas serao desdobrados adiante com a ajuda do material que compoe
nossa base de dados.

Grupo de comentdrios 1:
Comentdrio: “Intolerdncia religiosa. Até quando, meu Deus?”.

Resposta: “isso ndo € intolerdncia religiosa. Qual a necessidade de se bater cabe¢a num altar
catélico? O povo batuqueiro estd passando dos limites”.

Grupo de comentdrios 2:

Comentdrio: “Ao meu ver acho que ninguém gostaria que alqguém entrasse dentro da sua
terreira e ditasse as proprias regras... o mesmo foi ali na igreja”.

Esse comentdrio é quase uma repeticao de algo que uma mulher fala na igreja do
Roséario quando interpela Pai Maninho, como mostra a filmagem divulgada.

Comentdrio: “Mas os batuqueiros ndo sao proibidos de entrar na igreja. Agora subir no altar
para bater cabe¢ca? Qual a necessidade?”.

Grupo de comentdrios 3:
Comentdrio: “Desde quando se curvar em respeito diante do pai maior deveria ser proibido?”.

R: “ai que estd o problema. O nosso pai maior ndo estd em nenhuma igreja catélica e sim no
nosso quarto de santo”.

4.1 Cada Religiao em seu Templo

Varios comentarios apresentam o argumento de que uma religiao tem o direito de
definir normas sobre seu espaco préprio de culto. Baseado nisso, defendem as atitudes do
sacerdote catolico e seus assistentes e/ou criticam o modo como o grupo de Pai Maninho
pretendeu realizar seu ritual. Vejamos alguns exemplos:

“Devemos respeitar o territorio, o espaco da religido alheia. Se queremos respeito com a nossa
religido, devemos também respeitar a religido dos demais para que ndo incorramos no mesmo erro”.

“Eles estdo no direito deles de ndo permitir que membros de outra religido realizem rituais
em seus espagos que sdo abertos, mas privados. Da mesma forma ndo permitiria que pessoas
de outros credos viessem realizar seus ritos no meu terreiro, que é aberto, mas ndo é puiblico.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

16




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

O simples fato de entrar numa igreja catdlica para realizar ritos ndo catélicos é um desrespeito,
mesmo que as pessoas tenham todo o respeito ao fazé-lo”.

O ultimo comentério discorda do argumento de que o templo catélico é publico,
algo que faz parte das ponderacoes de Maninho em suas explicacoes. Ele afirma que a
igreja do Rosario seria “tombada pelo patrimonio puiblico estadual” e que seria “subsidiada
pela prefeitura, que paga suas contas de luz e dgua”. Everton Alfonsin, no video gravado
diante da Arquidiocese, foi na mesma direcao: “a igreja do Rosdrio é publica e usufrui de
beneficios fiscais”*’. Embora o templo nao seja tombado em nenhuma esfera da politica
de patrimonializacao, e sua proprietaria seja uma entidade de direito privado, é fato que
a Igreja Catélica beneficia-se de imunidades e medidas estatais que poucas vezes estao
ao alcance de coletivos de religioes afro-brasileiras.

De todo modo, o argumento de “cada religido em seu templo” contém o principio, por
assim dizer, da soberania territorial. Em outras palavras, para citar duas das intervencoes
que se referem ao altar: “Ali é um local tdo sagrado quanto o congd. Ndo podemos invadir a
igreja sem falar com o dirigente” e “nem os fiéis da igreja catélica vdo ld em cima, s6 vdo os que
trabalham dentro da igreja e que ajudam o padre” . O principio contempla varios comentarios
que buscam apontar o que seria o equivalente daquilo que Pai Maninho estaria fazendo
na igreja do Rosdrio. Na verdade, os comentérios cobrem uma gama de gestos, desde
simplesmente entrar em cortejo no templo catdlico até “bater cabeca” em seus altares.
Antes de apresentar exemplos de situacoes de equivaléncia, notamos que eles se opoem
a opiniodes como:

“Se um padre chegar de batina e pedir para fazer uma ora¢do na frente do quarto de santo eu
ndo levaria como afronta, ndo vejo nada demais”.

“Qual o problema de termos que ir perante o altar e bater a cabe¢a? Se qualquer catdlico entrar
no centro de umbanda e quiser bater a cabe¢a no Congd ou simplesmente pedir beng¢do, nunca
eles serdo proibidos.”

Agora, as discordancias:

“Como o senhor se sentiria se um padre adentrasse o seu batuque com uma comitiva de fiéis
para fazer algumas prdticas religiosas? Permitiria?”

“Qual dos irmdos vai aceitar que o padre entre na sua terreira para rezar?”

“Como seria se um padre decidisse entrar nos nossos ilés e derrubasse dgua benta nos nossos
assentamentos? O que vocé faria?”

“Ndo aceitaria que um padre entrasse no meu quarto de santo.”

“Serd que nds iriamos gostar que o padre e seus fiéis entrassem no meio do batuque e dessem
héstia para os participantes do batuque?”

Note-se que 0s comentarios partem todos de adeptos de religioes afro-brasileiras.
“Rezar”, “entrar no quarto de santo”, “derrubar agua benta” nos assentamentos, distribuir
hoéstias sao convertidos em outros comentarios em “cantar hinos”, “pregar na gira” e
“fazer uma novena”. Em outros casos, nessas situacoes hipotéticas, os catélicos sao

acompanhados ou substituidos por evangélicos: “imagina um evangélico entrando num

270 video pode ser conferido em: https://www.facebook.com/grandeaxebrasil/videos/2610892169167093 e em https://
www.facebook.com/groups/EUSOUFAUERS/posts/3207890209240742/. Acessos em: 25 jun. 2024.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

17




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

serdo teu e pregando a palavra de Jesus”; “'seria o mesmo que um evangélico adentrasse um terreiro
e comecgasse a pregar a biblia! Tem que ser cada um no seu quadrado”.

A esses evangélicos hipotéticos, alguns comentarios contrapdem acontecimentos
que fazem parte do noticiario:

“Deveriam se sentir honrados por irmados de outra religido irem fazer a visita e cumprir suas
obrigagoes com devido respeito, ndo como alguns cristdos fazem, invadindo terreiros e quebrando
as imagens dos nossos pais”.

“Crente pode ir na porta do terreiro adorar, demonstrar o preconceito e cobrir como se fosse feé.
Crente pode ir na sua casa as 7 horas [...] gritar e ainda ficar alterado se negarmos atender.
Agora, macumbeiro ndo pode subir no altar e bater cabega, que é uma das maiores formas de
respeito diante do sagrado, porque ¢ afronta?”

Os dois ultimos comentdrios diferem dos anteriores na medida em que evocam
situacoes que vém ocorrendo na vida dos terreiros. Embora naqueles opere uma légica
de reciprocidade — 0 que nao pode no espaco de uma religiao estd também interdito no
espaco de outra —, dependem de condigdes menos reais para acontecerem. Sabe-se que
rituais promovidos por religides afro-brasileiras sao frequentados por pessoas de outras
religioes. Mas dificilmente estao ali ostentando sua identidade como catélicos. Do mesmo
modo, 0 passeio nao é uma pratica proselitista. Seja como for, o principio da soberania
territorial pode ser levantado, como vimos, para desaprovar a realizacao de um ritual
como o passeio na parte que se desenvolve no templo cristao.

4.2 As Formas do Passeio

O seguinte comentario posiciona-se em defesa de Pai Maninho, mas introduz um
ponto que abre outro tema de discussao:

“Se eles estivessem sem as vestimentas e guias teriam deixado até beijar as imagens. Houve
sim discriminagdo e intolerdncia. Falta de discernimento [...] da igreja e seus responsdveis,
pois aos olhos de Deus somos todos filhos".

Algumas intervencoes desaprovam o uso de indumentarias religiosas como uma
exigéncia do passeio. Estd em jogo uma discussao sobre as formas mais adequadas
para a realizacao do ritual e das adaptagoes necessdarias diante de circunstancias que os
praticantes nao controlam. Eis alguns exemplos:

“Se o0 atual gestor do local ndo permite que se suba no altar, que a gente respeite ¢ adapte a
prdtica fazendo a saudagdo de longe”.

“Conselho: batam cabega até na porta da Igreja que serd bem recebido pelos orixds, Deus.
Enfim, ndo forcem a presenga no altar da igreja”.

“Ndo hd nada demais em sentar ou ajoelhar no banco e orar, mas ndo precisa ir em comitiva
usar o altar deles”.

“Minha mde sempre nos levou e bastava entrar, sentar, levantar e ir embora. Ritual feito”.

“Eu particularmente acho desnecessdrio o ato de bater cabeca e uso de sinetas nesse momento; para
mim o principal ato é a vela acessa pedindo que nossa ancestralidade ilumine nossos caminhos”.

“Eu particularmente ndo preciso da ben¢dao de um padre.... ndo preciso bater cabeca no altar
da igreja... vou na igreja, deixo uma moeda para que seja usada na compra de velas...”

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

18




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

Esses exemplos formam uma amostra parcial da diversidade de entendimentos sobre
os modos mais adequados e/ou corretos de cumprir o ritual. “Bater cabega” — fazendo
alguém ir ao chao — parece ser um gesto bastante controverso entre os batuqueiros.
Mas ha outros procedimentos em discussao, que precisam ser entendidos, em uma
pesquisa mais aprofundada, tanto a partir de preceitos religiosos, quanto considerando
as circunstancias concretas em que o ritual pode ocorrer.

4.3 Nao ao Passeio na Igreja

Para varias pessoas, adaptacoes nao estao em discussao, pois o que se trata de fazer
é abandonar a parte do passeio que ocorre em uma igreja catélica. Eis uma manifestacao
enfatica:

“Nossos ancestrais fizeram essas reveréncias obrigados... Nos temos a liberdade de ndo fazer...
Porque querer tanto ir ld bater cabeca? Deus estd em nossos barracoes, Ele é onipresente,
Ele sabe que nossas iads estdo sendo preparadas e Ele as abengoa em nossas préprias casas...
E ninguém venha me dizer que isso € fundamento, que ndo é mesmo, é apenas uma tradi¢do
desnecessdria assim como o sincretismo de forma geral”.

Longe de ser um comentério isolado, ele estd em sintonia com muitos outros. Por
exemplo:

“Quem tem fé na sua religido ndo se rebaixa a outras. De toda forma, isso ndo é fundamento.
Ndo se faz isso na Nigéria. Isso virou uma tradi¢do que jd passou da hora de acabar”.

"Acho que estd na hora de pararmos de nos submeter a religido do opressor! Obs.: se uma das
quizilas [interdito] dos obrigacionados é ndo entrar em cemitério, porque ir a igreja? Toda
igreja tem um padre enterrado logo abaixo do altar e uma reliquia do Vaticano (pedago de
osso/sangue de algum santo)”.

A igreja catdlica é uma das institui¢des mais hipdcritas e racistas que existe. Bato na tecla
sempre, ndo precisamos mais de sincretismo, ndo precisamos mais passar por essas humilhacoes”.

Nesses comentdarios surgem varias justificativas para a recusa da realizacao de
rituais de religides de matriz africana em templos catélicos. Uma delas é uma afirmacao
de autossuficiéncia religiosa, que nao s6 encampa o principio da soberania como se opoe
a intervencoes rituais. Outro denuncia os privilégios e imposturas do catolicismo. Outro
ainda remete ao que seriam as raizes das religioes afro-brasileiras, fonte mais segura dos
fundamentos do que as tradicoes. Percebemos também a mengao a preceitos religiosos
que desautorizariam o transito por templos catélicos. Por fim, ha o terreno da histéria
brasileira: o “sincretismo” foi forjado nas condi¢oes da escravidao, como parte de suas
imposicoes.

Vejamos mais alguns exemplos que valorizam sobretudo essa incursao na histéria
brasileira:

“Os pais de santo batiam cabe¢a dentro da igreja por ordem da mesma, era um pedido de
perddo e redengdo por ‘servir o diabo’ e uma forma de catequizar o negro. Ou seja, esse ritual
é catolico, porém os negros continuaram a fazer para mostrar amor a Jesus (que ndo pertence
a religido africana mas foi posto no nosso folclore)”.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

19




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

“Tradicdo? Tradi¢do de qué? De senzala? Onde os negros eram obrigados a se batizar, mudar seus
nomes e sequir dogmas catdlicos. Quando vocés vdo sair da senzala? Quando vdo se libertar?”.

“Antigamente [ir a igreja) era imposicao, hoje em dia ndo é mais ndo... nem tampouco
obrigagdo e nem muito menos fundamento do candomblé. Chega disso, gente!”.

Em resposta a posicionamentos dessa natureza, Pai Maninho replicou nos comentarios
ao video:

“A respeito do sincretismo, todos tém o direito de ndo praticar seu preceito de passeio na igreja,
mas ndo podemos ser hipdcritas a ponto de fazer parte de procissoes a Sdao Jeronimo, Sao Jorge,
sdo Sebastido, Sdo Cristovdo, Nossa Senhora de Aparecida e Nossa Senhora dos Navegantes”.

Ele acrescentou que a recusa do sincretismo acarretaria na “extincao da umbanda,
que ¢ parcialmente catdlica”. Apesar dessa observagao, o sacerdote reconhece que o
passeio é preceito do Batuque e nao da Umbanda. Trata-se de questao complexa, uma
vez que muitas casas no Rio Grande do Sul praticam as duas variantes rituais. Mas isso
nao impede que a distingao seja lembrada em relagao a questoes especificas. Assim como
as diferencgas entre Batuque e Candomblé podem ser evocadas para justificar leituras
distintas da historia.

4.4 O Passeio na Historia

De fato, vamos encontrar, no material em torno do video do passeio de Pai Maninho,
referéncias ao periodo da escravidao que servem para explicar o ritual realizado na igreja
catélica e, dessa vez, para defender a sua permanéncia.

“Essa prdtica é em respeito aos antepassados desta terra. Pois foi dessa forma que o culto aos
orixds cresceu e se manteve vivo. Visita-se o porto [no Guaiba) em memdria aos navios negreiros
que traziam os escravos e 0s orixds, o mercado publico onde eram vendidos e divididos, onde
se dispersaram e semearam a fé dos orixds em vdrios locais, onde os escravos e orixds foram
levados para todos os cantos. [Vai-se d] igreja porque foi o modo como os orixds puderam
entrar no nosso meio. Por associa¢do ao sincretismo. Enquanto o batuque e candomblé forem
religides que vivem dos itan, mitos sobre os feitos dos orixds, religides que pregam ao ancestral
e ao passado, eu apoio a prdtica”.

“Ndo se vai a igreja da Nossa Senhora do Rosdrio dos Pretos, ou igreja de Nossa Senhora das
Dores para reverenciar Deus ou Jesus Cristo. Vamos para louvar nossos ancestrais, vamos
como rito simbdlico realizado pelos antepassados de apresentar os membros de nossa sociedade
religiosa a sociedade civil (as ordens negras que existiam antigamente nesses templos).
As igrejas mencionadas anteriormente fazem parte desse roteiro, pois as mesmas eram redutos
da ancestralidade, foram construidas e mantidas por muito tempo por escravos negros, que
deram seu suor e muito de suas vidas para a construg¢do e manuten¢do destes templos. Era nos
interiores destes templos que as sociedades negras se reuniam (...). Hoje fizemos esse passeio d
igreja para reverenciar nossa ancestralidade, aqueles que com suas lutas preservaram nossos
cultos até hoje.”

“Essa Igreja foi construida pelos pretos, a irmandade do Rosdrio sempre foi uma irmandade
negra e desde que existe essa Igreja o povo de terreiro faz o passeio e as saudagoes ali. Jd ouvi
de antigos inclusive que os Orixds estdo firmados nos nichos.”

“Quer dizer que para contribuir com a construgdo da Igreja foi bem vindo, entrar ld pra fazer
0 passeio (coisa que ndo fere nem ofende ninguém) ndo pode?”.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

20




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

No primeiro comentdrio, os trés paradeiros do passeio porto-alegrense estao
articulados, com uma énfase sobre a sua histdria na relacao com a escravidao. Outras
narrativas apresentam esses mesmos pontos preferindo recorrer a sua associacao com
caracteristicas dos orixas e da religiao. O segundo comentario menciona outro templo
cat6lico que fica no centro histérico de Porto Alegre e é também utilizado para o passeio.
Pessoas escravizadas participaram de sua construcao, que se prolongou por todo o século
XIX. Tal participacao também ocorreu no caso da Igreja do Rosario, que foi erigida entre
1817 e 1828 por uma irmandade predominante negra, lembrada em dois dos comentarios
acima. O templo atual da igreja do Rosario resultou da demolicao do anterior, que,
entretanto, pode continuar a viver nas memorias de quem faz o passeio.

5 Consideracoes Finais

Ao concluir este texto, queremos retomar os dois planos do sincretismo sugeridos
por Bastide (1971). Invertamos sua sequéncia original e iniciemos com o plano litargico.
Distintamente da romaria de iad, o passeio batuqueiro nao depende da missa catdlica,
embora possa ocorrer durante sua realizacao?. De todo modo, o foco das acoes de quem
cumpre o ritual nao esta sobre o padre, mas sobre certos lugares, em especial os altares
que sao percorridos, visitados ou contemplados durante um passeio. Enquanto alguns
gestos estao em sintonia com a liturgia catolica (sinal da cruz, ajoelhar-se, rezar, acender
velas), outros (pedir ago, bater cabega, soar o adjd) dependem diretamente da liturgia
afro-brasileira. Resta a questao de saber o que nos cinco altares da Igreja do Rosario é
objeto do cumprimento realizado pelos adeptos de religioes afro-brasileiras. Embora Deus
e Cristo aparecam nos comentdarios que destacamos, predomina a referéncia aos orixas.
Isso é confirmado em etnografias, como a de Almeida Junior (2002, p. 56): “Para os
batuqueiros, nesta Igreja [do Rosario] estao ‘assentados’ todos os orixas, ‘desde o tempo
dos escravos’ [...]. Por isso, no Passeio pega-se um pouco de ‘axé” dos ‘santos’ em cada
altar”. Nossas observagdes permitem precisar o foco dos gestos mencionados: no altar
principal, cumprimenta-se Oxald; onde esta Santo Antonio, Bara (como Exu ¢ cultuado
no Batuque); onde esta Nossa Senhora Aparecida, Oxum; onde esta Sado Miguel Arcanjo,
Xango; e onde esta Sao Jorge, Ogum.

Assim ja nos remetemos ao outro plano do sincretismo sugerido por Bastide, o
ecoldgico. Em seu texto, o socidlogo francés restringe-se a considerar como se configuram
os espagos dentro dos terreiros. O passeio, no entanto, leva essa investigacao para o espaco
de outra religiao. Nesse caso, podemos afirmar que, em um sentido determinado, a igreja
também é um terreiro. Aparentemente, nada haveria no templo catélico que permitisse
essa afirmacao. No entanto, ao menos durante o passeio, como vimos, as imagens de
santos podem ser abordadas, pelos adeptos de religides afro-brasileiras, em relagao com
seres que habitam a sua cosmologia. Pai Maninho refere-se a eguns ao apontar para os

2 Marques (2017, p. 180-189) relata um passeio que ocorreu enquanto se oficiava uma missa na Igreja do Rosario.
O grupo de nove pessoas percorreu os quatro altares laterais, cruzando o corredor central perto de onde o sacerdote
catdlico estava, mas nao fez cumprimentos nesse ponto. Ali, uma frequentadora da igreja impediu que parte do grupo
fizesse seu deslocamento, s6 realizado no momento de distribuigao das hdstias. O clima tenso esta explicito no relato.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

21




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

altares laterais®. Ja na descrigao de Marques (2017, p. 181), lemos: “Ele [0 sacerdote],
e depois os outros, toca o altar e se benze sob a imagem de Santo Anténio — Bara no
sincretismo”. Enfim, dizem, citando novamente um comentario ao video do passeio de
Pai Maninho, que “os orixas estao firmados nos nichos”.

Concordamos com Vogel, Mello e Barros (1992), quando caracterizam a romaria de iad
como um desafio. Segundo os autores, ha nela uma reivindicacao de “[...] coparticipacao
no agenciamento do sagrado [...]” (Vogel; Mello; Barros, 1992, p. 25), o que ocorre sob
uma combinagao de solicitude e ousadia. A reivindicagao confronta duas atitudes: o
ocultamento que a sociedade impoe as religioes afro-brasileiras e a disjuncao que pode
surgir, com todo direito, com demandas dessincretizantes. Nessa abordagem, dimensoes
socioldgicas nao sao abandonadas, mas abrem caminhos que nao se reduzem as opgoes
previstas por Bastide: religido ou magia, enquistamento ou integracao. Igualmente, a tese
do sincretismo como forca desfiguradora da cosmologia africana nao precisa ser assumida.

Como se trata de uma reivindicacao no espago, podemos aproximar essa leitura —
ritual como desafio — de trabalhos que mostram como o passeio batuqueiro, em todos os
pontos de seu percurso, remete a uma territorialidade negra, assim inscrita no centro da
capital mais extrema do sul do Brasil (Almeida Janior, 2002; Oro; Anjos; Cunha, 2007;
Marques, 2017; Queiroz, 2022). Percorrido pelo passeio, um templo catélico mostra-se
como uma zona de contato (Pratt, 1999), ou seja, um espaco social “[...] onde culturas
dispares se encontram, colidem e lutam entre si, muitas vezes em relacoes altamente
assimétricas de dominacao e subordinacao”. O ritual equivaleria a uma transculturacao,
o resultado do trabalho de grupos subalternos que selecionam e inventam a partir
de materiais que lhes foram legados por uma cultura dominante — e assim podemos
compreender a transfiguragao de altares em pejis. Por isso, parece-nos ainda adequado
pensar a igreja onde ocorre o passeio como uma heterotopia (Foucault, 2013, p. 116),
“[...] uma espécie de contestagao simultaneamente mitica e real do espaco onde vivemos”.

Mas nao se trata apenas de espago. Ha também o tempo. Nessa dimensao, a
nogao de heterocronotopia sugerida por Palmié¢ e Stewart (2016) afigura-se pertinente.
Os autores a propoem como parte de “[...] uma antropologia das diversas maneiras pelas
quais as pessoas conceituam e avaliam moralmente o passado em sua relagao com o
presente (e o futuro)” (Palmié; Stewart, 2016, p. 208). Uma heterocronotopia envolve
uma relacao dialogica entre ativadores de passado. Como propdem o0s autores, esses
ativadores podem ser dangas, sessoes espiritas e encontros com objetos, entre outras
coisas. Ao privilegiarem a igreja do Rosario para fazer um passeio, pessoas vinculadas a
religides de matriz africana estao ativando a memoria sobre um lugar que foi demolido.
O que lhes importa nao ¢ tanto o templo que foi inaugurado na década de 1950, mas
a igreja que ali existia, essa que, como ¢ lembrada nas justificativas para o ritual, foi
“construida pelos negros” no inicio do século XIX — ou seja, em uma época na qual s6
o cristianismo era plenamente permitido. Cumprir o passeio adentrando uma igreja
catélica, sempre um desafio e um risco, pode ser, por isso, uma forma de nao se esquecer
de que, durante a escravidao, nem toda religiao tinha seu templo.

2 Pode ser conferido em: https://www.facebook.com/grandeaxebrasil/videos/2610892169167093. Acesso em: 25 jun. 2024.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

22




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

Referéncias

AGUIAR, Patricia Adorno. Um passeio por caminhos invisiveis: fontes de informacao sobre
o Bard do Mercado. 2015. 62p. Monografia (Graduacao em Biblioteconomia) — Universidade
Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2015.

ALMEIDA JUNIOR, Francisco. “Aprontando Filhos-de-santo”: um estudo antropolégico
sobre a transmissao/reinvencao da tradicao em uma rede de “Casas de batuque” de Porto
Alegre. 2002. 205p. Dissertacao (Mestrado em Antropologia Social) — Universidade Federal do
Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2002.

BASTIDE, Roger. As religidoes africanas no Brasil. Sao Paulo: Pioneira, 1971.

BASTIDE, Roger. Contribuicao ao estudo do sincretismo catdlico-fetichista. In: BASTIDE,
Roger. Estudos afro-brasileiros. Sao Paulo: Perspectiva, 1973. p. 159-91.

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia (rito nagd). Sao Paulo: Companhia das Letras,
2001.

CORREA, Norton. O batuque do Rio Grande do Sul: antropologia de uma religido afro-rio-
grandense. Sao Luis: Cultura & Arte, 2006.

DANTAS, Beatriz G6is. Vovo nago e papai branco: usos e abusos da Africa no Brasil. Rio de
Janeiro: Graal, 1988.

FERRETTI, Sergio. Repensando o Sincretismo. Sao Paulo: Edusp; Arché Editora, 2013.

FLAKSMAN, Clara. Enredo de santo e sincretismos no candomblé de Salvador, Bahia. Revista
de Antropologia da UFSCar, Sao Carlos, v. 9, n. 2, p. 153-169, 2017.

FOUCAULT, Michel. De espagos outros. Estudos Avancados, [s./.], n. 79, p. 113-122, 2013.

GIUMBELLI, Emerson; RICKLI, Joao; TONIOL, Rodrigo. Introducao. Percursos e conceitos de
Birgit Meyer. In: GIUMBELLI, E.; RICKLI, J.; TONIOL, R. (org.). Como as coisas importam:
uma abordagem material da religidao. Textos de Birgit Meyer. Porto Alegre: Editora da UFRGS,
2019. p. 11-42.

GOLDMAN, Marcio. Cavalo dos Deuses: Roger Bastide e as transformacoes das religides de
matriz africana no Brasil. Revista de Antropologia, Sao Paulo, v. 54, n. 1, 2012.

GUEDES, Lucia Copelotti. “Porque a natureza é o altar de todos nés”: uma etnografia
sobre as praticas ecoldgicas das religides afro-brasileiras na Regiao Metropolitana de Porto
Alegre. 2013. 59p. Trabalho de Conclusao de Curso (Bacharelado em Ciéncias Sociais) —
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2013.

HERSKOVITS, Melville J. The Southernmost Outpost of the New World Africanisms.
American Anthropologist, [s.l.], v. 45, n. 4, p. 495-590, 1943.

KREBS, Carlos Galvao. Estudos de batuque. Porto Alegre: Instituto Gatcho de Tradicao e
Folclore, 1988.

IPHAN — INSTITUTO DO PATRIMONIO HISTORICO E ARTISTICO NACIONAL. Mapeamento
das casas de religiao de matriz africana no Rio Grande do Sul. Porto Alegre: Iphan,
2024. 2v.

LAYTANO, Dante de. Folclore do Rio Grande do Sul: levantamento dos costumes e
tradigoes gauchas. Porto Alegre: EST, 1987.

LEAL, Joao. Bastide e o sincretismo: formacao e desenvolvimentos de um conceito. Religiao
& Sociedade, [s.l.], v. 43, n. 2, p. 11-37, 2023.

LIMA, Mauricio. Por uma antropologia do negro: o dialogo convergente entre Arthur Ramos e
Dante de Laytano. Em Tempo de Histérias, [s./.], v. 22, p. 78-100, 2013.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

23




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

MACHADO, Caué Fraga. Lugares ¢ objetos de memoria no batuque gatcho. Religiao &
Sociedade, [s./.], v. 35, n. 1, p. 107-120, 2015.

MARQUES, Olavo. Sobre raizes e redes. Territorialidades negras no Sul do Brasil. Porto Alegre:
Editora da UFRGS, 2017.

OLIVEIRA, Vinicius Pereira de. Carlos Galvao Krebs e a etnografia pioneira sobre as religioes

de matriz africana no Rio Grande do Sul. In: I ENCONTRO ESCRAVIDAO E LIBERDADE NO
BRASIL MERIDIONAL. Universidade Federal de Pelotas, 13, 14 e 15 de setembro de 2023. Anais
[...]. Pelotas, 2023.

ORO, Ari Pedro. O atual campo afro-religioso gatcho. Civitas: Revista de Ciéncias Sociais,
[s..], v. 12, p. 556-565, 2012.

ORO, Ari Pedro; ANJOS, José Carlos dos; CUNHA, Mateus. A tradicao do Bara do Mercado.
Porto Alegre: PMPA/SMC/CMEC, 2007.

PALMIE, Stephan; STEWART, Charles. Introduction: For an Anthropology of History. HAU:
Journal of Ethnographic Theory, [s...], v. 6, n.1, p. 207-236, 2016.

PEIXOTO, Fernanda Aréas. Didlogos brasileiros: uma analise da obra de Roger Bastide. Sao
Paulo, Edusp/Fapesp, 2000.

PRANDI, Reginaldo. Sincretismo Afro-Brasileiro, Politeismo e Questoes Afins. Debates do NER,
[s..],n.19,v. 1, p. 11-28, 2012.

PRATT, Marie Louise. Os Olhos do Império: relatos de viagem e transculturacao. Bauru: Editora
Edusc, 1999.

QUEIROZ, Vitor. Na rua, no meio do redemoinho: das mediacoes de Exu no espaco publico a acao
politico-ritual em dois contextos afro-religiosos. Religiao & Sociedade, [s.l.], v. 42, n. 1, p. 127-
152, 2022.

SERRA, Ordep José Trindade. Aguas do Rei. Petrépolis; Rio de Janeiro: Vozes; Koinonia, 1995.

TADVALD, Marcelo. O Batuque gaticho: Notas sobre a histéria das religioes afro-brasileiras no
extremo sul do Brasil. In: DILLMANN, Mauro. (org.). Religioes e Religiosidades no Rio
Grande do Sul: matriz afro-brasileira. Sao Paulo: ANPUH, 2016. v. 4. p. 141-168.

TONIOL, Rodrigo. Do espirito na satide: oferta e uso de terapias alternativas/complementares
nos servigos de satide publica no Brasil. Sao Paulo: LiberArs, 2018.

VARGAS, Pedro Rubens. O mercado central de Porto Alegre e os caminhos invisiveis do
negro: uma relacao patrimonial. 2011. 157p. Dissertacao (Mestrado em Planejamento Urbano e
Regional) — Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre: 2011.

VOGEL, Arno; MELLO, Marco Antonio da Silva; BARROS, José Flavio da Silva de. Enigma e
escandalo: a sociedade hierarquica e o sincretismo na romaria afro-brasileira. Temas e Textos,
Rio de Janeiro, v. 4, p. 1-74, 1992.

WEBER, Jéssica. Ritual de matriz africana em igreja catdlica provoca polémica entre lideres
religiosos. Diario Gaucho, Porto Alegre, RS, 24 jan. 2020. Disponivel em: http://diariogaucho.
clicrbs.com.br/rs/dia-a-dia/noticia/2020/01/ritual-de-matriz-africana-em-igreja-catolica-provoca-
polemica-entre-lideres-religiosos-12185932.html. Acesso em: 18 jul. 2024.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

24




Emerson Giumbelli e Rafael Cristaldo

Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catoélico: o passeio no Batuque gaticho

Emerson Giumbelli

Professor do Departamento de Antropologia e do Programa de P6s-Graduagao em Antropologia Social da
UFRGS, coordenador do Ntcleo de Estudos da Religidao (NER/UFRGS) e autor de “Simbolos Religiosos em
Controvérsias” (2014).

Endereco profissional: PPGAS-UFRGS, Av. Bento Gongalves, prédio 43322 (IFCH), sala 205, Bairro
Agronomia, Porto Alegre, RS. CEP: 915-09900.

E-mail: emerson.giumbelli@yahoo.com.br

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6980-5494

Rafael Cristaldo

Mestrando no Programa de P6s-Graduagao da Universidade Federal do Rio Grande do Sul e licenciado em
Ciéncias Sociais pela mesma universidade. Pesquisador associado ao Nucleo de Estudos da Religiao (NER-
UFRGS).

Endereco profissional: Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Campus do Vale, Av. Bento Gongalves,
n. 9500, Bairro Agronomia, Porto Alegre, RS. CEP: 915-09900.

E-mail: cristaldo.rafa@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1721-0210

Como Referenciar este artigo:

GIUMBELLI, Emerson; CRISTALDO, Rafael. Um Ritual Afrorreligioso em um Templo Catdlico: o
passeio no Batuque gaticho. Ilha — Revista de Antropologia, Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173,
p. 6-25, maio de 2025.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 2, e101173, p. 6-25, maio de 2025

25




