
FU-KIAU, Kimbwandènde Kia Bunseki. O livro africano sem título: cosmologia dos 
Bantu-Kongo. Tradução e nota à edição brasileira: Tiganá Santana. 1. ed. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2024. 208p.

Hertz Wendell de Camargo1

1Universidade Federal do Paraná, Curitiba, PR, Brasil

1 Uma Peça Fundamental no Mosaico das Brasilidades: o livro 
africano sem título, de Bunseki Fu-Kiau

Antes de apresentar o conteúdo dessa obra, importa-nos saber que ela reflete uma relevante 
contribuição para as movimentações no jogo epistêmico-científico do que compreendo 

como “humanidades” – essa complexa encruzilhada de ciências que envolvem sentidos, 
artes, mitos, políticas, imagens, linguagens, comportamentos, diálogos e atravessamentos 
socioculturais, especialmente relacionados ao Brasil. As humanidades são um mosaico no 
qual a decolonialidade posiciona peças-chave para a compreensão não apenas da formação 
das brasilidades, mas, ao estender suas raízes até as ciências de origens africanas, ajuda a 
compreender o urgente e sensível olhar tão necessário sobre a jornada humana e sua relação 
com diferentes imaginários.

2 Sobre o Tradutor e o Autor

Lançado no primeiro semestre de 2024 sob o título “O livro africano sem título: cosmologia 
dos Bantu-Kongo”, a obra foi escrita pelo antropólogo congolês Kimbwandènde Kia Bunseki 
Fu-Kiau e traduzida por Tiganá Santana Neves Santos, doutor em Estudos da Tradução 
pela Universidade de São Paulo (USP) e professor do Bacharelado Interdisciplinar em 
Artes e do Instituto de Humanidades, Artes e Ciências (IHAC), da Universidade Federal da 
Bahia (UFBA), desde 2020. A tradução do livro compõe a centralidade da tese “A cosmologia 
africana dos bantu-kongo por Bunseki Fu-Kiau: tradução negra, reflexões e diálogos a partir do Brasil”, 
defendida por Tiganá Santana em 2019, que recebeu o Prêmio Antônio Cândido de melhor 
tese pela Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Letras e Linguística (Anpoll).

Uma das orelhas do livro informa que Fu-Kiau nasceu em 1934 em Manianga, no 
antigo Zaire, atual República Democrática do Congo, e foi educado tanto no sistema de 
pensamento africano quanto no ocidental, inclusive, passando por três grandes instituições 
educacionais bantu-kongo: Khimba, Kimpasi e Lèmba. Já no fim dos anos 1950, foi professor 

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e101948

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 12/08/2024
Aceito em: 10/02/2025



Hertz Wendell de Camargo

Resenhas

128

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e101948, p. 127-132, maio de 2025

na capital Kinshasa. Em 1963, fundou em Manianga, o Instituto Luyalungunu Lwa Kumba-
Nsi, centro educacional pioneiro dedicado a pesquisar e a documentar a cultura congolesa, 
influenciando estudiosos ocidentais, como Robert Farris Thompson, John Michael Janzen e 
Wyatt MacGaffey. Fu-Kiau lecionou por vários anos nos EUA, onde deu continuidade à sua 
investigação e se aprofundou na filosofia africana. Foi professor visitante na Tufts University, 
localizada na cidade Medford, no estado de Massachusetts, local em que ministrou cursos no 
Departamento de Antropologia e Sociologia. Ele também atuou como diretor da biblioteca 
na Suffolk County House of Correction, em Boston.

3 A Jornada do Livro

O título da edição brasileira é uma referência direta ao título escolhido para a primeira 
edição de 1980, “The African Book Without a Title” [O livro africano sem título]. Na segunda 
edição do livro, em 2001, Fu-Kiau optou pelo título “African Cosmology of the Bantu-Kongo, 
Principles of Life e Living” [Cosmologia africana dos Bantu-Kongo, princípios de vida e 
vivência]. Portanto, a edição brasileira aproxima os dois títulos anteriores, pois, conforme 
apontam seus editores, os títulos se complementam. Nas primeiras páginas, o livro apresenta 
notas dos editores seguidas de notas sobre a tradução brasileira. O texto introdutório de 
Fu-Kiau, publicado na primeira edição, e as notas sobre a segunda edição marcam o início 
da tradução da obra de 2001. É interessante destacar que, em uma de suas orelhas, o livro 
recebeu uma apresentação/resenha do professor doutor Wanderson Flor do Nascimento, 
que leciona Filosofias Africanas na Universidade de Brasília.

Um detalhe importante é a presença da palavra bantu no título da edição. Atualmente, 
a partir do tronco linguístico banto, os grupos étnicos africanos que ocupam uma vasta 
região da África – do Sudeste da Nigéria até a África do Sul – são identificados como 
bantos, lembrando que o termo é uma identificação criada a partir de um olhar europeu. 
Em quimbundo, palavra muntu significa pessoa e bantu é seu plural, significando pessoas 
ou povo. No caso da tradução, a expressão bantu-kongo poderia ser adaptada para “povo 
do Congo”, porém, manter a grafia original preservou os conceitos de Fu-Kiau ao mesmo 
tempo que dialoga com a decolonialidade proposta pela obra e, ainda, revela a sensibilidade 
do tradutor. Outra palavra que surge no livro é bakongo, cujo prefixo ba representa o plural, 
desse modo, a palavra significa o plural de kongo, outra expressão para “povo kongo”.

Depois dos textos preambulares, o livro possui quatro capítulos intitulados: 1) Cosmologia 
Kongo em Gráficos; 2) Conceito africano de lei e crime; 3) Antecedentes históricos da zona cultural 
Kongo; e 4) O “V”: base de todas as realidades. O livro ainda traz como apêndice textos que 
mesclam provérbios e poesia, escritos por Fu-Kiau, que revelam as sutilezas poéticas da 
cultura congolesa.

Como anexo, encontramos a breve entrevista com Makota Zimewanga (1943-2019), 
como era conhecida Valdina de Oliveira Pinto, educadora, líder comunitária e religiosa, 
militante da liberdade religiosa e porta-voz das religiões de matriz africana, dos direitos das 
mulheres e das populações negras. Makota foi tradutora do artigo “A visão da sacralidade bantu-
kongo da sacralidade do mundo natural”, uma contribuição incontornável para a divulgação de 
Fu-Kiau no Brasil entre os estudiosos do candomblé e das filosofias africanas. A entrevista 
foi realizada em 2018 para a tese de doutorado de Tiganá Santana.



Hertz Wendell de Camargo

Resenhas

129

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e101948, p. 127-132, maio de 2025

4 Pontos Centrais de Cada Capítulo

No primeiro capítulo – Cosmologia Kongo em Gráficos – o autor nos apresenta a ideia 
central da obra, detalhando o Dikenga dia Kongo [Cosmograma Kongo, Figura 1]. Trata-se 
de uma imagem gráfica da cosmologia do povo Kongo. O símbolo é uma representação 
simplificada da complexidade imaginal dos bakongo, revelando a organização da vida, o 
ciclo das existências e a interconexão entre o mundo físico e o espiritual naquela cultura. 
No geral, o Dikenga dia Kongo é estruturado como um círculo com uma cruz que o atravessa, 
dividindo-o em quatro quadrantes. A linha horizontal tem o nome de Kalunga, e divide 
o mundo físico [Ku Nseke] do mundo espiritual [Ku Mpemba]. A linha horizontal está 
associada ao estar no mundo, enquanto a vertical é o ser no mundo e também a conexão 
entre o mundo dos vivos e o mundo dos ancestrais. Os dois mundos, o físico e o espiritual, 
são espelhados nesse gráfico. Para cada ponta da cruz existe a representação de um sol 
em movimento anti-horário simbolizando, ao mesmo tempo, o próprio astro celeste e a 
jornada humana em seu ciclo vida, mas também é o símbolo do tempo das horas, dias, 
meses e anos, o tempo da comunidade, da humanidade, da vida no planeta e do universo, 
tudo interconectado. Cada etapa tem um nome, um significado e uma cor correspondente. 
O primeiro sol é Musoni, da cor amarela, que representa a criação, e se encontra no ponto 
mais alto do mundo espiritual (equivalente ao ponto cardeal Sul), em movimento anti-
horário, ele segue para o ponto cardeal Leste. Nessa posição, o segundo sol se chama Kala, 
é da cor preta, que é a cor do vazio, do devir, e a entrada no mundo real, o nascimento.  
O sol continua evoluindo, agora em direção ao equivalente ao ponto Norte do cosmograma, 
chamado de Tukula, da cor vermelha, que significa a energia da vida e está posicionada 
no ponto em que essa fase representa a mais produtiva e criativa da vivência humana.  
Em seguida, o quarto ponto (Oeste) representa o pôr do sol, chamado de Luvemba, nessa 
fase, o sol é branco porque representa os ossos, o envelhecimento e a morte. Ao se pôr, o 
sol segue em direção ao mundo espiritual para recomeçar em Musoni e um dia renascer 
como Kala, eternamente nesse ciclo/espiral, o movimento ininterrupto das mudanças, do 
“renascer ou re-re... nascer” (Fu-Kiau, 2024, p. 52). Portanto, o Dikenga dia Kongo é mais do 
que uma simples representação gráfica; é uma ferramenta de compreensão e de meditação 
sobre o ciclo da vida e o papel do ser humano no universo. Ele ensina que a vida é um ciclo 
contínuo de nascimento, crescimento, maturidade, morte e renascimento.



Hertz Wendell de Camargo

Resenhas

130

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e101948, p. 127-132, maio de 2025

Figura 1 – Cosmograma Kongo (Dikenga dia Kongo) estruturado a partir de Fu-Kiau (2001)

Fonte: Camargo (2023, p. 146)

No segundo capítulo – Conceito africano de lei e crime – o autor demonstra como a 
cosmologia dos bakongo pode ser aplicada a questões práticas de ética, direito e justiça. A lei 
não é meramente um conjunto de regras impostas externamente, mas uma manifestação 
dos princípios naturais que governam o universo. Esses princípios estão conectados à ideia 
de Nzambi, conceito que representa a verdade, a ordem, a harmonia e a justiça universal. 
A lei é, portanto, uma extensão desses princípios universais, sendo algo que deve ser vivido 
e respeitado para manter o equilíbrio da comunidade. O crime, segundo Fu-Kiau, é visto 
como uma ruptura na harmonia universal e quando alguém comete um crime, não está 
apenas infringindo uma regra, mas causando uma dissonância que afeta todos os níveis 
da existência – pessoal, comunitário e espiritual. O crime é uma perturbação que deve ser 
corrigida para restaurar a ordem e a paz, porém, diferente das abordagens punitivas que 
predominam em muitas sociedades ocidentais, a justiça na visão bantu-kongo é restaurativa. 
O objetivo principal não é punir o infrator, mas restaurar a harmonia. Isso pode envolver 
processos de reconciliação, onde a comunidade e o ofensor trabalham juntos para curar as 
feridas causadas pela infração. Ritualisticamente, isso pode incluir compensações, pedidos 
de desculpa ou ritos espirituais para apaziguar as forças perturbadas. Fu-Kiau enfatiza que, 
na cosmologia bantu-kongo, a lei e a espiritualidade são inseparáveis, assim, a violação da lei 
não é apenas uma questão social, mas também espiritual, uma vez que o crime interfere no 
equilíbrio entre os seres humanos, os ancestrais e as forças naturais. A justiça, deste modo, 
é uma responsabilidade coletiva que envolve tanto os vivos quanto os mortos, reconhecendo 
a interconexão de todas as formas de vida e de todos os sujeitos da sociedade.

No terceiro capítulo – Antecedentes históricos da zona cultural Kongo – Fu-Kiau explora 
a rica herança cultural e histórica da região do Kongo, destacando a importância das 
tradições orais e dos valores comunitários que foram transmitidos ao longo das gerações, 
enfatizando a profunda conexão entre os bakongo e suas práticas culturais, espirituais e 
sociais. Os provérbios são um aspecto central dessa transmissão cultural, sendo usados para 
educar, orientar e preservar a sabedoria ancestral da comunidade. Segundo Fu-Kiau, como 
literatura oral, os provérbios desempenham um papel fundamental na comunicação e no 
entendimento coletivo, encapsulando ensinamentos e verdades profundas de forma concisa 
e memorável. Eles servem como guias para o comportamento individual e comunitário, 



Hertz Wendell de Camargo

Resenhas

131

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e101948, p. 127-132, maio de 2025

refletindo os valores, crenças e normas que sustentam a vida na comunidade. Além disso, 
o autor menciona que os provérbios são usados em diferentes contextos como em rituais, 
reuniões comunitárias e processos de resolução de conflitos, reforçando a coesão social 
e o senso de identidade entre os membros da comunidade. Eles não apenas refletem a 
sabedoria ancestral, mas também são adaptados e reinterpretados conforme as necessidades 
contemporâneas, demonstrando a vitalidade e a relevância contínua dessa prática cultural.

E, por último, o quarto capítulo – O “V”: base de todas as realidades – o autor usa o “V” 
como uma metáfora poderosa para descrever a interconexão de todas as realidades na 
cosmologia dos bakongo. Ele sugere que o “V” como a base do entendimento da natureza 
e da existência, pois representa o ponto de convergência entre o físico e o espiritual, o 
visível e o invisível. São encontrados no cosmograma pelo menos quatro diferentes vês, 
cujos vértices se encontram no ponto neutro do cosmograma – o ponto de contato entre as 
linhas vertical e horizontal – que representa o encontro e equilíbrio entre o mundo real e o 
espiritual. Esse “V” pode ser encontrado nas plantas, árvores, montanhas, no corpo e nas 
padronagens têxteis africana, também nas invenções humanas que servem ao deslocamento 
no espaço. Essa ideia se conecta diretamente com o Dikenga dia Kongo, onde o centro do 
cosmograma serve como o ponto de equilíbrio entre os diferentes aspectos da vida. O “V” 
e o cosmograma, portanto, são símbolos complementares que juntos oferecem uma visão 
profunda sobre os ciclos da vida e a interconexão de todas as coisas no universo segundo 
a filosofia bantu-kongo.

5 Algumas Considerações

De forma geral, o livro mistura de ensinamentos 
filosóficos, espirituais e culturais e valoriza a 
cosmovisão bantu-kongo, como a importância 
do ciclo da vida, a interconexão entre os seres 
humanos, a natureza e o universo, e a ideia de que 
o conhecimento é algo que deve ser constantemente 
transmitido e renovado. O autor também discute o 
conceito de muntu que vai além da noção ocidental 
de ser humano e abrange a totalidade da existência, 
integrando o físico, o espiritual e o social.

Podemos considerar que “O livro africano sem 
título: cosmologia dos Bantu-Kongo” não é apenas uma 
obra acadêmica, mas um tipo de manifesto cultural, 
pois Fu-Kiau desafia os leitores a reconsiderarem 
suas percepções sobre a África e as ciências 
africanas, propondo uma visão mais holística e 
integrada do conhecimento. Certamente, a obra 
contribui para reverter a narrativa que historicamente desvalorizou as tradições africanas. 
Além de seu valor acadêmico, o livro tem uma relevância prática, porque busca inspirar os 
africanos e a diáspora a reconectar-se com suas raízes culturais e espirituais, usando essa 
sabedoria para enfrentar os desafios contemporâneos.

Capa da edição brasileira com referência ao 
Dikenga dia Kongo

Disponível no site da Editora Cobogó (2024)



Hertz Wendell de Camargo

Resenhas

132

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e101948, p. 127-132, maio de 2025

Por fim, até o número e a organização dos capítulos sugerem um diálogo com o Dikenga 
dia Kongo. Tudo reflete a linguagem poética de Fu-Kiau, carregada de simbolismos e traçando 
as complexidades que ele apresenta, oferecendo uma janela para o universo bantu-kongo, 
convidando os leitores a pensarem sobre suas próprias culturas e sobre como o conhecimento 
milenar pode ser um caminho para a transformação pessoal e coletiva.

Referências

CAMARGO, Hertz Wendell de. Dikenga Dia Kongo, ancestralidades da umbanda em Curitiba. 
Revista Patrimônio e Memória, Assis, São Paulo, v. 19, n. 1, p. 136-164, jan.-jun. 2023.

FU-KIAU, Kimbwandènde Kia Bunseki. O livro africano sem título: cosmologia dos Bantu-
Kongo. Tradução e nota à edição brasileira: Tiganá Santana. 1. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2024.

FU-KIAU, Kimbwandènde Kia Bunseki. African Cosmology of the BantuKongo: principles of 
life & living. Brooklyn: Athelia Henrietta Press, 2001.

SANTOS, Tiganá Santa Neves. A cosmologia africana dos bantu-kongo por Bunseki Fu-
Kiau: tradução negra, reflexões e diálogos a partir do Brasil. 2019. 233f. Tese (Doutorado em 
Letras) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Programa de Pós-graduação em 
Tradução, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019.

Hertz Wendell de Camargo
Doutor em Estudos da Linguagem pela Universidade Estadual de Londrina, com estágio pós-doutoral no 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Federal da Paraíba. Docente do Programa de 
Pós-graduação em Comunicação da Universidade Federal do Paraná e do curso de Publicidade e Propaganda 
da mesma universidade.
Endereço profissional: Rua Bom Jesus, n. 650, Juvevê, Curitiba, PR. CEP: 80035-010.
E-mail: hertz@ufpr.br
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4639-0553

Como referenciar esta resenha:

CAMARGO, Hertz Wendell de. Resenha da obra: O livro africano sem título: cosmologia dos Bantu-
Kongo. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 27, n. 2, e101948, p. 127-132, maio de 
2025.


