
Uma Análise Teórica sobre a Relação entre o Sistema de 
Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

Louise Caroline Gomes Branco1

1Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, RN, Brasil

Resumo

Este artigo teve como objetivo analisar as interfaces entre o sistema de justiça brasileiro e os povos indígenas, 
destacando a necessidade de um direito diferenciado. Por meio de exemplos, como o do povo Xakriabá, em 
Minas Gerais, e de indígenas encarcerados, em Roraima, discute-se a invisibilidade indígena no sistema 
prisional, evidenciada por subnotificações e pela ausência de dados étnico-raciais oficiais. Relatórios do 
Conselho Indigenista Missionário e notícias da imprensa ilustram a disparidade no tratamento penal de 
indígenas. Em diálogo com autores da Antropologia do Direito, propõe-se uma reflexão teórica sobre a 
construção de formas alternativas de justiça que respeitem os direitos humanos e os direitos específicos 
dos povos originários previstos em normativas nacionais e internacionais. A análise aponta a urgência de 
abordagens antropológicas no campo jurídico, contribuindo para visibilizar os indígenas no sistema de justiça 
e fomentar soluções que rompam com a lógica punitivista dominante.

Palavras-chave: Antropologia do Direito; Sistema de Justiça; Indígenas; Brasil.

A Theoretical Analysis of the Relationship between the 
Justice System and Indigenous Peoples in Brazil

Abstract

This article analyzes the interfaces between the Brazilian justice system and Indigenous peoples, highlighting 
the need for differentiated legal approaches. Cases such as the Xakriabá people in Minas Gerais and incarcerated 
Indigenous individuals in Roraima reveal the invisibility of Indigenous populations within the prison system, 
marked by underreporting and the lack of official ethno-racial data. Reports by the Indigenous Missionary 
Council and news articles illustrate the disparities in the criminal treatment of Indigenous people. In dialogue 
with authors in the field of Legal Anthropology, the article proposes a theoretical reflection on the construction 
of alternative forms of justice that respect human rights and the specific rights of Indigenous peoples, as 
established in national and international norms. The analysis highlights the urgency of anthropological 
approaches within the legal field, contributing to the visibility of Indigenous peoples in the justice system 
and promoting solutions that break with the dominant punitive logic.

Keywords: Legal Anthropology; Justice System; Indigenous Peoples; Brazil.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e103464

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 10/12/2024
Aceito em: 02/06/2025



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

27

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

1 Introdução

O presente trabalho resulta de reflexões teóricas desenvolvidas no contexto da disciplina 
“Antropologia do Direito”, ministrada pela professora Dra. Juliana Melo, durante o 

segundo semestre de 2022, no curso de doutorado do Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social (PPGAS) da Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). 
Os debates na disciplina ocorreram desde a reflexão teórica da relação entre Antropologia 
e Direito, passando pelas contradições e realidades de sistemas de justiças criminais, 
especialmente no Brasil, que afetam diretamente as populações negras e indígenas em 
situação de encarceramento. O objetivo principal deste artigo é apresentar apontamentos 
teóricos sobre a constituição do direito diferenciado dos povos indígenas no Brasil e a sua 
relação com os sistemas de justiça nacionais.

Os povos indígenas são sujeitos de direitos diferenciados desde a Constituição Federal de 
1988, passando pelo Estatuto do Índio (1973) e chegando nos marcos normativos propositivos 
da Convenção de 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT) realizada em 1989, 
a qual foi ratificada pelo Brasil em 2002, e a Declaração Universal dos Direitos dos Povos 
Indígenas, ratificada em 2007. Diante desses instrumentos normativos, políticos e jurídicos, 
pretendo reforçar a reflexão sobre a relação entre o sistema de justiça brasileiro e os povos 
indígenas, bem como discutir as possibilidades de resolução apontadas pela Antropologia 
do Direito, como uma maior abertura ao pluralismo jurídico.

No contexto de discussão de direitos de indígenas encarcerados, recupero alguns 
pontos da dissertação de Rodrigo Faria (2021), que investiga a interação entre o Sistema 
de Justiça Criminal (SJC) e o povo Xakriabá, localizado no norte de Minas Gerais, para 
discutir como os indígenas são tratados nas instâncias formais da justiça brasileira.  
A pesquisa de Faria (2021) identifica e descreve etnograficamente alguns casos para ilustrar 
como sujeitos indígenas são enquadrados penalmente. Destaco brevemente três casos que 
podem nos auxiliar a entender a relação entre o sistema de justiça e os povos indígenas. 
No caso A, o réu foi acusado de roubo à mão armada, motivado por uma ação de retaliação, 
após ter a sua casa invadida por familiares e objetos furtados. Esse episódio é marcado pelo 
consumo excessivo de álcool. No caso B, também há envolvimento de álcool, e o desfecho 
é uma agressão física à companheira, sendo enquadrado como violência doméstica1. Já o 
caso C envolve um indígena com indícios de transtornos psiquiátricos não diagnosticados 
formalmente – referido pelos agentes penitenciários como “meio doido da cabeça” – que 

1	 A violência doméstica caracteriza-se por ocorrer no ambiente familiar e, no caso dos povos indígenas, manifesta-se entre 
laços e vínculos de parentesco diversos. Isso significa que não se restringe à violência contra a esposa ou companheira, 
podendo também atingir mulheres que ocupam outros papéis no sistema de parentesco, como primas, sobrinhas, irmãs, 
entre outras.



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

28

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

se envolveu em uma briga, cortando a orelha de seu oponente, após consumo de bebidas 
alcoólicas e suposta ausência de medicação controlada (Faria, 2021).

Ademais desses exemplos, resultados da etnografia feita por Faria (2021), o relatório 
sobre a “Situação dos detentos indígenas no Estado do Mato Grosso do Sul” (CTI, 2008) tipifica que 
os principais crimes cometidos por indígenas são: crimes contra a vida (homicídio, lesão 
corporal ou tentativa de homicídio), crimes sexuais (estupros, atentado violento ao pudor, 
violência sexual por parentesco), crimes contra a saúde pública (tráfico de drogas) e crimes 
contra o patrimônio privado (furto ou roubo) (Oliveira; Tenório, 2020).

A partir desses exemplos, o artigo busca demonstrar que os indígenas, quando 
responsabilizados por crimes – como roubo, violência doméstica ou lesão corporal – são 
incorporados ao sistema de justiça criminal sem que as suas especificidades culturais, 
condições de saúde mental ou outros contextos sociais e linguísticos sejam adequadamente 
considerados. A proposta não é relativizar a responsabilidade penal, mas refletir sobre como o 
sistema jurídico brasileiro opera de forma descontextualizada frente às realidades indígenas, 
desconsiderando os direitos diferenciados previstos constitucionalmente e reproduzindo 
práticas de invisibilidade dessa população, além da negação de suas identidades.

Este artigo tem como foco as práticas de subnotificação étnica, a aplicação desigual da 
justiça e a urgente necessidade de políticas públicas específicas voltadas para a população 
indígena, especialmente no que diz respeito à sua relação com o sistema prisional. Segundo 
o “Relatório de Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil” (Hilgert; Nolan, 2023), o estado 
do Mato Grosso do Sul apresenta os maiores índices de encarceramento de indígenas no 
país. A invisibilidade da identidade indígena é agravada pela ausência de documentos 
civis básicos, como registro de identidade ou CPF, que também é um problema recorrente 
em outras regiões do país, como no norte de Minas Gerais. Esse quadro evidencia um 
processo de judicialização e de penalização que frequentemente ignora as particularidades 
socioculturais dos povos originários, tema ainda pouco explorado tanto pela Antropologia 
quanto pelo Direito. Ao apontar as desigualdades no tratamento penal de pessoas indígenas, 
especialmente homens, não se pretende sugerir qualquer tipo de relativização ou omissão 
diante desses crimes.

Pelo contrário, defende-se que tais crimes sejam enfrentados com a devida seriedade, 
mas em marcos jurídicos que respeitem os direitos diferenciados garantidos pela Constituição 
Federal brasileira e as normativas internacionais. Isso inclui, por exemplo, o acesso a 
tradutores quando o réu não domina a língua portuguesa, ou a consideração, quando 
cabível, de práticas jurídicas consuetudinárias próprias dos povos em questão. A ausência 
de mecanismos legais efetivos e devidamente aplicados pelo conjunto de agentes do sistema 
de justiça evidencia a urgência de um debate mais aprofundado sobre justiça e segurança 
nos territórios indígenas, a fim de evitar tanto a impunidade quanto a negação dos direitos 
constitucionais que reconhecem a pluralidade jurídica no país.

À Justiça Federal cabe competência para julgar crimes relacionados à proteção dos 
direitos coletivos dos povos indígenas, enquanto à Justiça Estadual compete o julgamento de 
processos de natureza individual envolvendo pessoas indígenas (Oliveira; Tenório, 2020). Além 
disso, é relevante salientar que os crimes mais cometidos por indivíduos indígenas – como 
a violência contra mulheres, a violência sexual contra mulheres e crianças, os homicídios, 
entre outros – não deixam de ser considerados delitos graves pelo simples fato de terem 
sido cometidos por indígenas. Este artigo não tem a intenção de reduzir a severidade penal 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

29

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

desses atos, mas sim examinar as condições desiguais de penalização e de judicialização que 
essas comunidades enfrentam, as quais são constantemente intensificadas por preconceitos 
étnico-raciais arraigados nas estruturas do sistema judiciário brasileiro.

Essas desigualdades se manifestam, por exemplo, na ausência de garantias processuais 
compatíveis com os direitos diferenciados assegurados constitucionalmente, o que contribui 
para um tratamento mais severo e descontextualizado de réus indígenas no sistema prisional. 
Além dos casos tipificados anteriormente, expõe-se aqui o episódio, divulgado em noticiário 
do Ministério da Justiça. Esse episódio envolve uma liderança indígena, acusada de abuso 
sexual de crianças no município de Autazes, Amazonas. A repressão ocorreu no âmbito 
da Operação Yaucacy, realizada em janeiro de 2024 pela Polícia Federal em Manaus (MJSP, 
2024). A inclusão desse caso pretende ilustrar que a responsabilização penal de pessoas 
indígenas não está ausente das ações do Estado, mas sim que sua concretização deve ocorrer 
com atenção às especificidades culturais, linguísticas e jurídicas previstas no ordenamento 
jurídico brasileiro.

As desigualdades estão manifestas na falta de dados sobre questões básicas como a 
identificação do número de pessoas presas, quem são essas pessoas, quais os crimes cometidos, 
a quais povos pertencem, quais línguas falam e compreendem. O recolhimento e a análise 
desses e de outros dados são algumas das preocupações de pesquisadores da Antropologia 
do Direito. Nessa perspectiva, são consideradas não apenas as desigualdades de ordem 
racial, étnica e social, mas também as diferentes interpretações do Direito, entendido como 
um sistema ocidental com raízes colonialistas.

A antropologia nasce no contexto social europeu do século XIX, com a missão de explicar 
as diferenças entre os diversos sistemas culturais e institucionais. A técnica de observação 
participante e o estabelecimento de métodos comparativos para classificar e entender o 
funcionamento de sociedades foi uma marca da disciplina (Kant de Lima, 2008). A prática 
sistemática da comparação levou a disciplina ao caminho do estranhamento; ao mesmo 
tempo, vivenciamos atualmente uma virada antropológica marcada pela aproximação e pela 
produção de conhecimento a partir da perspectiva de quem pertence ao grupo estudado.

As premissas antropológicas da alteridade, do relativismo cultural, do encontro com o 
Outro, da posicionalidade e do lugar de fala (Ribeiro, 2017) estabelecem um diálogo necessário 
com o campo jurídico, provocando um deslocamento de seu paradigma hermenêutico 
tradicional para a construção de um lócus de compreensão antropológica. Isso implica 
reconhecer o Direito como um construto social historicamente situado, que demanda 
constante problematização – sobretudo em contextos marcados por regimes de tutela e de 
intervenções estatais. No caso dos povos indígenas no Brasil, o século XX se inicia com a 
criação do Serviço de Proteção ao Índio (SPI), cuja lógica de atuação estava ancorada em 
princípios integracionistas e em práticas de matriz colonial (Kant de Lima, 2008). Ainda 
que essa estrutura institucional tenha sido reformulada ao longo de décadas, os seus 
desdobramentos continuam operando na atualidade, exercendo controle sobre os territórios 
indígenas e impactando diretamente em suas formas de organização administrativa e jurídica.

O poder tutelar do Estado manifestou-se, entre outras formas, por meio da criação dos 
chamados “postos indígenas” ou “aldeamentos” – dispositivos que regulavam os territórios 
e centralizavam o poder em torno de um projeto de Estado-Nação, restringindo a liberdade 
dos povos indígenas (Oliveira; Tenório, 2020). Essa lógica persiste até os dias atuais, afetando 
diretamente os direitos e a autodeterminação desses povos. Nesse contexto, torna-se 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

30

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

imprescindível discutir os direitos das pessoas indígenas encarceradas, não apenas sob a 
ótica legal, mas também considerando os marcos institucionais específicos. É fundamental 
cobrar uma atuação mais eficaz da Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai), do 
Conselho Indigenista Missionário (CIMI) e de outras entidades responsáveis pelas questões 
indígenas. O objetivo é garantir aos povos originários o pleno acesso à justiça – incluindo 
o direito à defesa jurídica e à realização de audiências, aos serviços de saúde pública, como 
a inclusão em programas de reabilitação, e, sobretudo, à observância da presunção de 
liberdade e dos demais direitos humanos.

A construção desse debate requer a participação efetiva dos movimentos políticos 
indígenas, das lideranças e dos intelectuais indígenas, bem como de representantes do 
sistema de justiça nos âmbitos municipal, estadual e federal. É necessário fomentar espaços 
de discussão tanto em eventos acadêmicos quanto institucionais, envolvendo também as 
próprias comunidades e as aldeias indígenas. Dado que o Estado moderno se caracteriza por 
sua dificuldade em escutar verdadeiramente os seus cidadãos, estabelece-se uma forma de 
exclusão discursiva (Cardoso de Oliveira, 2020). Em outras palavras, muitas vezes, o sujeito 
não dispõe dos meios necessários para apresentar suas demandas sem o apoio direto do 
próprio Estado, tornando-se, assim, um sujeito sem voz – incapaz de opinar ou de interferir 
no que seria melhor ou pior em seu processo judicial.

No contexto indígena, a negação da identidade não se dá de maneira pontual nem 
é fruto de um processo instantâneo. Trata-se de uma negligência estatal enraizada nos 
efeitos históricos do colonialismo, que desarticulou os sistemas organizacionais próprios 
dos povos indígenas – fossem eles patrilineares, matrilineares ou estruturados em outras 
formas de pertencimento. Essa desestruturação gera obstáculos ao reconhecimento da 
identidade indígena, inclusive nas próprias comunidades. Sem o devido reconhecimento 
desses sistemas, torna-se complexa a definição da pertença étnica de um indivíduo. Assim, 
a problemática do reconhecimento indígena vai muito além das questões relacionadas ao 
sistema prisional. Trata-se, na verdade, de uma questão estrutural, ligada à forma como 
o Estado brasileiro historicamente ignora e marginaliza os sistemas sociais específicos de 
cada povo, os quais são pilares da construção de suas identidades coletivas.

Por conseguinte, reitero que este trabalho propõe uma reflexão teórica sobre a atuação 
do sistema de justiça no Brasil, evidenciando não apenas seus limites e desafios, mas também, 
a partir de uma literatura antropológica, sugerindo caminhos para enfrentar e reduzir os 
índices que relevam a defasagem no tratamento destinado aos presos. Com o objetivo de 
apresentar apontamentos sobre a constituição do direito diferenciado dos povos indígenas e 
a sua relação com os sistemas nacionais de Justiça, no primeiro tópico deste artigo, discuto 
os fundamentos e os desdobramentos da Antropologia do Direito, campo transdisciplinar 
que se consolida a partir do diálogo entre antropólogos e juristas, durante a década de 1940 
(Schuch, 2009). Essa área busca compreender, a partir do olhar antropológico, as práticas 
jurídicas, os conflitos sociais e as disputas por direitos – individuais ou coletivos – em 
diferentes contextos culturais (Simião; Melo, 2015).

No segundo tópico, analiso a identificação e a tipologia dos crimes cometidos por pessoas 
indígenas no sistema prisional brasileiro, com base em dados recentes e pesquisas etnográficas. 
A partir do relatório elaborado pelo Instituto das Irmãs da Santa Cruz (IISC) em parceria 
com o Conselho Indigenista Missionário (CIMI), bem como estudos de campo realizados 
em Minas Gerais e Roraima, discuto como a ausência ou a negação do reconhecimento 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

31

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

étnico tem impacto direto no acesso aos direitos garantidos por normativas nacionais e 
internacionais. Na terceira seção, questiono como o sistema de justiça brasileiro é atravessado 
por desigualdades estruturais, para, na quarta seção, discutir outras formas de justiça, 
apresentando as ideias de pluralismo jurídico e abolicionismo penal. Desse modo, este artigo 
propõe um deslocamento da centralidade do modelo penal tradicional para as práticas de 
justiça que valorizem o direito à diferença, contribuindo com o debate sobre o abolicionismo 
penal e a construção de uma sociedade plural, democrática e decolonial.

2 Antropologia do Direito: reconhecimento étnico e desafios 
jurídicos

A Antropologia do Direito é um campo de estudo amplo que, nas últimas décadas, 
tem se desenvolvido e se aprofundado por meio da contribuição de profissionais tanto 
da Antropologia quanto do Direito. Foi a partir do diálogo entre essas disciplinas que, na 
década de 1940, surgiu a Antropologia do Direito como uma área consolidada (Schuch, 
2009), marcada por uma trajetória rica e por abordagens diversas. Sua preocupação central é 
compreender, a partir do olhar antropológico, as práticas relacionadas ao campo dos direitos 
– incluindo as práticas jurídicas, as políticas de segurança pública e as reivindicações de 
movimentos sociais por garantias de direitos, sejam eles individuais ou coletivos (Simião; 
Melo, 2015). Como resultado do contexto de mobilizações sociais no período pós-ditadura, 
a pauta dos direitos indígenas passou a integrar não apenas a agenda política, mas também 
a agenda da Antropologia brasileira.

Segundo Roque Laraia, foi na 11ª Reunião Brasileira de Antropologia em Recife, em 
julho de 1978, que antropólogos debateram os direitos dos povos indígenas em termos 
jurídicos. Diante dessa intensa mobilização, foi enviado ao Conselho Indigenista da Funai 
um projeto criticado pelos antropólogos contratados pela instituição (Laraia, 2008).  
A partir disso, Silvio Coelho dos Santos organizou o I Encontro Nacional de Antropólogos 
e Advogados envolvidos com a questão indígena. O evento foi chamado de “O índio perante 
o Direito” e ocorreu entre os dias 9 e 12 de outubro de 1980. Essa reunião foi considerada 
um marco inicial na colaboração entre antropólogos e advogados envolvidos nas causas 
indigenistas (Laraia, 2008). De lá para cá, temas diversos têm sido abordados pela junção 
entre antropólogos e advogados ou outros profissionais do campo do Direito, como direitos 
a demarcações de terras, a necessidade do reconhecimento do pluralismo cultural no Brasil, 
as denúncias sobre as prisões de lideranças indígenas vinculadas às lutas territoriais e o 
tratamento dado aos indígenas no sistema prisional brasileiro. Esses assuntos podem ser 
trabalhados de forma transdisciplinar.

Além disso, a Antropologia do Direito buscou explorar os significados atribuídos às 
categorias de direito e justiça e entender o relacionamento da cultura com os processos de 
resolução de conflitos, incluindo as dimensões teóricos-metodológicas, políticas e analíticas 
tanto de contextos locais quanto de contextos globais e direitos internacionais (Schuch, 
2009). Esses estudos não são recentes. De acordo com Patrice Schuch (2009), já no século 
XIX, os evolucionistas se preocupavam em classificar e comparar o que denominavam de 
direito primitivo e direito moderno. Embora o trabalho de Maine tenha se concentrado na 
análise exaustiva das formas de direito moderno europeu, sua preocupação em investigar 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

32

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

as relações entre a lei, os modos de organização social e as diferentes tradições jurídicas 
representou uma inovação para os estudos antropológicos e etnográficos de sua época. Já 
no século XX, com os estudos de Marcel Mauss sobre os sistemas jurídicos em sociedades 
classificadas como “primitivas”, observa-se uma nova inflexão teórica. Mauss (2003) analisou 
o sistema de trocas baseadas em uma tripla obrigação – dar, receber e retribuir – e, a partir 
disso, passou a se interrogar sobre os fundamentos morais do contrato (Schuch, 2009, p. 53).

Bronislaw Malinowski (2003), por sua vez, publicou a obra “Crime e costume na sociedade 
selvagem”. Nesse livro, Malinowski reforça a interpretação de Mauss (2003) quanto à 
inexistência de dádivas verdadeiramente desinteressadas e, ao mesmo tempo, alinha-se 
a seus interesses ao se debruçar sobre as formas do direito e da ordem. Essa abordagem 
reflete uma característica marcante dos estudos antropológicos do período: o esforço em 
compreender o funcionamento dos sistemas normativos e os fundamentos que os sustentam.

O objetivo de Malinowski (1976), assim como o de Mauss (2003), era investigar o 
direito primitivo como uma via de acesso às múltiplas forças que sustentavam a ordem e 
a coesão social. No entanto, ao contrário de Mauss – que atribuiu centralidade às trocas 
como fundamento do social, por compreender que elas viabilizam a construção de relações 
sociais e condensam dimensões materiais, espirituais, comunicativas, estéticas e religiosas 
– Malinowski direcionou o seu olhar para a organização social. Seu enfoque recai sobre a 
interdependência entre os indivíduos e o caráter cerimonial das práticas, concebidos como 
elementos-chave na manutenção e no funcionamento da coesão social.

Haveria, desse modo, três caminhos de exploração da relação da lei na cultura: o 
ideológico, o qual se refere às leis e às normas que devem controlar os comportamentos, isto 
é, modos ideais a partir dos quais as ações reais devem ser consideradas; o descritivo, que 
enfatiza os modos que os comportamentos realmente ocorrem; e o estudo de casos de conflito, 
que privilegia a investigação da matéria e a motivação do conflito e dos procedimentos em 
relação à sua existência. Shelton Davis (1973) conceituou a Antropologia do Direito como 
a investigação comparada da definição de regras jurídicas, da expressão de conflitos sociais 
e dos modos pelos quais tais conflitos são institucionalmente resolvidos.

Nesse contexto, este artigo propõe uma reflexão sobre a presença indígena no sistema 
prisional brasileiro, tomando como ponto de partida a análise da dissertação de Rodrigo Faria 
(2021), intitulada “Temas da interação entre o Sistema de Justiça Criminal e o Povo Xakriabá no norte 
de Minas Gerais”. O estudo examina as dinâmicas de interação entre os operadores do direito 
e o povo Xakriabá no interior do sistema prisional, ao mesmo tempo que problematiza as 
formas pelas quais a população não indígena da região reconhece – ou deixa de reconhecer 
– a categoria “índio” no campo social e jurídico em relação aos Xakriabás.

O povo Xakriabá vive um processo contínuo de (re)territorialização ao norte de Minas 
Gerais. Trata-se de um povo pertencente ao tronco Macro-Jê, família Jê, subdivisão Akwê. 
Também são conhecidos como os antigos habitantes do Vale do São Francisco, localizado 
no bioma do cerrado, sendo referenciados como a maior população indígena do estado de 
Minas Gerais (Correa Xakriabá, 2018). O território Xakriabá é constantemente atravessado 
por conflitos e disputas fundiárias, e sua história é marcada por episódios de violência 
extrema, como o massacre ocorrido em 1987 – reconhecido pelo Estado Brasileiro como 
a primeira cachina contra povos indígenas (Leite Xakriabá, 2023). A disputa por terras, 
sem dúvida, intensifica os tensionamentos com os agentes do sistema de justiça local.  
No estudo de Rodrigo Faria (2021), destaca-se a dificuldade de reconhecimento da identidade 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

33

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

étnica nos processos penais, bem como o apagamento da identidade indígena na atuação 
de policiais e operadores do Judiciário.

De acordo com Célia Nunes Correa Xakriabá (2018), deputada e doutora em Antropologia 
pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), conhecida como Célia Xakriabá, a 
terra indígena está localizada nas fronteiras dos municípios de Itacarambi, São João das 
Missões. Cônego Marinho e Miravânia no Estado de Minas Gerais, com aproximadamente 
43.357 hectares e com perímetro aproximado de 184 km. A localidade de São João das 
Missões, conhecida na oralidade dos Xakriabás como São João dos Índios, foi considerada 
um aldeamento indígena durante o período colonial. A Figura 1 apresenta o mapa de terra 
indígena Xakriabá.

Figura 1 – Mapa de terra indígena Xakriabá

Fonte: Correa Xakriabá (2018)

Este artigo também retoma dados do estudo de Stephen Baines (2015) sobre a situação 
prisional de indígenas em Roraima. O autor analisou a criminalização de pessoas indígenas 
no sistema penitenciário do estado, a partir de uma pesquisa realizada entre os anos de 
2008 e 2012 nas penitenciárias da cidade de Boa Vista. Com base nesses dados, é possível 
perceber como a ausência de informações precisas, a subnotificação e a recorrente negação 
da caracterização étnica dos detentos indígenas comprometem o acesso deles a uma série 
de direitos legalmente garantidos quando submetidos ao julgamento por crimes definidos 
pelo direito estatal.

É a partir dessa discussão – que envolve o não reconhecimento da identidade étnica no 
interior do sistema prisional e também por parte ampla do Estado Brasileiro – que estabeleço 
articulação com as múltiplas formas de exclusão enfrentadas pelos povos indígenas na 
sociedade brasileira. Especificamente no campo jurídico, examino como opera a exclusão 
discursiva (Cardoso de Oliveira, 2020), bem como a ausência de efetivação do princípio 
da oralidade (Lupetti, 2008) nas práticas jurídicas, o que acaba por concentrar o poder de 
enunciação da verdade quase exclusivamente na figura do juiz.

Não é somente a falta de identificação do preso indígena que sustenta um projeto 
racista do sistema prisional, mas também o sistema de justiça marcado pelo privilégio 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

34

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

branco que hierarquiza e pessoaliza as relações, acaba por posicionar o indígena em um lugar 
de subalternidade. É o “sabe com quem está falando” (DaMatta, 1983) que livra brancos 
criminosos de cumprirem penas e que posiciona indígenas como “criminosos natos” por 
argumentos do determinismo biológico de cunho racista (Alvarez, 2002). O pluralismo 
jurídico (Simião, 2015) e a justiça indígena podem ser uma alternativa para contribuir com 
a construção do futuro desejado de abolicionismo penal, apontado por Angela Davis (2018).

3 Identificação e Tipologia de Crimes Cometidos por Indígenas no 
Sistema Prisional

Segundo o relatório de pesquisa “Situação de privação de liberdade de pessoas indígenas no 
Brasil”, elaborado pelo Instituto das Irmãs da Santa Cruz (IISC) em parceria com o Conselho 
Indigenista Missionário (CIMI), havia um total de 1.243 pessoas indígenas em situação de 
prisão no período entre abril a maio de 2023, sendo 92 mulheres em todo o Brasil (IISC; 
CIMI, 2023). De acordo com o Censo de 2022, o Mato Grosso do Sul possui uma população 
indígena de 116.469 pessoas, das quais 426 encontram-se privadas de liberdade (IBGE, 
2023). Em Roraima, a população é de 97.668, com 280 indivíduos no sistema prisional. Por 
fim, no Rio Grande do Sul, há 36.096 indígenas, sendo que 121 estavam presos em 2023 
(IISC; CIMI, 2023).

Esses dados podem deflagrar, em um primeiro momento, a subnotificação ou a falta 
de notificação em relação ao quantitativo de indígenas presos no Brasil, sejam homens, 
mulheres e até mesmo menores de idade. Os dados ocultos retratam o descaso na aplicação 
de leis e de acordos nacionais e internacionais sobre os direitos dos povos indígenas.  
A Convenção n. 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT), no artigo 8º, inciso 
II, reconhece que os povos indígenas

[...] terão o direito de manter seus costumes e instituições, desde que não 
sejam incompatíveis com os direitos fundamentais previstos no sistema jurídico 
nacional e com direitos humanos internacionalmente reconhecidos. E sempre que 
necessário, deverão ser estabelecidos procedimentos para a solução de conflitos 
que ocorram na aplicação desse princípio (OIT, 1989, art. 8º).

Não se trata de relativizar a gravidade de crimes cometidos por indígenas, mas de 
garantir que o devido processo legal e os direitos assegurados pelas normas nacionais e 
internacionais – como a Convenção n. 169 da OIT e a Lei n. 6.001/1973, conhecida como 
Estatuto do Índio – sejam respeitados, assegurando acesso à defesa, à tradução linguística 
e à contextualização dos aspectos socioculturais diferenciados no julgamento.

Nesse sentido, é preciso distinguir entre a criminalização de indígenas na defesa de seus 
territórios e os crimes cometidos por indígenas em contextos urbanos. A Antropologia e o 
Direito defendem a análise caso a caso, pois o direito indígena aplica a adequação cultural e 
processual no julgamento. Além disso, é necessário acionar os direitos humanos quando se 
trata de processos de criminalização de lideranças indígenas que estão lutando pela defesa 
de seus territórios diante do avanço do agronegócio, do sistema capitalista neoliberal e do 
neoextrativismo.

É comum que os operadores do direito (promotores, policiais, juízes, defensores públicos, 
entre outros) neguem a identidade dos presos indígenas – por meio do não cumprimento dos 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

35

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

direitos indígenas – e como consequência, muitos dos presos não têm acesso às informações 
sobre os seus direitos de receber um tratamento adequado à sua identidade étnica. Ainda 
sobre normativas, a Lei n. 6.001/1973 (Estatuto do Índio) prevê que:

No caso de condenação de índio por infração penal, a pena deverá ser atenuada 
e na sua aplicação o Juiz atenderá também ao grau de integração do silvícola. 
Parágrafo único. As penas de reclusão e de detenção serão cumpridas, se possível, 
em regime especial de semiliberdade, no local de funcionamento do órgão federal 
de assistência aos índios mais próximo da habitação do condenado (Brasil, 1973, 
art. 56).

O Estatuto do Índio delega ao juiz o poder de determinar qual seria o grau de “integração 
nacional” do indígena, portanto, deixa brechas para interpretações pessoais sobre se o réu 
é ou não indígena. Conforme indicam as pesquisas de Rodrigo Faria (2021), em Minas 
Gerais, e de Baines (2015), em Roraima, desde a fase do inquérito policial não há um campo 
específico para registrar o pertencimento étnico, sendo esse dado, quando mencionado, 
inserido nos campos de digitação livre.

No caso de Minas Gerais, a exclusão do povo Xakriabá como categoria jurídica, e 
logo, como sujeitos portadores de direitos, materializa-se por meio de práticas de Estado 
institucionalizadas. A etnografia mostra que tais ações de “desindianização” ou apagamento 
étnico, se concretizam desde o agente policial, que classifica o sujeito autodeclarado indígena 
como pessoa parda, até o agente judicial, que arbitrariamente esquece que o réu do caso 
em questão é indígena (Faria, 2021).

No caso de Roraima, a pesquisa evidencia um processo de descaracterização étnica dos 
indígenas, bem como falhas significativas nos dados estatísticos referentes ao contingente 
indígena encarcerado, resultando em uma “invisibilidade legal” como sujeitos de direitos 
diferenciados (Baines, 2013). A ausência de documentação entre a população carcerária 
indígena configura mais um entrave, agravado tanto pela omissão dos operadores do direito 
quanto por casos em que os próprios indígenas presos optam por não se identificarem como 
tal. Em alguns contextos, assumem a categoria “caboclo” como forma de se diferenciar dos 
indígenas aldeados, especialmente daqueles que não nasceram ou não vivem na cidade de 
Boa Vista.

Outro aspecto relevante na descaracterização étnica dos indígenas presos é o uso das 
categorias estabelecidas nos Censos Nacionais. Os agentes penitenciários de Roraima, de 
forma arbitrária, classificam indígenas como pardos, ou mesmo usam categorias regionais 
como “caboco”, “caboclo”, “índio civilizado”, “mestiço” ou “índio aculturado” (Baines, 
2015). A invisibilidade legal é construída por meio de narrativas e de práticas estatais que 
deslegitimam a identidade de indígenas. Quando convém aos operadores do Direito, a pessoa 
indígena encarcerada é considerada “insuficientemente indígena” para ser reconhecida 
como um sujeito de direitos. Os argumentos utilizados para essa negação se baseiam em 
características físicas, culturais e sociais que, supostamente, teriam sido perdidas, o que 
indicaria uma pretensa integração à sociedade local e regional. Frases como “eles vivem tudo 
normal, igual ao povo da região aqui mesmo” e “eles bebem cachaça igual nós mesmos” constroem 
uma negação imediata. Os Xakriabás, por exemplo, passam a ser desprovidos de identidade 
e, consequentemente, de direitos diferenciados (Faria, 2021).

O sistema de justiça criminal é baseado em critérios preconceituosos e racistas. 
Normalmente, desde o início são os agentes policiais que decidem qual é a categoria 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

36

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

identitária do envolvido, de acordo, por exemplo, com a cor de pele. São os agentes policiais 
que determinam quais as diligências e quais as pessoas merecem ser ouvidas na elaboração 
do inquérito policial e da denúncia formal. São os agentes prisionais que registram (ou não) 
a autoidentificação étnica do acusado no banco de dados, que designam um número e a cela 
para o envolvido, o que irá interferir em todo o percurso do indígena no sistema prisional 
(Baines, 2015). Quando o registro identitário não ocorre devidamente, o envolvido perde o 
direito de enunciação de “índio” como categoria jurídica, assim, não disporá de uma série 
de direitos, desde acesso à educação especial, direito à demarcação territorial ou mesmo à 
intervenção de intérprete no processo penal (Faria, 2021).

É necessário assegurar o reconhecimento da identidade indígena como categoria 
jurídica e social dos envolvidos no sistema de justiça para que estes tenham acesso aos 
direitos diferenciados previstos na Constituição Federal, entre eles: a utilização de intérpretes 
nos processos penais, o direito a formas punitivas outras que não seja exclusivamente o 
encarceramento, além da análise voltada para cada caso. Partindo da discussão apresentada, 
considero que o primeiro passo para melhorar o sistema de justiça é garantir, reconhecer 
e registrar a identidade étnica dos envolvidos para, posteriormente, efetivar o acesso aos 
direitos diferenciados. Entretanto, sabe-se que, no Brasil, a efetivação dos direitos indígenas 
não é algo simples de ser executado, pois existe uma exclusão histórica dos povos indígenas 
que passa pela concepção colonial e racista, a qual segue viva no imaginário social brasileiro 
e nas práticas de Estado. Dita exclusão é social, econômica e política, assim como discursiva, 
e afeta diretamente os indígenas presos.

Dentre os crimes registrados, destacam-se os que envolvem violência contra mulheres e 
crianças, com crescimento alarmante dos casos de feminicídio. De acordo com Brasil de Fato 
(2022), o número de feminicídios indígenas aumentou 500% na última década. O Relatório 
Técnico sobre Homicídios Contra Mulheres e Adolescentes Indígenas registrou 394 mortes 
no país, sendo a Região Centro-Oeste a mais afetada, com 157 casos (Fernandes, 2024). 
Também são recorrentes os homicídios resultantes de conflitos intraétnicos, muitas vezes 
associados ao uso abusivo de álcool e às disputas familiares por recursos financeiros. Além 
disso, há registros de indígenas criminalizados por sua atuação em processos de retomada 
territorial e defesa de seus direitos. Um exemplo recente ocorreu em 1º de abril de 2025, 
no Extremo Sul da Bahia, quando uma operação policial foi deflagrada com o objetivo de 
desarticular grupos armados de “supostos indígenas” envolvidos em ações de retomada 
territorial (Brasil de Fato, 2022).

As exclusões históricas vividas pelos povos indígenas repercutem diretamente em 
sua situação atual, inclusive no contexto da criminalização. É necessário examinar com 
atenção fatores como o uso excessivo de álcool, a convivência em zonas de fronteira, o 
envolvimento com circuitos de tráfico de drogas e a participação em processos de expansão 
das fronteiras nacionais. Esses elementos não devem ser tratados com generalizações nem 
por uma lógica romântica que desresponsabiliza os sujeitos por sua origem étnica. Pelo 
contrário, é fundamental compreender a complexidade desses contextos para evitar tanto 
a criminalização injusta quanto a idealização acrítica. As fronteiras, como destaca Arruda 
(2009), são zonas marcadas por intensas dinâmicas sociais que envolvem a expansão 
capitalista, a ocidentalização do mundo e a constituição do sistema-mundo moderno. 
Nesse contexto, torna-se crucial reconhecer que muitos dos crimes envolvendo indígenas 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

37

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

estão relacionados às suas especificidades socioculturais e territoriais, exigindo um olhar 
contextualizado por parte do sistema de justiça.

Diante desse cenário, repensar a justiça em relação aos povos indígenas exige mais do 
que medidas corretivas aplicadas no interior do sistema prisional. É fundamental desenvolver 
ações preventivas que considerem os contextos específicos das aldeias, das áreas urbanas e 
das zonas de fronteira, com foco na redução da violência, na proteção de grupos vulneráveis 
e na promoção de alternativas de justiça que respeitem as particularidades culturais e sociais 
dos povos indígenas e de fortalecimento do movimento indígena para formações internas 
que visem a redução do uso de álcool e a propagação de uma comunicação não violenta.

4 Exclusão Discursiva e o Acesso aos Direitos

Conforme já apontado, a presença de indígenas no sistema prisional exige um tratamento 
diferenciado, fundamentado em suas especificidades socioculturais. É necessário promover 
um diálogo efetivo com instituições públicas como a Funai, o Cimi, o Ministério dos 
Povos Originários, entre outros órgãos, a fim de garantir uma atuação mais qualificada de 
advogados e agentes penais no sistema carcerário. Da mesma forma, é fundamental ampliar 
a presença de profissionais sensibilizados nas audiências, assegurar o acesso aos programas 
de reabilitação social, à saúde pública e a um conjunto mais amplo de direitos humanos.

Ademais, o debate sobre o sistema prisional brasileiro e os povos indígenas não deveria 
se restringir aos juristas e aos defensores dos direitos humanos. É fundamental promover 
a integração desse debate nas pautas e demandas dos movimentos políticos indígenas, 
contando com a mobilização das lideranças indígenas, de acadêmicos e intelectuais indígenas 
e não-indígenas que sejam comprometidos com a luta e a emancipação dessas populações.

O acesso a direitos está diretamente relacionado à formação e à qualidade da informação 
sobre as leis e normativas que tratam da temática. Nesse sentido, a promoção de eventos 
que integrem os sistemas jurídicos municipal, estadual e federal – seja por meio das 
universidades, seja por meio de ações públicas promovidas por outras instituições estatais 
– torna-se fundamental para o fortalecimento das comunidades e para a denúncia das 
violações de direitos de indígenas no sistema prisional.

Sobre o processo de autoidentificação, é muito comum que o reconhecimento seja 
individual, mas também coletivo. Nas aldeias e comunidades, as noções e as regras de 
parentesco irão determinar quem pertence ou não a uma etnia, ao mesmo tempo, que 
algumas aldeias e grupos étnicos possuem sistemas patrilineares ou matrilineares para 
identificar o pertencimento étnico e social de um indivíduo em uma determinada coletividade. 
Essas regras devem ser respeitadas pelo Estado Brasileiro e pelo sistema carcerário em toda 
Unidade Federativa.

O Estado precisa respeitar a autoidentificação para assim atender de maneira mais 
adequada os indígenas que se encontram em processo acusatório de cometimento de crime. 
De acordo com “Relatório da Violência contra Povos Indígenas no Brasil” (Hilgert; Nolan, 2023), 
por exemplo, mesmo aquele indígena que entende português, tem direito a ter intérprete, 
isso não depende da sua capacidade de falar outra língua, o que está previsto na Constituição 
Federal. Entretanto, de acordo com pesquisa realizada pelas Defensorias Públicas da União 
(DPU) e do Estado de Mato Grosso do Sul (DPE-MS), em parceria com o CIMI Regional de 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

38

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

Mato Grosso do Sul, a Pastoral Carcerária e o IISC, constatou-se que 85,9% dos entrevistados 
– 206 pessoas autodeclaradas indígenas – não contaram com a presença de intérpretes. Em 
outras palavras, foram privadas do direito fundamental de compreender, em sua própria 
língua, as acusações que lhes foram imputadas (Hilgert; Nolan, 2023).

Sabe-se que o direito opera com o léxico penal próprio, que a maioria da sociedade civil 
não compreende. Muitas vezes, os processos judiciais são conduzidos por meio de palavras 
escritas e termos técnicos que a pessoa envolvida não consegue compreender nem contestar, 
impossibilitando sua plena defesa. Nesse contexto, destaca-se a importância do princípio da 
oralidade, que tem como objetivo a garantia do direito à fala do acusado, e imposição ao juiz 
do dever de escuta. Na prática judiciária, no entanto, prevalece a supremacia da linguagem 
escrita, e o princípio da oralidade acaba restrito aos manuais de direito, sem efetiva aplicação 
nos processos que envolvem sujeitos historicamente marginalizados (Lupetti, 2008).

Na prática dos tribunais, o princípio da oralidade é visto pelos juízes como algo 
negativo, que atrasa o percurso do processo. Por isso, há uma desvalorização da prova oral 
e a valorização dos instrumentos jurídicos escritos. Igualmente, na concepção jurídica, a 
verdade é produzida pelo juiz e não pelas partes. O juiz se coloca como o único capaz de 
desenvolver habilidades sensíveis para enxergar as verdadeiras intenções das partes julgadas. 
A produção da verdade acaba sendo resultado das relações pessoais, sociais, políticas e de 
poder reveladas nos tribunais brasileiros (Lupetti, 2008).

Isso significa que, no Brasil, a subjetividade do juiz vai ser determinante para designar 
quem deve ou não ser preso e, por isso, indígenas, negros e pobres não serão ouvidos da 
mesma maneira que pessoas brancas em situação de acusação. Vivemos uma exclusão que 
se manifesta nas esferas social, política e discursiva. Esta última refere-se tanto à dificuldade 
do Estado em ouvir adequadamente os cidadãos – especialmente aqueles que fazem parte 
de segmentos marginalizados – quanto à percepção, por parte de agentes do sistema de 
justiça, de que certos grupos sociais não merecem sequer serem ouvidos. Essa percepção 
se baseia na suposição de que essas pessoas não têm nada a dizer por desconhecerem seus 
próprios direitos (Cardoso de Oliveira, 2020).

Se, por um lado, teoricamente todos somos iguais perante a lei, por outro lado, o próprio 
ordenamento jurídico prevê tratamento diferenciado ou desigual. No Brasil, o direito segue 
o modelo piramidal, pois existe uma base larga onde estão os mais explorados e racializados, 
e o topo onde se encontra a elite branca, que seriam os tomadores de decisão. A sociedade 
brasileira é desigual e seletiva na definição de quem pode chegar ao topo, e é extremamente 
hierarquizada e racista (Cardoso de Oliveira, 2020). O juiz se vê quase como um rei, e é 
visto e tratado pelos demais como um ser supremo e único, o detentor da verdade. Já o 
acusado é aquele que, quanto mais pobre, mais iletrado, mais preto ou racializado, menos 
poder discursivo terá perante um tribunal.

Conforme apontam Oliveira e Tenório (2020), embora o ordenamento jurídico brasileiro, 
em geral, proíba a aplicação de sanções penais fora do sistema estatal, o Estatuto do Índio 
(Lei n. 6.0001/1973) autoriza que as comunidades indígenas apliquem sanções penais ou 
disciplinares de acordo com as suas organizações e instituições políticas. No entanto, apesar 
dessa permissividade legal, a autonomia jurídica das comunidades indígenas é limitada, 
uma vez que continuam submetidas às legislações nacionais em todos os níveis – federal, 
estadual e municipal (Oliveira; Tenório, 2020).



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

39

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

Retomando o pensamento de Cardoso de Oliveira, este afirma que parcelas dos segmentos 
menos favorecidos da sociedade brasileira, se sentem em pelo menos uma das quatro 
situações a seguir:

(1) o excluído não aceita a condição e faz questão de ser ouvido; (2) o excluído, 
além de demandar audição, demanda que seu mérito, valor, ou dignidade seja 
reconhecido; (3) o excluído não se conforma com sua condição, mas se sente 
impotente para contestá-la; (4) ou ainda, internaliza a condição de duplamente 
hipossuficiente e assume a sujeição civil. Este último caso, significa a assunção 
da condição de inferioridade no plano da cidadania, com todas as implicações 
e sofrimentos daí decorrentes, numa sociedade em que tal condição coloca o 
ator numa situação de quase sub-humanidade (Cardoso de Oliveira, 2020, p. 3).

Nesse sentido, os indígenas em situação de prisão podem percorrer um ou vários dos 
pontos acima listados. Muitas vezes, os sujeitos internalizam a condição de inferioridade ou 
exigem que sejam escutados e que seus direitos sejam atendidos, mesmo que, na prática, 
isso não aconteça. Em Roraima, vários indígenas presos reivindicavam um tratamento 
diferenciado, inclusive, alguns propunham até mesmo o cumprimento de penas alternativas 
para serem realizadas em terras indígenas, mas não eram atendidos (Baines, 2015).

Relacionado com a exclusão discursiva, está a lei do “sabe com quem está falando?” 
(DaMatta, 1983), configurando a exclusão discursiva como seletiva. Aqueles sujeitos 
destituídos de poder no jogo hierarquizante não têm direito ao discurso e costumam ser 
inferiorizados pela sua condição econômica, étnico-racial e/ou de gênero. São sujeitos de 
direitos aqueles que se utilizam da carteirada: esses não possuem somente o poder de falar 
e de se defender diante de uma acusação ou mesmo de um policial, ou juiz, mas também 
possuem o direito de burlar e de usar de autoridade para transformar a universalidade legal 
em relações pessoais para benefício próprio. Não é qualquer um que se sente autorizado a 
falar: “sou filho de fulano”, “você sabe quem eu sou?”. As pessoas que se utilizam desses 
artefatos estão cercadas por privilégios da branquitude e, normalmente, estão no topo da 
hierarquia ou conhecem alguém que está.

A clássica expressão do “você sabe com quem está falando?” demonstra a hierarquização 
e a pessoalização presentes no Brasil nas situações concretas da vida, regendo os códigos 
das relações e da moralidade pessoal. Ora, sendo assim, as relações pessoais entram em 
contraste com o domínio das relações impessoais, dadas pelas leis e pelos regulamentos 
jurídicos. Sempre haverá aquele que, por superioridade, utilizará do “sabe com quem está 
falando”, assim como aquele que, por sentir-se inferior, receberá essa pergunta e não acionará 
nenhuma resposta diante dela (DaMatta, 1983).

Agora, como relacionar isso ao caso de indígenas presos? É comum que, nesses casos, 
muitos não tenham direito de defesa e sejam imediatamente conduzidos às celas sem o 
julgamento correspondente, como mostra o exemplo etnográfico de Faria (2021), no qual um 
indígena Xakriabá foi preso devido a uma desavença por questões comerciais. Os envolvidos 
estavam alcoolizados e o cliente foi obrigado a pagar uma dívida duas vezes para o dono do 
comércio e, logo, decidiu acertar as contas de forma violenta, esfaqueando o comerciante, 
fato que o levou à prisão (Faria, 2021).

Ao comparar esse caso com o episódio, ocorrido em abril de 1997 – no qual cinco 
rapazes brancos, de classe média alta, atearam fogo em um indígena Pataxó que dormia 
em uma parada de ônibus em Brasília – evidencia-se como opera o sistema de privilégios 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

40

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

no Brasil. Passados 25 anos do crime, nenhum dos acusados cumpriu integralmente a pena 
determinada (14 anos de prisão). Claudia Fonseca (1999), ao analisar esse caso, observa que o 
episódio contribuiu para evidenciar a construção social de determinadas categorias – “índio”, 
“criança” e “mendigo” – cujos pertencentes são, dependendo da situação, considerados 
mais ou menos humanos. Trata-se, desse modo, da formulação de processos discursivos, 
epistemologias, instituições e práticas que produzem sujeitos políticos, determinando quem 
será alvo de violência e quem será alvo de privilégio (Fonseca, 1999).

Os acusados não cumpriram corretamente a pena estabelecida, e um deles, Gutemberg 
Nader de Almeida, foi beneficiado com um cargo comissionado na Polícia Rodoviária 
Federal, em 2020 (Brasil de Fato, 2022). O exemplo consegue demonstrar como a justiça 
brasileira está estruturada na lógica do “você sabe com que está falando”, em um sistema 
formado por uma rede de relações imperativas, nas quais o indivíduo se coloca acima da 
lei e da totalidade (como superior aos demais), sendo passível de impunidade, enquanto 
outras pessoas, racializadas e pobres, são punidas imediatamente e até mesmo de forma 
injusta (DaMatta,1983).

Os direitos diferenciados não são garantidos nas práticas jurídicas. O direito está 
estruturado por uma ciência racista. A criminologia brasileira, nesse sentido, afirma a 
existência de criminoso nato, ou seja, pessoas que, por características biológicas, teriam 
propensão ao crime (Alvarez, 2002). Além disso, quando o sistema de justiça autoriza aqueles 
que estão no topo da pirâmide a serem privilegiados, percebe-se que a lei não é aplicada de 
igual maneira. Logo, os indígenas são sujeitos sem direitos, jogados no sistema prisional com 
a massa de corpos negros que ocupam historicamente esse espaço. Diante dessa realidade, 
podemos questionar: seria possível pensar em alternativas ao sistema prisional? O pluralismo 
jurídico em diálogo com o abolicionismo penal pode ser um horizonte.

5 O Pluralismo Jurídico e o Abolicionismo Penal

O pluralismo jurídico é uma corrente que permite a coexistência de mais de um sistema 
de justiça em um Estado-nação. Dito em outras palavras, seria “[...] uma condição na qual 
mais de um sistema ou instituição legal coexistem em relação a um mesmo conjunto de 
atividades e relacionamentos” (Simião, 2015, p. 40). Esse modelo discute sistemas normativos 
múltiplos que possuem lógicas próprias e que questionam o monismo e o centralismo do 
direito estatal, desse modo, “[...] é a negação de que o Estado seja a fonte única e exclusiva 
de todo o Direito” (Wolkmer, 2021, p. 221). Essa corrente crítica confronta o direito ocidental 
– ou estatal – que se apresenta como universal e homogêneo, impondo-se em diferentes 
contextos e ignorando as especificidades e as identidades dos povos indígenas. A negligência, 
contudo, não se limita ao campo jurídico: é o próprio Estado brasileiro que historicamente 
desconsidera e marginaliza essas identidades.

Esse sistema jurídico surge como alternativa para combater

[...] o sistema de justiça criminal, o qual foi historicamente construído sobre 
premissas racistas para a definição de crimes e imposição de punições e está 
orientado para a identificação dos povos indígenas como uma população 
“naturalmente” propensa ao crime (Faria, 2021, p. 28).



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

41

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

O pluralismo jurídico considera que as colonialidades refletem no racismo institucional 
em agências estatais de diferentes áreas, como saúde, educação, assistência social, entre 
outras. As colonialidades do ser, do saber e do poder (Goés, 2017) são capazes de gerar efeitos 
negativos sobre a criminalização e o encarceramento de indígenas e, por isso, precisam ser 
combatidas na formulação de práticas alternativas de justiça.

O sistema de justiça criminal no Brasil segue um modelo inquisitório extremamente 
racista, que aponta como solução o encarceramento em massa de uma população excluída 
e subalternizada. Apresenta-se como um sistema altamente ineficaz do ponto de vista 
dos direitos humanos, porém, mostra-se eficaz quando pensado para o controle de corpos 
marginalizados, empobrecidos e racializados. Assim, para confrontar tal modelo, vejo o 
pluralismo jurídico, de tipo comunitário-participativo, como uma alternativa, já que se 
projeta como um paradigma que busca descentralizar e erradicar o estatalismo universalista 
das colonialidades (Wolkmer, 2021).

Em consonância, as formas de instituições e normativas jurídicas dos povos indígenas 
são incluídas e validadas no pluralismo jurídico. Seguindo as normativas internacionais, 
como o artigo 10.2 da Convenção n. 169 da OIT e a Declaração Universal dos Direitos dos 
Povos Indígenas (ONU, 2008), as quais o Brasil é signatário, e também o artigo 231 da 
Constituição Federal, é recomendável dar preferência a outros tipos de punição que não 
seja o encarceramento de pessoas indígenas. O encarceramento deve ser tratado como uma 
excepcionalidade e, sobretudo, deve ser levado em consideração as especificidades e o direito 
à diferença. Por isso, as formas de justiça indígena apresentam outras soluções que não 
necessariamente conduzem ao encarceramento. Esse diálogo e interconexão permitem e/ou 
tornam possível combinar diferentes formas de justiça, que podem ser uma alternativa para 
solucionar os problemas enfrentados por indígenas no sistema prisional brasileiro. Instituições 
e agentes do direito devem legitimar novas subjetividades sociais para a construção de um 
espaço verdadeiramente democrático, relacional e plural (Wolkmer, 2021).

O levantamento de experiências de justiça indígena e outras justiças (quilombolas, 
comunitárias, de comunidades tradicionais) acionadas no pluralismo jurídico podem 
contribuir para a reforma do sistema prisional e para a construção do abolicionismo penal 
(Goés, 2017; Davis, 2018). O primeiro passo seria combater uma série de privilégios de 
brancos que se propaga com a normalização do racismo e com o silenciamento de vozes 
racializadas. Ou seja, no Brasil, só haverá um horizonte rumo ao abolicionismo penal quando 
se concretizar a extinção do racismo como prática discriminatória que legitima violências 
dentro e fora do sistema prisional.

Para a extinção do racismo, é prioritário identificar quais os processos colonizadores 
e históricos que nos levaram até o cenário atual. Vale lembrar que o cárcere foi adotado 
no período após-abolição da escravatura no Brasil, e tinha por objetivo principal dar início 
ao encarceramento em massa de crimes cometidos pela nova parcela de “subcidadãos”, 
aqueles ex-escravos que praticavam capoeira, vadiagem, magia negra, entre outras atividades 
atualmente vistas como práticas culturais, mas que eram, naquele período, prescritas como 
crimes (Goés, 2017).

A prisão foi concebida como uma forma de que os condenados refletissem sobre seus 
crimes através do trabalho na solidão e no silêncio, o que a associa ao regime da escravidão, 
já que colocava os sujeitos na condição de dependência para ter comida e abrigo (senzala) 
e que os submetia ao trabalho forçado e aos castigos (torturas) (Davis, 2018). Por isso, os 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

42

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

ex-escravos eram vistos como sujeitos portadores de uma criminalidade inata, processo esse 
chamado de racialização do crime: “imputar crime à cor” (Davis, 2018, p. 27).

A criação narrativa, imaginária e concreta do “sujeito cor padrão” recai sobre corpos 
negros e reflete o racismo estrutural vigente no Brasil. Porém, tal sujeito cor padrão, aquele 
que ameaça à ordem, que é violento e animalizado por natureza, também se materializa 
na imagem dos indígenas. Vistos como ameaça à ordem, os indígenas são constantemente 
estigmatizados como violentos, bêbados, preguiçosos, arruaceiros e invasores de terras. 
Desse modo, é justificável o controle prisional e penal sob seus corpos racializados (Goés, 
2017; Faria, 2021).

Ao comparar indígenas e negros, entendendo os limites dessa comparação, é evidente 
que a raça no Brasil é um fator criminógeno e exterminante. Os indígenas são vistos pela 
população não indígena como sujos, bêbados, violentos e, por consequência, perigosos e 
criminosos. Nesse sentido, também são entendidos como aculturados, por isso, passíveis 
das mesmas punições, como a prisão. A prisão é, pois, uma instituição racista (Davis, 2018).

Por fim, diante dessa estrutura racista que sustenta o sistema prisional, ativistas 
antiprisionais insistem que, para uma democracia real, é necessário um engajamento 
político de pessoas racializadas em resistências capazes de subverter a ordem colonialista, 
com a extinção do racismo e comprometidas com a liberdade de suas comunidades e povos 
(Davis, 2018).

Portanto, o pluralismo jurídico, ao reconhecer e legitimar outras formas de justiça – 
especialmente as que emergem de saberes indígenas e afro-brasileiros – representa não 
apenas uma alternativa ao modelo punitivista do Estado, mas uma forma de insurgência 
contra o epistemicídio promovido pela colonialidade. É nesse horizonte que se delineia a 
possibilidade de uma justiça verdadeiramente plural, relacional e antirracista, na qual o 
reconhecimento da diferença não seja exceção, mas fundamento da democracia.

6 Considerações Finais

Este artigo abordou pontos centrais sobre a relação entre o sistema de justiça e os povos 
indígenas, destacando o desafio imposto à justiça brasileira e ao sistema penitenciário pela 
ausência de dados confiáveis sobre o número real de indígenas presos em todo o território 
nacional. Enquanto persistir a subnotificação, torna-se inviável o desenvolvimento efetivo 
de políticas públicas voltadas para a proteção e a promoção dos direitos humanos dos 
indígenas encarcerados. Discutimos também a importância de medidas preventivas que 
possam ser elaboradas em parceria entre acadêmicos, ONGs e lideranças indígenas que 
atuam no movimento social, com o objetivo de conscientizar e reduzir o uso de bebidas 
alcoólicas nas aldeias e em áreas urbanas.

Igualmente relevante é a atuação coordenada entre o sistema prisional, a Funai, o 
CIMI, os defensores públicos e as organizações indígenas, para garantir o acesso a direitos 
humanos básicos como saúde, educação e penas alternativas. A inclusão de lideranças e 
intelectuais indígenas nos debates é fundamental para que as soluções propostas sejam 
culturalmente adequadas e respeitosas às especificidades de cada povo.

É fundamental que a Antropologia do Direito mantenha um compromisso ético com 
a dignidade dos povos indígenas e com os direitos humanos. Propor uma análise crítica ao 



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

43

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

sistema de justiça não significa defender a impunidade, mas sim ampliar o entendimento de 
justiça para uma dimensão que contemple o respeito às identidades, a equidade processual 
e a responsabilização contextualizada – especialmente no caso de povos historicamente 
subalternizados.

O artigo também discutiu o nascimento e a formulação da Antropologia do Direito, 
destacando suas contribuições para as análises jurídicas ao propor um olhar sensível às 
especificidades dos sujeitos, com um compromisso ético voltado à autonomia indígena – 
sem, contudo, ignorar os casos em que há culpabilidade comprovada. Reconhecemos que 
a relação entre o sistema de justiça e os povos indígenas é marcada por tensões históricas 
e coloniais, nas quais a subnotificação e a ausência de identificação étnica se vinculam a 
processos de exclusão discursiva que invisibilizam sujeitos políticos, reduzindo-os à condição 
de não humanos ou de menos humanos que “outros”, os privilegiados (Fonseca, 1999).

Diante de um sistema de justiça estruturado por colonialidades e seletividades raciais, 
pensar em alternativas exige não apenas reconhecer a exclusão discursiva como um fator 
central de marginalização, mas também enfrentar as formas pelas quais o Estado silencia e 
invisibiliza os saberes e as vozes indígenas. O direito à fala, à escuta e à autodeterminação deve 
ser assegurado como princípio fundamental de justiça, sobretudo em contextos de privação 
de liberdade. O enfrentamento ao racismo estrutural, que naturaliza o encarceramento de 
corpos racializados, exige o fortalecimento de práticas jurídicas plurais, o reconhecimento 
das justiças indígenas e a reconfiguração da própria ideia de punição.

Assim, garantir o acesso a direitos, de modo real, é também romper com o monopólio 
discursivo do Estado, criando espaços de escuta ativa, participação efetiva e construção de 
alternativas emancipatórias. Nesse horizonte, o pluralismo jurídico e o abolicionismo penal 
não são apenas possibilidades teóricas, mas caminhos concretos para a construção de uma 
justiça verdadeiramente democrática e antirracista. Essa articulação entre o pluralismo 
jurídico e o abolicionismo penal pode ser uma resposta frente às lógicas punitivistas. Conflitos 
e crimes estarão presentes em todas as sociedades; no entanto, é necessário desenvolver 
uma sensibilidade jurídica capaz de dialogar com sujeitos políticos que operam a partir de 
outras lógicas epistemológicas e que têm sido historicamente marginalizados pela sociedade 
brasileira.

Por fim, reconhecer que o direito é racista e que a ciência criminológica clássica já não 
oferece respostas adequadas às complexidades dos crimes e conflitos sociais contemporâneos 
é mais um passo necessário para a construção de alternativas ao encarceramento. É preciso 
enfrentar o racismo estrutural e implementar estratégias que nasçam de outros modos 
de pensar a sociedade. Apenas por meio da descolonização, dos saberes e dos corpos em 
consonância com a valorização das ancestralidades será possível diversificar as respostas 
aos múltiplos problemas sociais enfrentados na atual realidade brasileira.

Referências

ALVAREZ, Marcos César. A Criminologia no Brasil ou Como Tratar Desigualmente os Desiguais. 
DADOS – Revista de Ciências Sociais, Rio de Janeiro, v. 45, n. 4, p. 677-674, 2002.

ARRUDA, Rinaldo S. V. Fronteiras e identidades: os povos indígenas na tríplice fronteira Brasil-
Bolívia-Peru. Projeto História, São Paulo, n. 39, p. 159-178, 2009.



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

44

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

BAINES, Stephen Grant. A Criminalização de Indígenas no Sistema Penitenciário de Roraima, 
Brasil. In: 37º ENCONTRO ANUAL DA ANPOCS, Águas de Lindóia, São Paulo, 2013. v. 37, p. 2-21. 
Anais [...]. Águas de Lindóia, São Paulo, 2013.

BAINES, Stephen Grant. A situação prisional de indígenas no sistema penitenciário de Boa Vista, 
Roraima. Vivência: Revista de Antropologia, Natal, v. 1, n. 46, p. 143-158, 2015.

BRASIL. Estatuto do Índio, Lei n. 6.001, de 19 de dezembro de 1973. Disponível em https://
www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=670971&filename= 
LegislacaoCitada%20PL%205560/2009. Acesso em: 8 jan. 2023.

BRASIL DE FATO. Assassinato do indígena Galdino, em Brasília, completa 25 anos nesta 
quarta (20). Por Pedro Rafael Vilela, Distrito Federal, 20 de abril de 2022. Disponível em: https://
www.brasildefato.com.br/2022/04/20/assassinato-do-indigena-galdino-em-brasilia-completa-25-
anos-nesta-quarta-20/. Acesso em: 8 jan. 2023.

CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto. Exclusão Discursiva e Sujeição Civil em Tempos de Pandemia 
no Brasil. O Globo, Rio de Janeiro, 8 jun. 2020. Disponível em: https://blogs.oglobo.globo.com/
ciencia-matematica/post/exclusao-discursiva-e-sujeicao-civil-em-tempos-de-pandemia-no-brasil.
html. Acesso em: 6 jan. 2023.

CORREA XAKRIABÁ, Célia Nunes. O barro, o jenipapo e o giz no fazer epistemológico 
de autoria Xakriabá: reativação da memória por uma educação territorializada. 2018. 218f. 
Dissertação (Mestrado em Desenvolvimento Sustentável) – Programa de Pós-Graduação 
Profissional em Desenvolvimento Sustentável, Universidade de Brasília, Brasília, DF, 2018.

CTI – CENTRO DE TRABALHO INDIGENISTA. Situação dos Detentos Indígenas do Estado 
de Mato Grosso do Sul. 1. ed. Brasília: CTI, 2008. p. 1-60. Disponível em: https://acervo.
socioambiental.org/acervo/documentos/situacao-dos-detentos-indigenas-no-estado-do-mato-
grosso-do-sul. Acesso em: 26 maio 2025.

DAMATTA, Roberto. Você sabe quem está falando? Um ensaio sobre a distinção entre indivíduo e 
pessoa no Brasil. In: DAMATTA, Roberto. Carnavais, malandros e heróis: por uma sociologia 
do dilema brasileiro. Rio de Janeiro. Zahar, 1983. p. 162-172.

DAVIS, Angela. Estarão as prisões obsoletas? Rio de Janeiro: Bertrand, 2018.

DAVIS, Shelton Harold. Antropologia do direito: estudo comparativo de categorias de dívida e 
contrato. Rio de Janeiro: Zahar, 1973.

FARIA, Rodrigo Arthuso Arantes. Temas de interação entre o sistema de justiça criminal 
e o povo Xacriabá do norte de Minas Gerais. 2021. 160f. Dissertação (Mestrado em Ciências 
Sociais) – Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais – Estudos Comparados das Américas, 
Universidade de Brasília, Brasília, DF, 2021.

FERNANDES, Mayala. Número de feminicídios indígenas cresce 500% em 10 anos. Brasil 
de Fato 24 de maio de 2024. Disponível em: https://www.brasildefato.com.br/2024/05/24/numero-
de-feminicidios-indigenas-cresce-500-em-10-anos. Acesso em: 23 maio 2025.

FONSECA, Claudia. Direitos dos mais e menos humanos. Horizontes Antropológicos, Porto 
Alegre, v. 5, n. 10, p. 83-121, 1999. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/S0104-71831999000100005.

GOÉS, Luciano. Abolicionismo penal? Mas que abolicionismo penal, cara pálida? Revista 
InSURgência, Brasília, DF, v. 3, n. 2, 2017.

G1-MT. Irmão de indígena morto em briga de família por dinheiro e perturbação do 
sossego se entrega à polícia em MT. Em 10 de fevereiro de 2025. Disponível em: https://
g1.globo.com/mt/mato-grosso/noticia/2025/02/10/irmao-de-indigena-morto-em-briga-de-familia-
por-dinheiro-e-perturbacao-do-sossego-se-entrega-a-policia-em-mt.ghtml. Acesso em: 13 maio 
2025.



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

45

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

HILGERT, Caroline; NOLAN, Michael Mary. Avanços nos direitos, continuidade nas violações: a 
realidade das pessoas indígenas em situação de prisão. In: CIMI – CONSELHO INDIGENISTA 
MISSIONÁRIO. Relatório de Violência contra os Povos Indígenas no Brasil. Brasília, DF: 
CIMI, 2023.

IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo Demográfico 2022: 
população e domicílios. Rio de Janeiro: IBGE, 2023. Disponível em: https://www.ibge.gov.br/
estatisticas/sociais/saude/22827-censo-demografico-2022.html. Acesso em: 26 maio 2025.

IISC – INSTITUTO DAS IRMÃS DA SANTA CRUZ; CIMI – CONSELHO INDIGENISTA 
MISSIONÁRIO. Relatório de Pesquisa: situação de privação de liberdade de pessoas 
indígenas no Brasil. Brasília, DF: IISC; CIMI, 2023. Disponível em: https://www.iisc.org.br/post/
relat%C3%B3rio-de-pesquisa-situa%C3%A7%C3%A3o-de-priva%C3%A7%C3%A3o-de-liberdade-
de-pessoas-ind%C3%ADgenas-no-brasil-2023. Acesso em: 24 maio 2025.

KANT DE LIMA, Roberto. Por uma antropologia do Direito no Brasil. In: KANT DE LIMA, Roberto. 
Ensaios de Antropologia e de Direito: acesso à Justiça e aos Processos Institucionais de 
Administração de Conflitos e Produção da Verdade Jurídica em uma perspectiva comparada. Rio 
de Janeiro: Ed. Lúmen Iuris, 2008. p. 223-253. Disponível em: https://app.uff.br/riuff/bitstream/
handle/1/8000/22222222221548.pdf?sequence=1&isAllowed=y. Acesso em: 25 maio 2025.

LARAIA, Roque de Barros. Antropologia e direito. Ilha – Revista de Antropologia, 
Florianópolis, v. 10, n. 1, p. 311-317, 2008.

LEITE XAKRIABÁ, Nei. Ensinar sem ensinar. In: CARNEVALLI, Felipe et al. (org.). Antologia 
Afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora; Piseagrama, 2023. p. 263-274.

LUPETTI, Bárbara Gomes. A Oralidade Processual e a Construção da Verdade Jurídica. Revista da 
Seção Judiciária do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, v. 23, p. 131-160, 2008.

MALINOWSKI, Bronislaw. Crime e Costume na Sociedade Selvagem. Brasília, DF: UnB, 
2003.

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dádiva. In: MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. São 
Paulo: Cosac Naify, 2003. p. 183-314.

MJSP – MINISTÉRIO DA JUSTIÇA E SEGURANÇA PÚBLICA FEDERAL. PF reprime prática 
de crimes sexuais contra crianças praticados por indígena. Manaus, 10 de janeiro de 2024. 
Disponível em: https://www.gov.br/pf/pt-br/assuntos/noticias/2024/01/pf-reprime-pratica-de-
crimes-sexuais-contra-criancas-praticados-por-indigena Acesso em: 13 maio 2025.

OIT – ORGANIZAÇÃO INTERNACIONAL DO TRABALHO. Convenção n. 169 da OIT 
sobre Povos Indígenas e Tribais. 1989. Disponível em: https://www.cnj.jus.br/wp-content/
uploads/2025/05/1989-convencao-sobre-povos-indigenas-e-tribais-convencao-oit-n-169.pdf. 
Acesso em: 13 maio 2025.

OLIVEIRA, Tayran Valiente Dias de; TENÓRIO, Lilian Raquel Ricci. Encarceramento indígena 
no Mato Grosso do Sul: uma análise antropológica e jurídica. In: ELOY AMADO, Luis Henrique 
(org.). Justiça Criminal Povos Indígenas no Brasil. São Leopoldo: Editora Karywa, 2020.  
p. 215-236.

ONU – ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração das Nações Unidas sobre os 
Direitos dos Povos Indígenas. Nova York: ONU, 2008. Disponível em: https://www.acnur.org/
fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_
Povos_Indigenas.pdf. Acesso em: 13 maio 2025.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017.

SCHUCH, Patrice. Antropologia do Direito: trajetória e desafios contemporâneos. BIB – Revista 
Brasileira de Informação Bibliográfica em Ciências Sociais, [s.l.], n. 67, p. 51-73, 2009.

SIMIÃO, Daniel. As Donas da Palavra: gênero, justiça e a invenção da violência doméstica em 
Timor-Leste. Brasília, DF: Editora da UnB, 2015.



Louise Caroline Gomes Branco

Uma Análise Teórica sobre a Relação Entre o Sistema de Justiça e os Povos Indígenas no Brasil

46

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e103464, p. 26-46, maio de 2025

SIMIÃO, Daniel; MELO, Juliana. Apresentação. Dossiê Antropologia, justiça e prisões: reflexões 
sobre o sistema penal brasileiro. Vivência Revista de Antropologia, [s.l.], v. 1, n. 46, p. 7-9, 
jul.-dez. 2015.

WOLKMER, Antônio Carlos. Pluralismo Jurídico comunitário-participativo: processos de 
descolonização desde o Sul. In: SOUSA JÚNIOR, José Geraldo de et al. Direito Achado na Rua: 
introdução crítica ao direito como liberdade. Brasília, DF: OAB Editora; Editora Universidade de 
Brasília, 2021. p. 219-230.

Louise Caroline Gomes Branco
Cientista social, mestra em Antropologia pela Universidad de Costa Rica (2019) e doutoranda em 
Antropologia Social na UFRN, com estágio doutoral na Universidade Nova de Lisboa (Capes). Atua nas áreas 
de etnologia indígena, epistemologias, feminismo comunitário e recuperação territorial. Integra o grupo 
Nova Cartografia Social (núcleo RN) e o GT Corpos, Territórios e Feminismos (Clacso). Pesquisadora no 
doutorado Capoeira Angola e interseccionalidades de gênero, raça e classe.
Endereço profissional: Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Centro de Ciências Humanas Letras e 
Artes, departamento de antropologia, Câmpus Universitário Lagoa Nova, Natal, RN. CEP: 59072-970.
E-mail: louise.gomes25@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1492-2335

Como Referenciar este artigo:

BRANCO, Louise Caroline Gomes. Uma Análise Teórica sobre a Relação entre o Sistema de Justiça 
e os Povos Indígenas no Brasil. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 27, n. 2, 
e103464, p. 26-46, maio de 2025.


