
Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de 
descoberta no Boi Caprichoso

Adan Renê Pereira da Silva1

José Gil Vicente1

1Universidade Federal do Amazonas, Manaus, AM, Brasil

Resumo

O presente trabalho pretende retratar os múltiplos sentidos que podem advir de uma festa, como o Festival 
Folclórico de Parintins, com destaque para o Boi Caprichoso, espaço de minhas vivências. Inicia-se falando da 
experiência do autor e de como o boi brinquedo foi importante como um local de acolhida em meus processos 
de opressão por conta de classe e orientação sexual, para, depois, problematizar questões ligadas ao gênero e 
ao embranquecimento do bumbá. Por intermédio da mescla entre a metodologia autoetnográfica e etnográfica 
(com uso de entrevistas, observação participante e diário de campo), almeja-se dar densidade ao estudo, 
dada sua importância para o Brasil como o maior festival folclórico do país. Entre os principais resultados, 
estão tanto o bumbá para além de expressão artística, como o espaço de acolhimento e de compartilhamento 
de saberes entre populações minorizadas e a necessidade de reparação histórica, quanto a necessidade de 
empretecer uma festa apropriada indevidamente pela branquitude, sob o signo do indígena rousseaniano.  
Por fim, conclui-se pela importância de mais estudos nessa área, após a convicção formada de que o boi-
bumbá é um espaço popular de especial relevância para moldar o imaginário coletivo de quem dele participa.

Palavras-chave: Festival Folclórico de Parintins; Caprichoso; Reparação Histórica.

One “Bumbá”, Multiple Meanings: discovery processes at 
Boi Caprichoso

Abstract

This paper aims to portray the multiple meanings that can arise from a festival, such as the Parintins Folklore 
Festival, with emphasis on Boi Caprichoso, a space of my experiences. It begins by talking about the author’s 
experience and how the toy ox was important as a place of welcome in my processes of oppression due 
to class and sexual orientation, and then problematizes issues related to gender and the whitening of the 
bumbá. Through the combination of autoethnographic and ethnographic methodology (using interviews, 
participant observation and field diary), the aim is to give depth to the study, given its importance for Brazil 
as the largest folklore festival in the country. Among the main results are both the bumbá beyond artistic 
expression, as a space of welcome and sharing of knowledge among minority populations and the need for 
historical reparation, as well as the need to blacken a festival unduly appropriated by whiteness, under the 
sign of the Roussean indigenous. Finally, it is concluded that further studies in this area are important, after 
the conviction formed that the boi-bumbá is a popular space of special relevance for shaping the collective 
imagination of those who participate in it.

Keywords: Parintins Folklore Festival; Caprichoso; Historical Reparation.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e104856

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 01/01/2025
Aceito em: 16/06/2025



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

87

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

1 Um Festival que Mudou Minha Vida: aspectos introdutórios

A proposta de mesclar aspectos autoetnográficos e etnográficos neste texto pode soar 
um pouco estranha, porque, talvez, em um primeiro momento, pudesse-se pensar que 

uma das metodologias fosse suficiente para dar conta do problema proposto. Não obstante, 
pretendo demonstrar a complementaridade das metodologias e suas necessidades para 
dar conta de meus objetivos: discutir a descoberta do bumbá como um folguedo africano, 
afrodiaspórico, o que ainda é uma novidade quando se discute o tema, além de refletir a 
importância de assim descobri-lo em termos pessoais, tendo em vista que minha sexualidade 
dissidente e minha negritude sempre me tornaram objeto de preconceito durante toda 
minha vida, o que proponho como reflexão no eixo autoetnográfico, pela necessidade de 
trazer minha subjetividade “por inteiro” para o texto.

Parintins é uma cidade insular localizada no interior do Amazonas, fronteira com o 
Pará. Graças a essa localização, torna-se geograficamente privilegiada, caminho entre as 
duas maiores capitais do norte, Manaus – AM e Belém – PA. Nela, anualmente, durante o 
último fim de semana de junho, dois bois-bumbás disputam o título de campeão do Festival 
Folclórico de Parintins: Caprichoso – boi preto, com uma estrela na testa, das cores azul e 
branca – e Garantido – boi branco, com um coração na testa, das cores vermelha e branca.

Dada a celeuma em que o segundo boi se envolveu, com parte do movimento negro do 
Amazonas, por seu Amo do Boi (personagem de origem colonial, tirador de versos e dono 
da fazenda em que se desenvolve o auto do boi) ter falas compreendidas como racistas na 
arena, algo que me envolveu diretamente, não trarei este bumbá para o texto, a não ser 
genericamente. Mais informações sobre o racismo como interpretado pelo Quilombo Urbano 
da Praça 14 de Manaus podem ser encontrados em diversas reportagens da época, que 
retrataram o assunto1. Não pretendo aqui adentrar em celeumas, mas sim me posicionar a 
favor do Quilombo de São Benedito, construído e mantido majoritariamente pela determinação 
de mulheres negras. Gênero articula-se à classe e à raça em relação ao suposto preconceito 
cometido, o qual, mais uma vez, reafirmo: não se trata de uma inferência minha, incluí 
fontes que, à época, denunciaram o caso (consultar nota).

Nos registros do historiador parintinense Tonzinho Saunier (2003), a “fundação” dos 
bois-bumbás em Parintins se dá como uma derivação do auto original do Nordeste, do bumba 
meu boi. Pelo lado do Caprichoso, os irmãos Cid, com destaque para Roque Cid, chegam 
na ilha em 1913 e dão vida ao Caprichoso – inclusive, Braga (2002) encontrou em cartório 
o registro de Roque Cid como “artista”. Pelo lado do Garantido, o fundador é Lindolfo 
Monteverde que, descendente de escravizados, migra do Maranhão para o Amazonas. 

1	 Registre-se aqui uma das reportagens sobre o evento para situar o leitor e a leitora: https://www.riosdenoticias.com.br/
quilombo-acusa-amo-do-garantido-de-racismo-recreativo/. Acesso em: 21 dez. 2024.



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

88

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

Ambas as histórias orbitam em torno do pagamento de uma promessa a São João Batista: 
se Roque Cid conseguisse boas condições de vida em Parintins, colocaria anualmente o boi 
para brincar, enquanto Lindolfo Monteverde, se fosse curado de uma doença, poria o seu boi 
para caminhar pelas ruas. Graças alcançadas, os bumbás foram cumprir o que prometeram, 
fazendo-o até hoje, por meio de “Alvoradas”, “Ladainhas” e “Bois de Rua”, eventos em 
que Caprichoso e Garantido percorrem as ruas para visitar seus/suas admiradores/as que 
costumam recebê-los com fogueiras na frente das suas casas para vê-los dançar e fazer 
carinho nestes verdadeiros objetos de devoção popular.

Quando os bois foram criados, não havia disputa, tratava-se de uma brincadeira de 
terreiro e quintal (Silva; Lopes, 2024) com amigos e familiares se reunindo para confraternizar 
com o boi-bumbá. Nesses moldes, as reuniões amistosas e alegres duraram por mais de 
cinco décadas, quando, então, saíram dos terreiros para as ruas de Parintins:

A partir dos meados da década de 60, os bumbás começaram a se enfrentar, com 
muito de violência urbana. Os encontros dos dois grupos antagônicos sagravam 
um vencedor: o boi que mantivesse a cabeça inteira, ou seja, ilesa, intacta. Com 
a entrada da Juventude Alegre Católica (JAC) e, consequentemente, da Igreja 
Católica, a brincadeira torna-se uma disputa que sai do campo do confronto físico 
para outra, agora mediada por jurados (Silva; Lopes, 2024, p. 26).

Com a construção do bumbódromo, pelo então governador Amazonino Mendes, os 
bumbás ganham um espaço definitivo para as disputas que perduram até hoje. Estilizado 
em formato de cabeça de boi, de um lado, nas arquibancadas do bumbódromo, fica a 
torcida do Garantido, enquanto, do outro, a torcida do Caprichoso. Durante três dias, no 
último fim de semana de junho (sexta, sábado e domingo), jurados e juradas de fora da 
região norte, geralmente de universidades públicas, dirigem-se à Ilha para avaliar 21 itens, 
divididos entre blocos musical, cênico-coreográfico e artístico, sagrando-se campeão o boi 
que obtiver o maior somatório de notas nas três noites, já se descartando a menor nota em 
cada um dos blocos de julgamento, de modo a proporcionar uma avaliação mais ponderada, 
“filtrando-se” os excessos.

O problema que me guia neste texto é: sendo uma pessoa racializada e sexualmente 
dissidente, qual a importância do Boi Caprichoso na minha vida – e provavelmente na 
vida de muitas outras pessoas como eu? No momento, estou cursando o Pós-Doutorado 
em Sociologia pela Universidade Federal do Amazonas, pelo Programa de Pós-Graduação 
em Sociologia, sendo esta pergunta uma das disparadoras da pesquisa em andamento: a 
presença negra em Parintins. Aqui já trago dados parciais obtidos.

Para responder a esta pergunta, objetivei realizar reflexões em torno do tema com 
base em dois momentos. Um, autoetnográfico, em que permito me envolver diretamente 
com o bumbá que vivi desde a infância e, um segundo, em que “tento” um possível (?) 
afastamento subjetivo para narrar ao leitor e à leitora o vivido no ano de 2024, durante um 
mês na cidade de Parintins (junho a julho), onde fui bem acolhido pelo Boi Caprichoso 
para realização da pesquisa, a qual, como exposto, trata-se de uma investigação em nível 
de pós-doutoramento junto ao Programa de Pós-Graduação em Sociologia da Universidade 
Federal do Amazonas.

Em relação ao processo etnográfico, utilizei-me de observação participante, entrevistas 
livres com conselheiros de arte (as pessoas que planejam o que será materializado no 
bumbódromo), com artistas, com costureiras, enfim, trabalhadores/as do Galpão, além das 



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

89

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

minhas anotações no diário de campo. Para tal, vali-me da antropologia interpretativa de 
Geertz (2002, p. 13):

Se a interpretação antropológica está construindo uma leitura do que acontece, 
então divorciá-la do que acontece – do que, nessa ocasião ou naquele lugar, 
pessoas específicas dizem, o que elas fazem, o que é feito a elas, a partir de todo 
o negócio do mundo – é divorciá-las das suas aplicações e torná-la vazia. Uma 
boa interpretação de qualquer coisa – um poema, uma pessoa, uma estória, um 
ritual, uma instituição, uma sociedade – leva-nos ao cerne do que nos propomos 
interpretar. Quando isso não ocorre e nos conduz, ao contrário, a outra coisa – a 
uma admiração da própria elegância, da inteligência do seu autor ou das belezas 
da ordem euclidiana –, isso pode ter encantos intrínsecos, mas é algo muito 
diferente do que a tarefa que temos – exigir o que significa toda a trama [...].

Em relação à autoetnografia, trata-se de um método de pesquisa de bases pós-coloniais, 
que une etnografia e biografia, permitindo o maior uso da subjetividade do etnógrafo. 
Parte do questionamento de quem deu ao antropólogo o poder de “narrar” outra cultura e 
a invasão, por muitas vezes, do colonialismo na prática (Versani, 2002). Concordando com 
Brum (2024), a Antropologia que praticamos nos conecta, inclui e desafia nossa subjetividade, 
como pesquisadores/as que fazem bem mais do que apenas observar.

Brum (2024) nota que se trata de refletir sobre o lugar social que habitamos como 
propulsor de experiências da vivência e constituintes das subjetividades das diversas histórias 
de vida. Afirmar que o referido lugar social gera identidades sociais compartilhadas, não é 
algo tão óbvio para os moldes tradicionais etnográficos. Se, de um ponto de vista, gênero, 
raça e classe são fontes de identificação e de metáforas de poder, são igualmente criadoras 
de saberes oriundos destas vivências. Pessoas LGBTQIAPN+, negras, indígenas, não são 
as únicas autorizadas a falar sobre suas dificuldades e enfrentamentos, contudo, suas 
experiências são propulsoras de potências narrativas que produzem conhecimentos.

Nesse sentido, Patricia Hill Collins (2019) é também uma defensora de que somente 
quem viveu certas situações pessoais e sociais tem autoridade para delas falar, o chamado 
standpoint view. Nas palavras de Collins (2019), como os homens brancos ricos controlam as 
estruturas ocidentais de validação do conhecimento, os temas, paradigmas e epistemologias 
da pesquisa acadêmica tradicional são permeados pelos interesses deles. Por isso precisamos 
falar de nós, produzir nossas formas de conhecimento, sendo a autoetnografia um desses 
caminhos.

2 Autoetnogrando um Bumbá Azul e Branco: o menino que se 
tornou professor sem abandonar as raízes

Minha infância não foi das mais fáceis. Filho de pais pobres, desde os seis anos moro 
em uma região periférica de Manaus. Carregar água da cacimba, estudar, trabalhar para 
ajudar a família e, ainda, contribuir com meu pai e minha mãe nos afazeres domésticos 
foram parte da minha vida até os 18 anos, quando comecei a trabalhar e pude continuar 
auxiliando minha família, mas com independência financeira também.

Não posso dizer que minha fortaleza não foi outra que não o boi-bumbá Caprichoso. 
Enquanto criança, ia acompanhado de minha tia para os eventos e lá conseguia perceber 
o que hoje entendi como conceito antropológico: a alteridade. Esse “outro diferente de 



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

90

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

mim” não era assim tão diferente. Gays, travestis, lésbicas, gente branca empobrecida, 
gente negra também empobrecida, todos e todas de classes sociais que representam a 
inescapável desigualdade social brasileira, às vezes apenas com o dinheiro da passagem 
para ir e voltar, de ônibus, no primeiro da manhã, por volta das 4h, estavam toda sexta 
ou sábado presentes nos eventos. Isso fui percebendo mais fortemente a partir de minha 
independência, majoritariamente na adolescência: fugia de casa e no outro dia a “surra” 
de mamãe (in memoriam) era certa.

Alerto que a surra de nada adiantava. Se me trancassem, eu fugia, se escondessem 
minha carteira, eu emprestava dinheiro do vizinho. Nada continha meu amor pelo boi. 
Restou ao meu pai e à minha mãe acostumarem-se. Uma única condição foi exigida, ao 
perceberem que o “problema” não tinha solução: não me envolver com drogas e nem com 
más companhias. Cumpri a promessa.

Como a festa terminava entre 2h e/ou 3h da madrugada, as conversas eram momentos 
únicos de compartilhamentos de experiências, enquanto esperávamos o primeiro ônibus 
passar a circular – estamos falando da década de 1990, em que, mesmo se tivéssemos dinheiro, 
o que não era o caso, não havia o transporte por aplicativo, apenas táxis, extremamente 
caros para nossa realidade socioeconômica. Logo, ou brincávamos de “queimada” ou as 
conversas corriam soltas entre nós, LGBTQIAPN+: “fulano foi expulso de casa por ser gay”, 
“beltrana brigou com a namorada por ciúme”, “por onde anda cicrana (travesti) que nunca 
mais apareceu? Será que mataram ela?”.

Considero-me um bom ouvinte. Isso porque, dado o preconceito que a todo o tempo 
me acossava, passei a entender que falar pouco e ouvir mais era uma necessidade. O que 
se inicia como um processo de resposta à opressão, acaba se tornando uma virtude para 
mim durante o exercício antropológico, pois, se há um consenso na Antropologia, é que a 
vivência de campo não permite um pesquisador sem empatia. Ouvir as violências a que eram 
expostas as pessoas com quem eu convivia, tornou-me uma pessoa relativamente tímida, 
com receio de falar em público – algo ainda doloroso para mim –, porém, “compensado” 
com uma escuta ativa e empática, como, espero, possa ser percebido durante toda a escrita 
deste artigo.

Assim, como esse bom ouvinte e com nenhuma experiência para partilhar, aproveitava 
para aprender. Um dos meus maiores medos era o do primeiro relato: ser expulso de casa. 
Isso significaria para mim o que significou para os/as demais que passaram por esta situação: 
violência, vulnerabilidade, prostituição. Ao pensar em termos interseccionais, isto seria 
ainda mais difícil no meu caso. Nunca ninguém se interessaria por um gay afeminado, 
negro e pobre como eu.

Outra importância destas experiências era o fato de que a sexualidade era e permanece 
sendo um tema tabu. Não falávamos sobre isso na escola, nem com a família. Apenas pessoas 
que compartilhavam de nossas sexualidades e gêneros dissidentes podiam trazer “alguma 
luz” sobre estes assuntos que “sentíamos”, mas não “entendíamos”, principalmente as 
pessoas mais velhas do nosso grupo. Por que todo mundo gosta do (outro) sexo e nós não? 
Por que alguns de nós gostam de vivenciar o gênero oposto? – o que hoje chamamos de 
pessoas trans (masculinas ou femininas).

Às vezes, as conversas tracejadas eram mais escuridão do que luz – já que nem sempre 
se tratava de informações corretas. Não obstante, era o que tínhamos. O “Bar do Boi” (como 
se chama a festa até hoje, que acontece nos fins de semana em Manaus – AM) tornou-se 



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

91

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

uma grande família para pessoas fora da norma branca, cisgênera e heterossexual. Em 
nosso cotidiano, éramos problemáticos para a sociedade, tidos como sujos e vulgares. 
No Caprichoso, éramos protagonistas, quebrávamos a regra da cis-heterossexualidade 
compulsória, podíamos ser “cunhã”, “porta-estandarte”, “rainha do folclore” – todos itens 
ocupados por mulheres cisgênero até os correntes dias. Isso me lembra uma lição de Louro 
(2014, p. 80-81):

Se pretendemos ultrapassar as questões e as características dicotomizadas de 
gênero e sexualidade, precisamos reconhecer que muitas das observações – do 
senso comum ou provenientes de estudos e pesquisas – se baseiam em concepções 
ou em teorias que supõem dois universos opostos: o masculino e o feminino. 
Também aqui é evidente que a matriz que rege essa dicotomia é, sob o ponto 
de vista da sexualidade, restritamente heterossexual. Como uma consequência, 
todos os sujeitos e comportamentos que não se “enquadram” dentro dessa lógica 
ou não são percebidos ou são tratados como problemas e desvios.

Eu me considero uma pessoa de sorte. Com esses temas sendo tratados como tabus até 
hoje, se não fosse o aprendizado pelo exemplo no boi, provavelmente eu seria mais uma triste 
estatística brasileira, mais um assassinado. Graças a estes diálogos proporcionados pelos 
encontros no Boi Caprichoso, fui me entendendo como ser um “matamorfo”, disfarçando-me 
para ser atingido o mínimo possível pelas opressões que vinham de todos os lados (apesar 
de que não poder ser quem se é, por si só, já é uma opressão).

Meu sonho era ter sido educado em uma escola inspirada nos preceitos de Ailton 
Krenak (2022), que ao invés de almejar moldar as crianças, preocupasse-se em produzir 
pessoas: “Quando atuamos no sentido de incidir sobre o design original de um ser, seja ele 
humano ou não, e formatá-lo para que tenha alguma utilidade, estamos incorrendo em 
uma violência sobre o percurso que ele já está habilitado a percorrer aqui na Terra” (Krenak, 
2022, p. 95). Entendo vários pontos que antes eram nebulosos: uma sociedade capitalista 
que espera que eu me reproduza para entregar mais mão de obra, a ideia de “diferente” 
lançada em alguém que não corresponde aos estereótipos e exigências sexuais e de gênero 
das religiões judaico-cristãs, o entrecruzamento entre orientação sexual, raça e gênero.  
A luta contra a opressão é árdua e, se um dia tiver fim, será pela união de todos e todas os/
as oprimidos/as.

Hoje sei também que o “resumo” feito em chamar todos, todas e todes de “bicha” e 
“sapatão” também eram microagressões como forma de tentar nos encaixar nos gêneros e 
orientações sexuais compulsórios. Na verdade, eu convivia, ainda que não soubesse, com 
todas as identidades presentes na “sopa de letrinhas” do LGBTQIAPN+.

Também aprendi que a violência homolesbotransfóbica não dependia de nenhuma 
atitude de pessoas LGBTQIAPN+. Em um desses dias em que fomos em grupo para o 
ponto de ônibus (em uma tentativa de autoproteção coletiva), um amigo com dificuldade 
visual esforçava-se para tentar enxergar a placa do ônibus. Foi o suficiente para um homem 
heterossexual perguntar se ele (meu amigo) estava “dando em cima” dele, porque se assim 
o fosse, ele “levaria uma surra”. Não foi um dia bom para o citado homem heterossexual. 
Meu amigo perdeu o ônibus, mas não se permitiu sofrer mais homofobia. Nem ficamos 
para ver o resultado. O carro da polícia passou e o levou (ele estava jogado no chão) e o 
nosso grupo LGBTQIAPN+ correu para outro ponto de ônibus mais próximo entre risos e 
“bateção de dez”.



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

92

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

Por “bateção de dez”, entenda-se quando duas pessoas LGBTQIAPN+ fazem um 
movimento como se fosse de “palmas”, só que encontrando mãos de corpos diferentes.  
É um gesto festivo, de celebração. Suponho que se chame “bateção de dez” justamente 
pelo barulho feito quando as mãos se encontram (bateção) e de “dez”, porquanto são duas 
mãos de pessoas diferentes se encontrando, contabilizando dez dedos.

Cresci dizendo para mim mesmo que iria vencer o sistema. Na escola, poderia sofrer 
várias situações homofóbicas, como, inclusive, sofria, porém, seguiria estudando. Queria ter 
meu emprego, “ganhar bem”, ir me livrando das amarras de uma sociedade que nos oprimia 
sem o menor escrúpulo. Neste ponto, ter começado a trabalhar cedo e ser o “metamorfo” 
citado foram estratégias vitoriosas. Aqui estou eu para contar autoetnograficamente tais 
experiências. Refletindo em termos raciais, aprendi de modo dolorido também que:

Historicamente, o conceito de raça surgiu na modernidade europeia como um 
importante marcador de hierarquização humana que possibilitou distinções entre 
as pessoas a fim de categorizá-las e classificá-las hierarquicamente do ponto de 
vista estético (fenótipo). Era uma lógica supremacista: “Se eu diminuo o outro 
e faço com que ele acredite nisso, eu o domino”. Estavam dadas as bases para 
um novo modelo de produção, pautado na acumulação primitiva do capital a 
partir do mercantilismo escravagista (Pinheiro, 2023, p. 36).

O entendimento de que as opressões de classe, raça, gênero e sexualidade não competiam 
entre si, pelo contrário, uniam-se nos modos de violentar as pessoas, junto de meus estudos 
na graduação, levou-me para a interseccionalidade como um referencial metodológico e 
de análise. Isso também me proporcionou não perder de vista autores e autoras negros/as, 
indígenas, marxistas e/ou decoloniais também. Longe de uma “mistura epistemológica”, 
trata-se de perceber que a diversidade teórica existe porquanto a realidade é complexa, logo, 
é preciso que esses “guarda-chuvas” explicativos se tornem cada vez maiores e possamos 
colocá-los para dialogar entre si.

Por vezes experimentei comentários de aliados/as que diziam “que bom que você nunca 
apanhou na rua”. Lembro-me da ideia de colonialidade, quando Maldonado-Torres (2024) 
explica que essa palavra desperta ansiedade, porque se espera que os/as colonizados/as se 
exprimam como entidades sub-humanas dóceis e gratas. Ainda nas palavras do autor: “[...] 
conotações patológicas específicas são dadas para diferentes corpos e diferentes práticas, 
dependendo do gênero específico, do sexo, da raça e de outros marcadores” (Maldonado-
Torres, 2024, p. 33).

Por isso, para Bernardino-Costa, Maldonado-Torres e Grosfoguel (2024), é necessário um 
diálogo urgente com conhecimentos de povos que foram subalternizados pela modernidade 
colonial. Não se faz decolonialidade sem ouvir LGBTQIAPN+, mulheres (especialmente 
negras e indígenas), negros e demais grupos minorizados. Daí o espanto quando alguém 
se diz decolonial, mas não participa de nenhum movimento social e/ou não cita autores/as 
desses grupos sociais em suas produções intelectuais. É com isso em mente que escrevo: 
como necessidade pessoal e política. Aliás, ensina bell hooks (2020), o pessoal é político.

Ou seja, no Boi Caprichoso aprendi lições de amor, de amizade, de autocuidado e de 
escuta ativa. Gostava de emprestar meus ouvidos como “lugares de escuta” e de empatia 
– aproveitando sempre para aprender. Aliado a isso, notícias de homolesbotransfobia nos 
jornais me assustavam sobremaneira. Programas sensacionalistas dos idos dos anos de 
1990 nos deixavam temerosos em relação à Aids (“peste gay”, jamais esqueci esse termo), 



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

93

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

à violência contra pessoas negras, indígenas e LGBTQIAPN+ que, nas entrelinhas, faziam 
questão de questionar nossas humanidades. “Como pessoas desviantes querem direitos, ser 
tratados como gente?”. Foi com essa lógica que convivi na igreja, na escola, nas amizades e 
na maioria dos demais espaços de socialização. Em última instância, eu era apenas mais 
um condenado ao inferno.

As festas do boi, em geral, eram marcadas pela sensualidade. Homens de sunga, 
mulheres de fio dental e uns poucos “adornos” de penas eram o que “cobriam” o corpo.  
As toadas, de duplo sentido, penetravam nosso inconsciente: “Nessa brincadeira a balançar, quero 
brincar de te amar. Sou doido de fazer prazer, eu quero em ti me perder, é jogo duro amar você”2. Isso 
tudo trazia a falsa sensação de segurança (afinal, ali parecia que nada era tabu ou fonte de 
preconceito), até por ser um ambiente com expressiva quantidade de pessoas LGBTQIAPN+.

E foi aí que, infelizmente, perdemos uma grande amiga travesti, que chamarei, 
ficcionalmente, de Letícia (era uma grande fã da atriz Letícia Sabatella). Nesse dia, durante 
nossa saída do “Bar do Boi”, um carro com três homens pediu que ela entrasse. Gritávamos 
desesperadamente que ela não fosse. A última fala que tivemos dela foi: “tá boa que eu vou 
perder de dar pra três boys!”. Letícia foi assassinada e seu corpo encontrado em uma estrada 
que liga Manaus a Presidente Figueiredo, outro município amazonense. Foram dias de luto 
e de medo. Poderia ter sido qualquer um de nós, inclusive, sem aviso prévio.

Letícia morreu com um sofrimento a mais. Ela oscilava entre se aceitar e “voltar a 
virar homem”. Por vir de uma família evangélica e de uma escola cristã, ela se sentia “suja”, 
dizia existir em meio a uma tristeza profunda, que não passava, por decepcionar pai, mãe e 
professores/as. Quando ela sumia do boi, já sabíamos que não estava bem. Em uma fase em 
que não se tinham redes sociais, a comunicação não era tão facilitada, então, só nos restava 
esperar. Rememoro as lições do “peso” desses ensinamentos na vida de pessoas transexuais 
e travestis pela escrita da pesquisadora trans Luma Nogueira de Andrade (2015, p. 226):

A convivência social, a aprendizagem na família e na escola poderiam ser um 
exemplo de educação para a diversidade, mas quando cruzamos com o projeto 
político-pedagógico e com a realidade da escola que visitamos chegamos a uma 
conclusão inversa. Apesar das diversas religiões cristãs existentes, católicos e 
evangélicos se baseiam no livro sagrado, a Bíblia, e por mais que se segreguem 
em templos e rituais diferentes perpetuam o modelo de homem e mulher 
idealizado nos textos bíblicos, inclusive na instituição escolar. Todos(as) os(as) 
religiosos(as) fundamentalistas se unem para negar, reprimir e até tentar modificar 
homossexuais, com fundamentação em textos bíblicos.

E foi assim que perdemos nossa Letícia. Para a transfobia da escola, da família, dos 
demais “amigos/as”. Foi-se a nossa “cunhã poranga”3 que chegava com seus lindos cocares 
com penas azuis caindo até as nádegas, calças brancas coladas, destacando o fio dental e o 
sapato alto que ela não tirava nunca, porque aquilo significava não renunciar à feminilidade 
que ela dizia ser somente dela.

Por isso minha insistência na interseccionalidade. Gênero, classe, orientações sexuais, 
raças, tudo vem articulado desde o momento em que (me) narro (n)esta autoetnografia. 
Minha timidez, meu nervosismo excessivo, meu medo de falar em público, minha vontade 

2	 Toada do grupo musical Canto da Mata, chamada “Bailado de Bailarina”. Os créditos e demais informações podem ser 
conferidas em: https://www.youtube.com/watch?v=4GZ3xlhQ-II. Acesso em: 26 jun. 2025.

3	 Nome dado ao item feminino do Festival que representa a mulher indígena mais bela da aldeia, termo que vem do nheengatu 
e pode ser traduzido por “mulher bonita”.



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

94

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

de sempre sumir em meio a coletivos humanos, nada disso veio da minha genética. Tudo 
isso me foi ensinado por meio de um explícito recado: “ponha-se no seu lugar, seja discreto. 
Viado tudo bem, querer ser mulher, aí já é demais! Tem que se dar ao respeito”.

Eu trago comigo um questionamento que queria que toda pessoa heterossexual e 
cisgênero um dia se fizesse: como seria sua vida se você a vivesse sempre com medo?  
É extremamente doloroso estar no mundo “existindo” assim. Só quem experencia isso sabe.

bell hooks (2024) atribui ao patriarcado grande parcela da homolesbotransfobia. Para 
ela, as lideranças black power atacaram a mensagem de amor, respeito e aceitação de Martin 
Luther King. Apesar das úteis críticas ao machismo e à supremacia branca, essas lideranças 
black power abriram caminho para uma onda de resistência militante que validou a violência, 
incentivou as pessoas negras a julgar, a se voltarem umas contra as outras e a se verem 
como inimigas. hooks não se admira que, consoante o movimento feminista lançava suas 
críticas ao patriarcado, as escritoras e pensadoras negras lésbicas tenham sido o pioneiro 
grupo de mulheres negras a acrescentar sua voz à luta. As poetas Pat Parker e Audre Lorde, 
lembra a autora, estavam entre as primeiras mulheres negras a ter coragem de criticar o 
patriarcado e a homofobia na vida negra. Tal homofobia (aqui a pensadora usa o termo 
como “guarda-chuva”) foi usada por homens negros sexistas como arma contra ativistas 
negras, gays e heterossexuais. Por fim, hooks (2024) salienta que amar a negritude significa 
amar a todos nós, incluindo pessoas negras LGBTQIAPN+.

Por outro lado, se o patriarcado explica a opressão de homens negros contra mulheres (e) 
LGBTQIAPN+, Angela Davis (2016) aponta que, como regra, pessoas brancas abolicionistas 
ou defendiam os capitalistas industriais ou não demonstravam nenhuma consciência de 
identidade de classe. Tal aceitação sem resistências ao sistema econômico capitalista era 
evidente também no programa do movimento pelos direitos das mulheres. Se a maioria 
das abolicionistas via a escravidão como um defeito indecente que precisava ser eliminado, 
a maioria das defensoras dos direitos das mulheres enxergava a supremacia masculina 
patriarcal de forma similar – como uma falha imoral de uma sociedade que, em seus demais 
aspectos, era aceitável. Escravizar não era pecado, era, no máximo, “imoral”.

Se ainda houver alguém tentando achar pretexto para um pretenso “espírito de época”, 
convido a pensar o chocante relato de Silvia Federici (2023, p. 111), quando diz que a caça 
às bruxas não acabou e cita um exemplo brasileiro ocorrido na Coordenação Nacional de 
Articulação das Mulheres Rurais Quilombolas (Conaq):

Hoje, na Conaq, há muitas mulheres quilombolas ameaçadas. Eu cito uma, Sandra 
Braga, do Quilombo Mesquita, perto de Brasília. O quilombo está cercado de 
fazendas de pessoas poderosas, incluindo a família Sarney. Cavaram uma cova 
no quintal da família de Sandra dizendo que era para esperar o corpo dela. O pai 
da Sandra morreu do coração depois de a filha dele ser ameaçada uma outra vez. 
Esse é um cenário comum em todo o Brasil, especialmente na população rural.

As opressões seguem se cruzando. Louro (2015), agora analisando o caso de homens 
gays brasileiros, fala que diante da expansão do HIV/Aids, a crueldade da sociedade se 
escancarou contra esses sujeitos. Diante da expansão da doença e de sua associação com 
a homossexualidade, a homofobia escancarou-se de modo repugnante, já que eram os 
gays que “passavam a doença”. A epidemia da enfermidade dava passagem à epidemia do 
preconceito. Por resistência, formaram-se grupos ativistas entre gays e lésbicas pelo Brasil, 
em busca de legitimidade, inclusão, igualdade, integração à sociedade ou, de maneira mais 



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

95

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

radical, colocar em xeque as dicotomias (homem/mulher, homossexual/heterossexual) que 
legitima(va)m violências, vivendo a própria ambiguidade da fronteira.

Sabat (2023) percebe perspicazmente como o capitalismo apropriou-se da publicidade 
para trabalhar representações de gênero e sexualidade, auxiliando a construir formas 
socialmente “válidas” de corpos, de jeitos de existir, comportamentos e valores apresentados 
nas imagens que veicula. Os sujeitos vão se “amoldando” a essa dinâmica, para corresponder 
ao sistema político, social e cultural no qual estão inseridos. Tais constatações também 
são pedagógicas: elas ensinam homens, mulheres, crianças sobre como devem se vestir, 
ser e agir no mundo. Ou seja, se você é trans, deve procurar uma clínica de feminilização. 
Se é gordo, há um procedimento de lipoaspiração, se a idade começa a avançar, inúmeras 
cirurgias plásticas podem ser realizadas. Tudo isso é propagandeado. Em outras palavras, é 
preciso sempre problematizar o capitalismo, o patriarcado e o colonialismo, posto que, como 
debatido, apoderam-se de nossa sociedade, geram necessidades de consumir, hierarquizam 
relações e colonizam corpos, mentes, orientações sexuais, raças e gêneros.

Enquanto o cis-heteropatriarcado refaz a misoginia, incluindo mulheres negras, 
lésbicas e trans, reestruturando o colonialismo moderno, a epistemologia negra feminista 
denuncia que não se deve produzir hierarquias entre opressões e violações supostamente 
preponderantes. Juntos, racismo, capitalismo, colonialismo e heteropatriarcado devem ser 
tratados interseccionalmente, observando os contornos identitários da luta antirracista 
diaspórica, como brancos no candomblé, que dizem sofrer opressões religiosas, mas se 
esquecem de que os ataques experimentados, em verdade, são por conta do candomblé, 
cultura do povo negro (Akotirene, 2019).

E é tomado por esses argumentos que agora passo ao próximo tópico. Complementando 
a autoetnografia, adentro o terreno da etnografia interpretativista ou hermenêutica, para 
pensarmos sobre o boi-bumbá como cultura negra usurpada.

3 Descolonizando Imaginários: passou da hora de empretecer o 
boi-bumbá

Até mesmo na literatura recente, o boi-bumbá é visto como uma manifestação indígena. 
Detenho-me, nesta análise, no boi amazônico, de Parintins. Vejamos: Rosângela Silva (2011) 
fala da cultura popular amazônica destacadamente influenciada pelos povos indígenas, 
usando como exemplo o Festival de Parintins. Marivaldo Silva (2008), no mesmo caminho, 
destaca que o Festival Folclórico enfatiza o indígena e o meio ambiente. Nakanome e Silva 
(2019, p. 50) ensinam que, como principal diferença com o bumba meu boi, está “[...] a 
presença acentuada do indígena, que integra seu contexto cênico desde a fase da brincadeira 
de terreiro até a que vislumbramos na atualidade”. De acordo com Ribeiro et al. (2024), 
a dança é representada pelos ritos indígenas e se faz presente nos dois bois. Para Corrêa, 
Cabo Verde e Carbinatto (2020), as coreografias de povos indígenas ganham cada vez mais 
destaque no Festival.

Essa série de pesquisas me leva, mais uma vez, como alguém que vive o boi desde a 
infância, a uma inquietação. De onde vem a ideia de um boi indígena? Afinal, vou ao Festival 
desde os anos 2000, assisto pela TV desde a década de 1990, ia aos “Bares do Boi” e nunca 
vi o indígena de que tanto se fala. Os bumbás levam para a arena um indígena idealizado, 



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

96

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

no estilo de Rousseau, como “o bom selvagem”. Ainda assim, pressupõe-se uma “base” 
indígena que mais se interliga à ideia de “invenção das tradições” (Hobsbawn; Ranger, 1997).

Sobre esse ponto, Cavalcanti (2022) lança uma inquietante interpretação. O boi-
bumbá pode, para ela, ser visto como um rito de origem, marcando, desde seus primórdios 
na região, o distanciamento de uma população indígena e mestiça de costumes e crenças 
“outrora” seus, para uma incorporação e valorização em um novo contexto, aquele de sua 
interação com outros grupos populacionais no meio urbano. Ainda para Cavalcanti (2022), 
o indígena no boi-bumbá é, desde sua origem, uma “estilização”, uma paródia – mas que 
as pessoas assim não o leem. Hodiernamente, o bumbá de Parintins elegeu os indígenas 
como um elemento da cultura popular local, em uma estratégia de marketing para disputar 
o público com outras festas de caráter nacional. Isso é feito a partir de uma releitura do 
herói trágico do Romantismo literário brasileiro, verdadeiro dono do país como antepassado 
mítico-histórico nacional.

Ainda pensando no tempo presente, Silva e Lopes (2024) destacam que, após o que 
eles chamam de “revolução nakanesca”, momento em que Ericky da Silva Nakanome 
assume a presidência do Conselho de Artes do Boi Caprichoso, uma verdadeira reparação 
histórica vem sendo feita. A presença na arena de líderes como Beto Marubo, Dario e Davi 
Kopenawa Yanomami, Alessandra Munduruku, a inclusão de Gilvana Borari como tuxaua e 
como conselheira de artes, além da presença da primeira cunhã poranga reconhecidamente 
indígena, Marciele Albuquerque Munduruku, trouxe de fato o protagonismo desses povos ao 
Festival. Mas essa revolução iniciou-se em 2017 e unicamente da parte do Boi Caprichoso, 
o que mostra que ainda há bastante a ser feito.

Arthur César Ferreira Reis (1967), em obra que historia as origens de Parintins, 
inclusive, conta como eram maltratados os nativos da ilha. Vistos como mão de obra para 
caça e pesca e devendo ser levados para outras regiões do Amazonas, o Conde dos Arcos 
descreve: “será na minha presença um crime horrendo, pois que elas [as populações indígenas] só 
podem nascer obstáculos ao bem Espiritual e Temporal dessa Gentilidade e deste Estado”. Havia a 
busca por “índios civilizados”. É esse o indígena protagonista do Festival?

Em outra obra, o professor Sérgio Ivan Gil Braga (2002, p. 44) conta, em entrevista 
com um alegorista, como eram vistas as artes indígenas por parte dos artistas do Festival:

[...] nós procuramos fazer os índios da região mesmo, os Saterê são os mais 
pertinho, mais local. Tem que dar uma fantasia nele, não pode ser assim meio 
como são né? Porque eu acho até que é ridículo como eles se trajam e tal. Tem 
que dar uma fantasia neles. O índio sempre tem, o índio é fundamental.

Por sua vez, Valentin e Cunha (1998, p. 76, grifos no original) colhem o seguinte 
depoimento de outro artista, do Boi Garantido:

Aos 33 anos, o professor de Educação Física Aílton Carvalho Teixeira lembra 
direitinho o tempo em que começou a brincar no Garantido, ainda criança, pelas 
ruas da pacata Parintins. Brincava de índio. Curioso é que em plena terra dos 
parintins e maués, os índios do boi eram chamados de tontos, numa alusão ao índio 
companheiro do Zorro. E as fantasias eram baseadas nos índios americanos. “Daí 
veio a intenção de mudar, fazer uma coisa mais brasileira. E surgiu a inspiração 
das tribos”. Mas a matriz visual dos índios norte-americanos popularizados pelos 
gibis permaneceu durante muito tempo: “a calça era azul – porque a gente usava 
a calça da escola. E a gente fazia a pintura no corpo”.



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

97

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

Corroborando a hipótese aqui lançada, do boi embranquecido, as evidências vão ganhando 
mais camadas. Não são indígenas os que fazem a festa. Eles, pelo contrário, são ridicularizados 
ou vistos como ridículos durante boa parte do tempo – há de se rever o colonialismo 
introjetado pelos parintinenses, com inspiração americana, inclusive. Tampouco é dos 
negros o boi-bumbá: nas paródias de Pai Francisco e Catirina, até 2019, era comum a 
prática do blackface. É do negro que sempre se ri, como declara Montes (2002). Na esdrúxula 
reinvenção da “fábula das três raças”, no boi-bumbá do Amazonas, a branquitude usurpou 
os folguedos, apropriando-se das vantagens que isto trouxe, tais quais as benesses em 
pecúnia de patrocinadores, cadeias televisas e verbas estatais.

Não à toa ter sido com Ericky Nakanome que a situação presencia um giro decolonial. 
Filho de um bairro humilde da ilha, Santa Rita, LGBTQIAPN+, não branco, pobre, artista 
visual, ele finalmente reconhece o protagonismo negro no boi, lê e ouve autores e autoras que 
há tempos falam do bumba meu boi ou do boi-bumbá como um folguedo afrodiaspórico.

Para ficarmos em alguns exemplos: Lélia Gonzalez (2024), em “Festas Populares do 
Brasil”, Adan Renê Pereira da Silva (2023), em “Em resgate de africanidades no boi-bumbá de 
Parintins”, Catherine Fourshey, Rhonda Gonzales e Christine Saidi (2019), em “África Bantu”, 
Kabengele Munanga (2009), em “Origens africanas do Brasil contemporâneo”.

Além desses, outros autores e autoras têm dado embasamento científico à tese do boi-
bumbá amazônico como de origem negro-africana, como Josivaldo Bentes Lima Júnior (2023), 
Patrícia Melo (2011), Ygor Cavalcante (2015), Adriano Tenório (2023), Sérgio Ivan Gil Braga 
(2002), Maria Laura Cavalcanti (2022). Esses autores e essas autoras trazem em comum o 
resgate da presença negra na Amazônia como algo que foi invisibilizado e inviabilizado, por 
isso, constantemente negada, uma terrífica faceta do racismo estrutural que transformou 
a Amazônia ora em um “vazio demográfico”, ora em “território exclusivamente indígena”.

Durante o processo etnográfico por mim empreendido, conversei com algumas dessas 
pessoas tão importantes para pensarmos esse boi que é por essência de pessoas que foram 
minorizadas, como venho demonstrando desde a autoetnografia. O reconhecimento das 
origens africanas foi outra descoberta primordial pra mim, posto que me deu a missão ética, 
como negro, de buscar formas de reparação histórica que urgem aos bumbás fazerem, ainda 
que o Caprichoso já a tenha iniciado.

Primeiro de junho de 2024. Chego à sala do Conselho de Artes e espero na recepção, 
onde visualizo os “tuxauas da criação cabocla”, com os nomes e fotografias dos presidentes 
do Conselho de Artes azulado. Enquanto observo que a maioria são homens não racializados, 
sou convidado a entrar na sala de reuniões. Peço licença e também que possa conversar 
com os conselheiros presentes e que se sentirem à vontade para falar sobre meu tema de 
pesquisa. Informo que tenho autorização do presidente do bumbá, o Senhor Rossy Amoedo.

Muito bem-recebido pelos presentes, o primeiro a conversar comigo em torno da 
mesa, é Ericky Nakanome, presidente do Conselho de Artes. Não levo uma entrevista com 
pautas para a conversa, meu modelo é livre e minha pergunta é uma só: o que você sabe 
sobre a origem africana do boi? Pensei em refazer a pergunta indagando apenas sobre o que 
as pessoas sabiam sobre a origem do folguedo, contudo, penso que as respostas poderiam 
enveredar para campos estereotipados e referendados pelo senso comum.

Peço permissão para gravar a resposta (o que faço com todos os outros entrevistados). 
Ericky, com sua camisa azul estilizada com um Boi Caprichoso, uma bermuda azul e um 
tênis igualmente azulado, me responde que seus estudos no campo das Artes o fizeram ter 



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

98

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

contato com disciplinas antropológicas e das próprias Artes, levando-o a saber que o boi 
era africano desde as origens, quando da notícia no Jornal “O Carapuceiro”. Lembra o auto 
da gravidez de Catirina e de Francisco, o casal negro que origina a história. Mas, não deixa 
de desabafar: “as pessoas não entendem isso facilmente. Tem sim racismo, a ponto de antes sequer 
se poder falar sobre isso. Em 2019, quando perdemos [o Festival] e por termos enfatizado na segunda 
noite as religiosidades de matrizes africanas, o que mais eu ouvia nas ruas era: “taí, não adiantou 
nada levar macumba pra arena”. E finaliza: “Nem preciso dizer de onde vieram tais comentários”.

A seguir, converso separadamente com Edvander Batista. Conselheiro antigo do Boi 
da Estrela, diz que não estranha o folguedo africano e sim a demora nesse reconhecimento: 
“Eu sou natural do Pará e lá, para nós, a população negra é significativa. Não nos “assustamos” com 
isso. Obviamente, não fazemos “guerra” entre indígenas e negros, sabemos que o Grão-Pará foi porto 
de entrada de escravizados de diferentes regiões de África. Honramos nossas raízes”. Edvander conta 
que no Pará também existe boi-bumbá e lembra o “Pai do Campo”. Para ele, o assustador é 
as pessoas negarem o protagonismo afrodiaspórico no folguedo, que vem desde o desejo de 
Catirina. Enquanto se levanta, fico marcado pela voz rouca do conselheiro e pelo seu traje 
igualmente todo estilizado em azul, como a demarcar o orgulho que sente em ser Caprichoso.

O restante dos dias foi de muita visita. Galpões, locais de construção de alegorias, 
visualização de maquetes, conversa com artistas, costureiras, artesãos, aderecistas. Um filme 
passava na minha cabeça: a criança que ia ao “Bar do Boi” em Manaus reencontrava seus/
suas iguais em Parintins. As mesmas pessoas ocupando outras posições: agora LGBTQIAPN+ 
eram conselheiros de arte, artistas de alegorias e fantasias, coordenadores de galpão, 
costureiras, aderecistas. Quanta diferença! Tentei, para me separar da autoetnografia, na 
medida do possível, seguir o conselho de Geertz (2014, p. 62): “[...] o que é importante é 
tentar descobrir o que diabos eles acham que estão fazendo”.

Dessas visitas, conversas, almoços, lanches em conjunto, observações participantes 
e registros em caderno de campo, o que se constata é que cada uma destas pessoas não 
trabalha, em definitivo, apenas por dinheiro. Algumas até se queixam da “efemeridade” 
com que seus trabalhos são observados pelo grande público, pois se busca distribuir bem 
os quadros das apresentações nos bois-bumbás nas três noites de Festival, logo, a arte não 
pode ser apreciada em detalhes e com tempo “de sobra”.

De modo geral, também se pode visualizar um clima bem organizado, em que as pessoas 
sabem bem quais são suas funções e como fazê-las. Conversando com os/as interlocutores/
as, descobri que isso se deve à manutenção de uma equipe integrada desde o referido ano 
de 2017, em que a sequência de vitórias (à exceção de 2019 e aos anos da pandemia, em 
que não houve disputa), tornou o Boi Caprichoso cada vez mais entrosado entre si e seguro 
da “fórmula” para vencer.

Caminhando para o fim deste artigo, gostaria de trazer um trecho de meus cadernos 
de campo, o da primeira noite do Festival, em que o Bumbá Caprichoso vem apresentar-se 
ao público, aos jurados e às juradas, assumindo-se como um boi (de) preto:

A esta altura do Festival, não é possível realizar minhas anotações sem me sentir tomado pelo 
amor. Lembro que vivo isso desde criança e por quantas e quantas vezes eu quis me ver nessa 
arena. Não como um arremedo, não como já fez o Garantido com gente se pintando de preto, o 
tal blackface. Estou emocionado assistindo a Figura Típica Regional, os mestres e as mestras da 
cultura popular. Reconheço pessoas negras como Dona Sila Marçal, das Pastorinhas, Chico da 
Silva, compositor, e é difícil não molhar essas folhas com lágrimas. Ainda mais quando vejo Mestre 
Marquinho “alegorizado”, recém-falecido, prenunciando a chegada de seu filho, continuador de seu 



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

99

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

ofício de “tripa do boi” – foi uma vida inteira de dedicação, subindo e descendo as arquibancadas 
do bumbódromo para “fortalecer as pernas”, como ele explicava antes de ancestralizar. Alexandre 
Azevedo trouxe o Boi Caprichoso. Bailados corridos, carimboleiros, corpos cênicos emolduravam o 
cortejo do chão de arena. Malúù Dúdú veio reverenciado pelo séquito do grupo “Arte sem Fronteiras”, 
coordenado por Wilson Júnior. Indumentárias coloridas e fitilhos seguiam o “Negro da América”, 
em menção à herança afro-nordestina, para as três cabines de julgamento. Babalorixás, moradores 
negros da ilha, Pai Francisco, Mãe Catirina, Gazumbá, todos seguiam seu objeto de devoção (sem 
culpa, o boi já ressuscitara). Giros e rodopios marcavam a belíssima dança, em que o protagonismo 
negro-africano era a tônica. O boi comia o capim enquanto se ouvia a toada que cantava: “a ponta 
do chifre é a lança que avança, contra o racismo e a intolerância. A porteira de opressões não 
aguenta, meu boi é agbara, ninguém enfrenta!”. Lembrei-me da antiga xilogravura presente na 
obra de Spix e Martius: o tempo reatualizara-se e a história era reparada. Só que agora contando 
com a presença das meninas e dos meninos do Quilombo de São Benedito da Praça 14, além de 
quilombolas da região do Andirá. Juro que, naquela imensidão de gente, cênica e alegorias, consegui 
enxergar tanto Jamily quanto Rafaela Fonseca, minhas amigas do Quilombo do Barranco de São 
Benedito (Caderno de Campo, 28/06/2024).

Nesse exato momento, lembro-me da importância atribuída por Clifford Geertz (2018) 
ao que ele chama de “estar lá”:

A capacidade dos antropólogos de nos fazer levar a sério o que dizem tem menos 
a ver com uma aparência factual, ou com um ar de elegância conceitual, do 
que com sua capacidade de nos convencer de que o que eles dizem resulta de 
haverem realmente penetrado uma outra forma de vida (ou, se vocês preferirem, 
de terem sido penetrados por ela) – de realmente haverem, de um modo ou de 
outro, “estado lá”. E é aí, ao nos convencer de que esse milagre dos bastidores 
ocorreu, que entra a escrita (Geertz, 2018, p. 15).

Chegamos à última noite de 2024. A saída do bumbódromo é marcada pela pressa dos 
viajantes em correrem para os barcos, lanchas e/ou aeroporto de Parintins. Na segunda, a 
vida recomeça. Na correria na saída do bumbódromo, desviando das citadas malas e gentes, 
encontro o presidente do Boi, Rossy Amoedo. Afamado entre Parintins e o Carnaval carioca 
como um “artista de ponta”, ele se encontra suado com calça e tênis branco e a camisa 
de cetim com o subtema da noite: “Saberes: o reflorestar das consciências”. Um breve 
momento de “tietagem” e pergunto se ele pode contribuir com minha pesquisa, assim, de 
“sopetão”, me respondendo a uma única pergunta (aproveito e pego o caderno de campo 
para anotar). Ao que ele atribuía o fato de a galera cantar com tanta força a toada Malúù 
Dúdú (“boi preto”, em Yorubá)? Em tempo, esta toada é a que estava sendo cantada e que 
anotei no meu caderno de campo em 28/06/2024:

Olha, essa é uma pergunta engraçada [alisa o queixo enquanto pensa]. Na verdade, quando escutei 
a toada, já sabia que seria uma potência. A musicalidade, o ritmo afro, eu fico encantando quando 
vejo o Caprichoso com o rosto pintado com as pinturas sagradas africanas. Então, já havia um 
conjunto que nosso Conselho e nossos compositores sabem que é meio “uma fórmula” que funciona. 
Mas acho que tem outro ponto aí também. Nosso Conselho, com destaque pro Ericky [Nakanome] 
soube tocar a estrela do povo Caprichoso para combater o racismo. Quando o boi contrário debochou 
da gente por inserir a temática afro em nossas apresentações, quando fez toada nos chamando de 
Urubu ou tirou versos nos comparando a um mosquito da dengue, isso mexeu com nosso brio, 
com nossa autoestima. Temos o máximo respeito pela macumba, mas sabemos muito bem que 
não nos chamavam de macumbeiros de uma forma agradável, como praticantes da religião que 
merece respeito como qualquer outra. Já vi pessoas se declarando como macumbeiros e sei que 
isto é legítimo. Mas o que aconteceu não, era uma forma de racismo, de tentar nos diminuir. E é 
o que eu sempre digo: de boi do povão, eles não têm é nada, ou não renegariam a cor do próprio 
fundador (Caderno de Campo, 01/07/2024).



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

100

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

Despeço-me de Rossy Amoedo pensando na força do amor. Minha mente se dirige 
a bell hooks (2024), quando ela diz que não se pode deixar de lado a prática do amor no 
contexto da comunidade, pois só assim nossa capacidade de comunhão com a gente mesmo 
e com os demais é fortalecida de modo consistente. Foi com esta certeza que me agarrei ao 
ver a comunidade torcedora do Boi Caprichoso no Curral Zeca Xibelão, no outro dia, após 
a apuração, absorta em felicidade comemorando seu tricampeonato. Como atualmente o 
povo azulado afirma: é tempo de retomada!

Aliás, neste momento de comemoração em que mal dá para a gente se mexer – todos 
se espremem para tirar uma foto com a taça e com o boi – encontrei Evandro Cabo Verde, 
consultor coreográfico do Caprichoso. Dessa vez, ele quem “me etnografou”: “e aí, está 
feliz?”. Ao que respondi que estava. Acabara de trocar de posição: ao invés de observador 
participante eu agora era um participante observador (Wacquant, 2002). Em Parintins, 
diz-se que o boi é quem escolhe o torcedor, inclusive.

Para finalizar com meu companheiro de interpretações antropológicas densas, concluo 
que Geertz (2018, p. 156) estava correto mais uma vez: “[...] portanto, na autoria antropológica, 
como noutras coisas, tudo depende com quem se anda”. Andei com as pessoas certas desde 
a minha (difícil) infância.

4 Considerações Finais

O artigo apresentado objetivou refletir, por meio de processos autoetnográficos e 
etnográficos, aprendizados pessoais e sociais que se construíram em minhas experiências 
com outros sujeitos sociais no Boi-Bumbá Caprichoso e me constituíram como ser humano 
pesquisador ou pesquisador ser humano, não sei ao certo. Da descoberta das diferentes 
alteridades que, como uma samaumeira, dão robustez à festa, passando por processos 
de desalienações que permitiram descobrir como foi construído o embranquecimento do 
folguedo, em detrimento do indígena e do negro, ambos objetos de riso, não posso me 
furtar, sob risco de injustiça, de dar o devido crédito de reparação histórica que se inicia no 
bumbá azul e branco a partir de 2017.

Dessa forma, foi possível perceber que, como manifestação de cultura popular, os bumbás 
veiculam discursos que, quer queiram ou não, são educativos. Logo, é preciso se acautelar 
com as mensagens divulgadas por meio de toadas, de coreografias, das teatralizações e 
dos demais aspectos artísticos apresentados durante as três noites de Festival, para evitar 
estereotipias, caricaturizações e apropriações culturais. Nesse caminhar, há de se ter vigília 
constante sobre os três principais inimigos de Parintins, que tentam dela se apoderar: o 
capitalismo, o patriarcado e o colonialismo. Daí a opção pela interseccionalidade, pela 
decolonialidade e pelo feminismo negro como instrumentos de defesa contra estes inimigos 
que têm, infelizmente, o poder de corroer o Festival desde suas bases.

Que as lições aprendidas em diálogo com o leitor e a leitora possam se tornar fonte de 
novas reflexões, por meio destas ou de outras metodologias, de modo que novos estudos 
sejam construídos sobre o Festival ou outras festas populares brasileiras. O que não se pode, 
nunca mais, é deixar de empretecer essa linda manifestação da cultura, trazendo todos 
os demais grupos minorizados para fazer revolução popular: indígenas, LGBTQIAPN+, 



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

101

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

mulheres, pobres, pessoas com deficiência – somente a união pode nos instrumentalizar 
no caminho da revolução e da emancipação que dá ao povo o poder.

Referências

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen/Sueli Carneiro, 2019. (Coleção 
Feminismos Plurais).

ANDRADE, Luma Nogueira de. Travestis na escola: assujeitamento e resistência à ordem 
normativa. Rio de Janeiro: Metanoia, 2015.

BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón. 
Introdução: decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. In: BERNARDINO-COSTA, 
Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón (org.). Decolonialidade e 
pensamento afrodiaspórico. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2024. p. 9-26. (Coleção Cultura 
Negra e Identidades).

BRAGA, Sérgio Ivan Gil. Os bois-bumbás de Parintins. Rio de Janeiro; Manaus: Funarte; Edua, 
2002.

BRUM, Ceres Karam. A autoetnografia como processo formativo em Antropologia: deficiência, 
percepção e aprendizagem. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis: UFSC, v. 26, 
n. 1, p. 69-91, jan. 2024. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/
view/93927/55220. Acesso em: 1º jan. 2025.

CAVALCANTE, Ygor Olinto. Uma viva e permanente ameaça: resistências, rebeldias e fugas 
escravas no Amazonas provincial. Jundiaí: Paco Editorial, 2015.

CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro. Rivalidade e afeição: ritual e brincadeira no 
bumbá de Parintins. Manaus; Rio de Janeiro: EDUA; Autografia, 2022.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política 
do empoderamento. São Paulo: Boitempo, 2019.

CORRÊA, Lionela; CABO VERDE, Evandro; CARBINATTO, Michele. O Festival de Parintins e 
aspectos da Ginástica para Todos. Corpoconsciência, Cuiabá, v. 24, n. 1, p. 95-107, jan.-abr. 
2020. Disponível em: https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/corpoconsciencia/article/
view/9797/6854. Acesso em: 1º jan. 2025.

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016.

FEDERICI, Silvia. Democracia para quem? Ensaios de resistência. São Paulo: Boitempo, 2023.

FOURSHEY, Catherine Cymone; GONZALES, Rhonda; SAIDI, Christine. África Bantu: de 3500 
a.C. até o presente. Petrópolis: Vozes, 2019. (Coleção África e os africanos).

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2002.

GEERTZ, Clifford. O saber local: novos ensaios em antropologia interpretativa. 14. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2014. (Coleção Antropologia).

GEERTZ, Clifford. Obras e Vidas: o antropólogo como autor. Rio de Janeiro: UFRJ, 2018. 
(Coleção África e os africanos).

GONZALEZ, Lélia. Festas Populares no Brasil. São Paulo: Boitempo, 2024.

HOBSBAWN, Eric; RANGER, Terence. A invenção das tradições. São Paulo: Paz & Terra, 1997.

hooks, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. São Paulo: Elefante, 2020.

hooks, bell. Salvação: pessoas negras e o amor. São Paulo: Elefante, 2024.

KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

102

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

LIMA JÚNIOR, Josivaldo Bentes. “Mãe de Santo festeira”: Joana Galante, o boi, o santo e 
o pássaro em Manaus (1949-1970). In: SILVA, Adan Renê Pereira da; TENÓRIO, Adriano 
Magalhães; LIMA JÚNIOR, Josivaldo Bentes (org.). Festas, religiosidades e africanidades no 
Amazonas: saberes em diálogo. São Paulo: Dialética, 2023. p. 109-134.

LOURO, Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação: uma perspectiva pós-estruturalista. 
Petrópolis: Vozes, 2014.

LOURO, Guacira Lopes. Um corpo estranho: ensaios sobre sexualidade e teoria queer. 2. ed. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2015.

MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: algumas 
dimensões básicas. 2024. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; 
GROSFOGUEL, Ramón (org.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 2. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2024. p. 27-54. (Coleção Cultura Negra e Identidades).

MELO, Patrícia. O fim do silêncio: presença negra na Amazônia. Belém: Açaí, 2011.

MONTES, Maria Lúcia Aparecida. Introdução. In: BRAGA, Sérgio Ivan Gil. Os bois-bumbás de 
Parintins. Rio de Janeiro: Funarte; Manaus: Edua, 2002. p. 9-10.

MUNANGA, Kabengele. Origens africanas do Brasil contemporâneo: histórias, línguas, 
culturas e civilizações. São Paulo: Global, 2009.

NAKANOME, Ericky da Silva; SILVA, Adan Renê Pereira da. O indígena no imaginário alegórico 
dos bumbás de Parintins. Moringa, [s.l.], v. 10, n. 1, p. 49-66, jan.-jun. 2019. Disponível em: 
https://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/moringa/article/view/47950. Acesso em: 1º jan. 2025.

PINHEIRO, Bárbara Carine. Como ser um educador antirracista. São Paulo: Planeta, 2023.

REIS, Arthur César Ferreira. As origens de Parintins. Governo do Estado do Amazonas: 
Manaus, 1967.

RIBEIRO, Gabrielle Pauxis et al. O folclore dos bois-bumbás de Parintins: considerações sobre 
a dança como componente para o desenvolvimento integral de alunos da educação básica. São 
Paulo: Atena Editora, 2024.

SABAT, Ruth. Gênero e Sexualidade para consumo. In: LOURO, Guacira Lopes; FELIPE, Jane; 
GOELLNER, Silvana Vilodre (org.). Corpo, gênero e sexualidade: um debate contemporâneo 
na educação. 9. ed. Petrópolis: Vozes, 2023. p. 149-159.

SAUNIER, Tonzinho. Parintins: memória dos acontecimentos históricos. Manaus: Valer/Governo 
do Estado do Amazonas, 2003.

SILVA, Adan Renê Pereira da. Em resgate de africanidades amazônidas: análise de toadas 
do Festival Folclórico de Parintins. In: SILVA, Adan Renê Pereira da; TENÓRIO, Adriano 
Tenório; LIMA JÚNIOR, Josivaldo Bentes (org.). Festas, religiosidades e africanidades no 
Amazonas: saberes em diálogo. São Paulo: Dialética, 2023. p. 19-36.

SILVA, Adan Renê Pereira da; LOPES, Sinny. Enegrecendo o boi-bumbá de Parintins e 
descolonizando imaginários: na história, pela resistência. São Paulo: Devires, 2024.

SILVA, Marivaldo da. Produção artística e movimentos sociais: a questão do índio e do meio 
ambiente nos domínios da festa do boi-bumbá de Parintins. História da Arte, São Paulo, v. IV,  
n. 1, p. 230-240, 2008. Disponível em: https://www.ifch.unicamp.br/eha/atas/2008/DA%20
SILVA,%20Marivaldo%20Bentes%20-%20IVEHA.pdf. Acesso em: 1º jan. 2025.

SILVA, Rosângela Gomes da. A festa do boi-bumbá e a reprodução da cultura popular. 
Fragmentos de Cultura, Goiânia, v. 21, n. 4/6, abr./jun. 2011. Disponível em: https://seer.
pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/view/1884/1182. Acesso em: 1º jan. 2025.

TENÓRIO, Adriano Magalhães. A diversidade de elementos religiosos nos cultos de matrizes 
africanas em Manaus nas primeiras décadas do século XX. In: SILVA, Adan Renê Pereira da; 
TENÓRIO, Adriano Tenório; LIMA JÚNIOR, Josivaldo Bentes (org.). Festas, religiosidades e 
africanidades no Amazonas: saberes em diálogo. São Paulo: Dialética, 2023. p. 37-58.



Adan Renê Pereira da Silva e José Gil Vicente

Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: processos de descoberta no Boi Caprichoso

103

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025

VALENTIN, Andreas; CUNHA, Paulo Cunha. Vermelho: um pessoal Garantido. Rio de Janeiro:  
A. Valentin, 1998.

VERSANI, Daniela Beccaccia. Autoetnografia: uma alternativa conceitual. Letras de Hoje, 
Porto Alegre, v. 37, n. 4, dez. 2002. Disponível em: https://revistaseletronicas.pucrs.br/fale/article/
view/14258/9483. Acesso em: 1º jan. 2025.

WACQUANT, Loic. Corpo e Alma: nota etnográficas de um aprendiz de boxe. Rio de Janeiro: 

Delume Dumará, 2002.

Adan Renê Pereira da Silva
Pós-Doutorando pelo Programa de Pós-Graduação em Sociologia (PPGS) da Universidade Federal do 
Amazonas (UFAM). Professor Permanente do Programa de Pós-Graduação em Sociedade e Cultura na 
Amazônia (PPGSCA) e da Faculdade de Educação, todos na mesma instituição.
Endereço profissional: Av. General Rodrigo Octávio, n. 6.200, Coroado I, Câmpus Universitário Senador 
Arthur Virgílio Filho, Setor Norte, Bloco Rio Coari, Manaus, AM. CEP: 69080-900.
E-mail: adansilva.1@hotmail.com.
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0545-5712.

José Gil Vicente
Professor Permanente dos Programas de Pós-Graduação em Sociologia (PPGS) e do Sociedade e Cultura 
na Amazônia (PPGSCA). Doutor Professor Adjunto do Instituto de Ciências Exatas e Tecnologia da 
Universidade Federal do Amazonas. Pós-Doutor em Políticas Públicas e Governança na Educação pela 
Universidade Salgado de Oliveira, Niterói, RJ. Bolsista Capes (2014-2019). Doutor em Ciências Jurídicas e 
Sociais pelo Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Direito da Faculdade de Direito da UFF, Niterói, RJ, 
em 2021. Doutor em Ciências da Educação pela Università di Roma Tor Vergata, Itália (2014), com período 
cotutela na Universidad de Granada – Espanha, bolsista-Scuola di Dottorato di Roma.Itália. Mestre em 
Ciência Política e Relações Internacionais (2012). Mestre em Antropologia, Criminologia Aplicada e Análise 
Forense pela Pontificia Universitá Cattolica di Roma, Itália (2013), bolsista EUROPA 2010, respectivamente. 
Especialista em Organização e Gestão de Serviços Sócio Sanitários em Contextos Diferenciados pela 
Faculdade de Sociologia da Università di Bologna, Itália (2009). Graduado (licenciado) em Pedagogia e 
Psicologia pela Universidade Pedagógica de Moçambique (2007). 
Endereço profissional: Rua Nossa Senhora do Rosário, n. 3.863, Bairro Tiradentes, Itacoatiara, AM.  
CEP: 69103-128.
E-mail:jgilvicente@ufam.edu.br
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2062-3435.

Como referenciar este artigo:

SILVA, Adan Renê Pereira da; VICENTE, José Gil Vicente. Um Bumbá, Múltiplos Sentidos: 
processos de descoberta no Boi Caprichoso. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis,  
v. 27, n. 2, e104856, p. 86-103, maio de 2025.


