
315

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

Patrimônio cultural, memória social

e políticas públicas:

agentes étnicos formativos

Agenor José Teixeira Pinto Farias
Professor da Faculdade de Ciências Sociais no Centro de Ciências Humanas

– CCH, da PUC-Campinas, Brasil



316

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

Resumo: Neste artigo, destaco a ênfase dada à construção da categoria etnia como
operadora de visões de mundo, de cosmologias particularizadas. Nessa condição,
os conceitos de Patrimônio Cultural e Memória Social se cruzam. Procuro estabelecer
a relação entre a cultura material e as diferentes cosmologias ameríndias. A
oralidade se destaca na medida em que é parte constitutiva dos saberes ameríndios
com suas narrativas. A contribuição da categoria – patrimônio imaterial, diz respeito
a uma multivocalidade relativa ao conceito de cultura. O patrimônio cultural pode
ser pensado em campos etnográficos específicos e assume sua referência a partir
do ponto de vista do outro nativo. O patrimônio cultural pode indicar também, em
suas variadas representações, diferentes formas de autoconsciência cultural.

Palavras-chave: Patrimônio Cultural, Etnicidade, Políticas Públicas

Abstract: In this article I detached the emphasis given to the construction of the
ethnicity while operative agency of visions of world, of distinguished cosmology.
In this condition the concepts of Cultural Patrimony, or Cultural Heritage, and
Social Memory are related. I look for the relation between the material culture
and the Amerindians cosmology. The oral tradition is detached as it is part essential
of the ethnic knowledge. The contribution of the category – ‘incorporeal patrimony’,
is related to multidirectional aspects of the culture concept. The ‘cultural patrimony’
can be thought about specific ethnographic fields and assumes its reference from
the other point of view, from the native performance. More than a signal to be
applied to differentiate the ethnic groups, ‘cultural patrimony’ also denotes, in its
varied representations, distinct modes of consciousness cultural.

Keywords: Cultural Patrimony, Ethnicity, Public Politics



317

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

Este artigo é parte de um trabalho que se desenvolve no grupo
de pesquisa “Laboratório de Etnologia e Antropologia Social
(LET)” junto ao núcleo de pesquisa e extensão – NUPEX – da

PUC-Campinas. Em um primeiro momento, nossa linha de pesquisa
propõe a construção de uma releitura teórica, acompanhada de uma
revisão bibliográfica, a respeito da distribuição espacial das popula-
ções indígenas no território brasileiro (Farias,e Miñarro, D. 2002, Farias,
2003). Para essa releitura do espaçamento étnico, propusemos a
presença de princípios cosmológicos próprios dos sistemas nativos de
conhecimento na América do Sul, que, por essa via, não são pautados
por critérios eurocêntricos (Farias 1996). Como é próprio de um tra-
balho nessa área de pesquisa, procuramos contribuir com a constru-
ção de perspectivas comparativas a serem realizadas com outras
macroregiões etnográficas que tenham também focado esta questão.

Uma primeira apresentação dos pontos que apresento neste arti-
go foi feita no GT “Patrimônio e Cultura: processos de politização,
mercantilização e construção de identidades”, realizado durante a VI
Reunião de Antropologia do Mercosul, em Montevido, Uruguai (2005).
Sou grato às coordenadoras Alicia N. G. Castells e Monica Beatriz
Rotman pela oportunidade da veiculação destas idéias, assim como
agradeço as sugestões e críticas que tive oportunidade de debater com
diferentes colegas presentes no Congresso.

Como tem sido apresentado pelos estudos atuais de etnologia
brasileira, e de acordo com trabalhos anteriores (Farias, 1990, 1996,
2003), temos visto que, entre os variados critérios para uma leitura
etnológica atualizada sobre as populações nativas na América do Sul -
doravante denominadas genericamente por ameríndias quando não
referidas especificamente por seu etnônimo, se destacam a indistinção
cosmológica dos domínios sociedade, natureza e cultura, assim como
o reflexo direto desta indistinção que se apresenta também por meio



318

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

de uma práxis de sociabilidade decorrente do fato de que os seres que
compõem tais domínios – social, natural e cultural, são parte de um
mesmo campo de relações. Nesta direção acompanho teoricamente
outros estudos da etnologia sul-americana, entre os quais destaco, pela
sua importância e originalidade, Reichel Dolmatoff, 1986, Descola,
1986; e Gallois, 1988.

Ainda com relação aos trabalhos que vimos desenvolvendo no
LET, especificamente com relação a esta linha de pesquisa, cabe des-
tacar a construção do que tenho chamado de operadores cosmológicos
nativos. Trata-se, em particular, dos pares de oposições inclui/excluir,
expandir/refluir, performance/instantaneidade. Para tanto tenho
tomado como base de referência etnográfica os trabalhos realizados
entre as aldeias da etnia Akwen Xerente, falantes Jê, localizados no
estado de Tocantins, nas reservas demarcadas Funil e Área Xerente.

Cabe realçar que as aldeias Xerente se encontram próximas da
capital do estado de Tocantins, Palmas. Este é um fato relevante e que
não deve ser desconsiderado por aqueles que pretendem desenvolver
seus estudos junto a estes ameríndios. (Farias, 1990, 1992, 1998, Baroni,
2005).

Um vetor que considero responsável pela construção integrativa
dos diferentes temas que estão abordados neste artigo é o estudo sobre
a etnicidade. Destaco a ênfase em seu alcance teórico que diz respeito
à construção da categoria etnia como operadora de visões de mundo,
de cosmologias particularizadas. É nessa condição que os conceitos de
Patrimônio Cultural e Memória Social – Étnica – se intercruzam.

Por essa via, procuro estabelecer uma relação entre a cultura
material e as diferentes cosmologias ameríndias. A oralidade se desta-
ca na medida em que é parte constitutiva dos saberes ameríndios com
suas narrativas. É parte integrante das dinâmicas envolvidas também
com a construção dos diferentes artefatos materiais e demais bens
imateriais que irão compor o patrimônio cultural. Para tanto, os
conceitos de Patrimônio e Memória devem ser vistos mais amplamen-
te como categorias organizadoras do pensamento étnico.

Patrimônio é um conceito usado com certa freqüência, o que torna
difícil estabelecer seus limites qualificativos. Do ponto de vista da
modernidade ocidental, o conceito de patrimônio muitas vezes se



319

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

confunde com o conceito de propriedade. Quero destacar a proposição
de Gonçalves (2003, 2005) na medida em que este autor sugere que a
categoria patrimônio se aproxima da condição de um fato social total,
tal como nos termos clássicos apontados por Marcel Mauss. Tais fatos
sociais totais têm uma natureza simultânea em diferentes ordens
políticas, econômicas, morais, religiosas, mágicas, estéticas,
psicológicas ou fisiológicas. Mesmo na perspectiva do mundo ociden-
tal, da observação sobre o modo como vem sendo trabalhada a categoria
patrimônio, podemos notar os seus inúmeros recortes, todos eles
constitutivos da complexidade que envolve sua conceituação prática e
teórica. Seja pelo seu viés especificamente arquitetônico, ou histórico,
ou turístico, ou genético, quanto pela sua dimensão mais amplamente
cultural. Podemos perceber a vitalidade dessa aproximação na medida
em que estabelecermos que, ao tratar com a categoria patrimônio
cultural, estaremos diante de um fato social total assumindo todas as
decorrências advindas desta percepção.

Patrimônio, tal como visto por essa denotação teórica, se apresen-
ta como uma verdadeira extensão de seus produtores, sendo parte
indissociável das totalidades que transcendem os indivíduos, e, como
tal, estou sugerindo ser uma fonte expressiva para as cosmologias
ameríndias. Neste sentido, é preciso considerar a distinção: patrimônio
material e patrimônio imaterial ou intangível. Este último pode ser
entendido como todo o complexo que envolve as práticas rituais, suas
festas, músicas e danças, as distintas prescrições da medicina nativa,
culinárias específicas, adornos corporais e seus condicionamentos espe-
ciais de uso, entre tantas outras formas particulares, abstratas e imateriais
de expressão cultural. Como o termo sugere, a intangibilidade pode ser
constituída por uma ênfase que recaia menos nos aspectos materiais e
mais no aspecto simbólico, ideal e valorativo, inseridos em um ambiente
cosmológico particular.

A originalidade da contribuição desta categoria – patrimônio
imaterial, diz respeito também a uma multivocalidade relativa ao
conceito de cultura. A categoria patrimônio pode, por essa via, vir a
ser pensada em campos etnográficos específicos, assumindo, assim,
uma referência a partir do ponto de vista do outro nativo. Mais do que
um sinal diacrítico a diferenciar os diferentes grupos étnicos, a categoria



320

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

patrimônio pode indicar também, em suas variadas representações,
diferentes formas de autoconsciência cultural.

Por meio desta categoria é possível estabelecer uma relação
entre o campo identificado pela natureza e seus usos materializados
pelas sociedades. Também podemos estabelecer as relações a partir
das categorias de pensamento, representadas pela cultura, na medida
em que os operadores cosmológicos se apresentam como processos
inscritos na cultura material de modo a permitir o entendimento sobre
como atuam mais amplamente nas etnias ameríndias. Tais operado-
res cosmológicos se destacam como chaves para a compreensão
interpretativa das suas organizações, suas visões de mundo e suas
políticas de relacionamento interétnico. Por essa via, procuramos
abandonar os critérios eurocêntricos como inspiração heurística para
a compreensão, a proposição e a constituição do patrimônio junto a
estas etnias. Procuramos afastar o conceito de patrimônio de sua
marcação ocidental e moderna, sobretudo.

Os bens produzidos pelas diferentes etnias nem sempre estão
separados daqueles que são os seus produtores, o que abre um amplo
caminho para pesquisas de campo, em especial para uma etnografia
ameríndia. A categoria patrimônio, como um fato social total, como
vimos, deverá nos distanciar da visão pragmática e utilitária que, por
vezes, é excessivamente atribuída aos bens que se constituem na
categoria patrimônio, em especial quando são constituídos pela via do
tombamento monumental e histórico.

Uma premissa adotada neste trabalho é que os seres humanos
usam seus símbolos não só para representar e comunicar, mas, tam-
bém, para agir. Nesta direção, devemos ampliar o estudo sobre as
diferentes etnografias que tenham como foco as diferentes etnias
ameríndias. Isto porque, desse modo, vamos destacar a categoria
patrimônio cultural como sendo um veículo para a representação de
idéias abstratas e, implicitamente, uma agência formativa das identi-
dades étnicas.

A distinção entre patrimônio material e imaterial não se trata de
uma matéria pacífica. Usando um exemplo clássico em antropologia,
trata-se de distinguir entre a água mineral e a água benta. Exige um



321

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

esforço interpretativo, uma conduta analítica rigorosa e uma segura
consistência teórica. Inclui, portanto, a produção de um material
reflexivo. É preciso também considerar o debate em torno das práticas
voltadas para as políticas públicas que estão inseridas nesta temática.

Neste artigo, pretendo remeter para uma discussão sobre a
Memória, não só aquela individualizada e recursiva, própria do pro-
cesso de individuação e da autoconstrução referenciada dos indivídu-
os na modernidade, impactada pelo sistema mundial, mas, também,
à dimensão institucional desta memória. Neste sentido,
metodologicamente, este artigo trata de buscar os meios pelos quais a
memória, acima de tudo, organiza uma totalidade significativa como
memória coletiva. É preciso estar atento também aos mecanismos
representados por um reinventar das tradições que, rotineiramente,
são realizados pelos produtores de uma memória coletiva.

A discussão da categoria patrimônio cultural deve ter, entre suas
fontes referenciais, o Decreto Lei 3551, de 2000, que instituiu no Brasil
o registro de bens culturais de natureza imaterial. Com relação a este
Decreto é relevante acompanhar as propostas em curso que pretendem
compreender as realizações do Instituto do Patrimônio Histórico
Artístico Nacional, IPHAN, na área do patrimônio intangível de modo
a reconhecer uma associação com o desenvolvimento das ações do
Centro Nacional do Folclore e Cultura Popular nesta mesma área.

Nessa direção, duas dimensões do comportamento humano se
destacam. A primeira que se apresenta materializada nos artefatos
manufaturados. Uma ação técnica, portanto, e que é empreendida sobre
uma base material. Outra é a dimensão simbólica, representativa de
um sistema de pensamento. Pinturas corporais (Silva e Farias 1992,
Farias 1998) e demais padrões ornamentais das diferentes figuras são
representadas nas peças manufaturadas e artesanais nativas, e podem
se caracterizar enquanto emblemas de identidade étnica (Vidal 1992).
Os artefatos, assim como as diferenciadas representações gráficas, se
apresentam como formas próprias que as diferentes etnias encontram
para produzir um pensamento sobre si mesmas, tanto em relação ao
seu particular universo endocosmológico quanto em relação ao novo



322

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

mundo envolvente. Os englobamentos resultantes desse processo serão
objeto de outro artigo a ser apresentado.

Neste momento, vamos perguntar até que ponto os traços que
são pautados como próprios de um determinado artefato podem ser
considerados diacríticos? Para alcançar uma resposta, temos que nos
acercar de informações etnográficas.

Será preciso avançar cada vez mais na descoberta sobre o quanto
estão espaçados determinados traços simbólicos, como por exemplo,
padrões específicos de desenho, texturas de determinadas pinturas
cerâmicas, formas geométricas resultantes de práticas específicas nos
diferentes trançados. É preciso avançar também no desenvolvimento
dos estudos sobre as diferentes técnicas produtoras dos artefatos étni-
cos ameríndios, de modo a correlacionar, interpretar e reagrupar as
diferentes produções sempre tomando como parâmetros os operadores
cosmológicos próprios das etnias relacionadas.

Tudo isso a partir de uma metodologia apropriada a ser aplicada
de modo a considerar que existem questões que são relativas a desen-
volvimentos históricos únicos. Nesse sentido, devemos observar as
mudanças que são decorrentes de um contato das diferentes etnias
ameríndias com a sociedade ocidental local, regional, nacional, e glo-
bal. Por essa via, a comercialização do artesanato se apresenta como um
importante fator constitutivo desse processo. O contato interétnico pode
representar tanto um estímulo para o desenvolvimento das técnicas
tradicionais, numa busca de reafirmação das identidades, quanto pode
representar uma criativa manipulação simbólica voltada para ganhos
materiais e imateriais específicos. Cabe perguntar: quanto da produção
técnica e material das diferentes etnias nativas se insere nas categorias
resistência?. Mudança?. Cooptação?. Desenvolvimento?.

La Paz, na Bolívia, Otavalo, no Equador, Pisac, no Peru e
Chichicastenango na Guatemala, são exemplos evidentes do potenci-
al turístico dos produtos artesanais das populações nativas da américa
o Sul e da Mesoámerica do Sul. Mais que isso, são provas vivas da
potencialidade desta produção na medida em que mantêm vivo um
vasto campo patrimonial próprio e são atestados de vitalidade das
identidades étnicas específicas.



323

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

A importância comercial do conjunto dos bonecos quitapenas,
por exemplo, se encontra tanto no seu fator de mercado e circulação
de bens quanto no reforço e na manutenção da tradição oral das etnias
quiche e kakchiquel, que são as mais numerosas dentre as tantas etnias
nativas que se encontram representadas em território guatemalteco.
Do mesmo modo, a feira de Pizac que, a par de se realizar em um
importante complexo arqueológico e imprimir vitalidade a este
patrimônio histórico e monumental, é fator relevante da disseminação
e permanência da língua quíchua, seja nas orações que antecedem as
práticas mercantis seja, inclusive, no seu uso absolutamente sincrético
durante as missas dominicais.

Em La Paz, a importância do chamado Mercado das Bruxas é
prova viva da permanência e da reprodução do patrimônio imaterial
Aymara. Neste local, as verdadeiras mercadorias em oferta são os
benefícios advindos das poções, ervas e sementes com suas fórmulas e
os seus mais variados efeitos mágicos. É disso que trata este comércio
secular. A manutenção e a vitalidade do patrimônio imaterial se
realizam também por meio de um sistema de trocas em Otavalo, pró-
ximo a Quito no Equador, uma vez que nesta cidade acontece aquele
que talvez seja o maior mercado de produtos indígenas da América do
Sul. Diferentes modelos de roupas, com seus variados processos de
produção artesanal, diferentes tipos de instrumentos musicais,
sementes, comidas e especiarias diversificadas, são provas vivas desta
potencialidade que o recurso ao patrimônio cultural, seja material ou
intangível, confere à permanência e à revitalização das identidades
étnicas.  Todo o processo de produção artesanal, desde a coleta de
matéria-prima até a venda do produto final é uma atividade que deve
ser controlada pelos produtores e faz parte de um sistema peculiar
que inclui o turista na categoria consumidor.

Propositalmente, estaremos nesse momento deixando de lado uma
análise sobre os efeitos das ações especuladoras das indústrias de
exploração da mais valia no comércio do artesanato ameríndio, sejam
estas indústrias de exploração privadas, religiosas, oficiais, estatais, se-
jam das organizações não governamentais. Existem peças de artesana-
to com características de uso doméstico, artesanato de uso religioso e
aquele tipo de artesanato que se destina ao uso exclusivo das comuni-



324

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

dades que os produzem. Normalmente estas peças de uso cotidiano são
artefatos sem muitos detalhes extras de adornamento ou de colorido
vibrante. Muitos artefatos podem também ser feitos por encomenda
seja para colecionadores, museus, entre outros órgãos oficiais ou não,
para efeito dos mais variados tipos de  exposições.

É preciso considerar, nessa discussão sobre o patrimônio cultural
ameríndio que o consumo é parte de um fenômeno típico da experiência
social da modernidade. O consumo não se enquadra de maneira
limitada como uma necessidade a ser satisfeita pragmaticamente
apenas. A análise desse fenômeno, o consumo de artefatos produzidos
pelas populações ameríndias, deve se afastar das explicações de cunho
determinista. Antes, propomos supor o consumo como parte da esfera
cultural. Simbólico, portanto.

“os bens de consumo definitivamente não são meras mensagens, eles
constituem o próprio sistema. Tire-os da interação humana e você
desmantela tudo.” Douglas; Isherwood,2004)

Podemos notar uma relação de continuidade entre estes pólos de
articulação do consumo. Trata-se de uma relação de emblematização
inclusa na opção de consumo por um turista consumidor de um objeto
ameríndio.

“...existe um papel inteiramente passivo na construção cultural que a
cultura popular, no cenário de homogeneização global, parece
sugerir...uma combinação de diversidade, interconexão e inovação no
contexto dos relacionamentos globais centro-periferia!” (1992:41, 46).

O impacto do turismo tem sido cada vez mais estudado, e seu
maior estímulo é econômico, pois o dinheiro trazido pelo turista gera
um incremento na economia local mediante um efeito multiplicador.
Os resultados econômicos do turismo se dão sobre as indústrias de
ofícios locais.Merecem uma atenção especial aqueles que incidem
particularmente sobre os mercados de produtos ameríndios. A jorna-
da turística envolve os “souvenires” que são parte das “memórias de
experiência” e são materializadas enquanto evidências tangíveis da
viagem que o turista empreendeu e divide com a família e sua
comunidade de relacionamento ao retornar ao seu local de origem.

Os turistas levam uma bagagem acumulada em suas histórias de
vida. A interação desta bagagem com a opção para o consumo de objetos



325

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

ameríndios é passível de observação antropológica na medida em que
a observação participante permite, por meio da relação dialógica, uma
reflexão sobre esse fluxo intercultural. Para tanto há que se ampliar a
ressonância das pesquisas voltadas para o entendimento sobre as
decorrências das múltiplas formas de contato que, cada vez mais, as
populações ameríndias estão a estabelecer com a sociedade que as
envolve, nos seus diferentes níveis:  local, regional, nacional e global.
Inclusive, uma das tradições dos estudos da Antropologia brasileira,
qual seja, a fricção interétnica e seus desdobramentos práticos, teóricos
e políticos.

O entendimento da categoria patrimônio passa pelo conceito
antropológico de cultura. Nesses termos, se abre uma perspectiva
metodológica que se fundamenta nas categorias eidos e ethos para a
sua análise (Bateson, 1967). Compreendido o conceito da categoria
patrimônio por essa direção, temos inserido um sistema de conheci-
mento e uma visão de mundo que denotam um socio-cultural auto-
identificado como étnico e, portanto, manipulador de uma identidade
especificada.

Uma vez delimitado o grupo étnico, este traz consigo uma ex-
pressão cognitiva, sensorial e emocional, construída de modo a se tornar
uma expressividade racionalizada dessa determinada visão de mundo
e desse sistema de conhecimento específico. Enquanto sistema
simbólico, a cultura opera com a construção de significados pelos
sujeitos que são atores e também autores sociais de modo que, para se
constituir enquanto comunicação, a cultura, por meio desses agentes,
deve construir de maneira associada não somente conteúdo, mas,
também uma expressividade.

Nessa direção, o campo cultural no qual se inscreve a categoria
artefato material, ganha destaque o par que conjuga a uma ética a sua
estética. Os artefatos ameríndios, vistos desta maneira, trazem consigo
um corpo de elementos eidológicos e ethológicos sobre os quais se
assenta a sua compreensão. Assim, se conjugam eidos e ethos

associadamente com o par ética e estética, e, isto se dá em razão de
serem elementos constituintes das representações expressivas  da
cultura material, tal como esta é produzida por grupos auto-identifi-
cados pela referência étnica. Dessa maneira nas diferentes técnicas



326

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

inscritas nos produtos manufaturados, podem ser encontrados tanto
uma reprodução quanto uma gênese da ação criativa e revitalizadora.
Ou seja, informam tanto para a permanência, quanto para a
transformação das identidades étnicas.

Daí a importância das cosmologias ameríndias serem focadas
também pela produção de suas expressões materiais e não se restrin-
girem heurísticamente a um campo de reflexão filosófica. Dada a
condição de ser a categoria patrimônio – fato social total –  por uma de
suas vias uma categoria de pensamento, este vem representado nos
diferentes acervos e é um agente construtor das identidades e das
referências simbólicas, seja para os grupos que denominaremos
produtores seja pelos grupos de receptores. Neste processo, o
patrimônio envolve uma ampla dinâmica pautada permanentemente
pela operação de sinais diacríticos.

Cabe destacar que as manifestações e os produtos advindos da
cultura material dos povos ameríndios têm sido objeto de atenção desde
os primeiros momentos da chegada e colonização, pelos cronistas,
viajantes e posteriormente pelos numerosos estudiosos que, por meio
das expedições artísticas e das expedições científicas, nunca deixaram
de registrar essa imensa variabilidade. É conhecida a insistente
ocorrência nessa produção que se manifesta não só nos diferentes
objetos utilitários e rituais, mas, também, no próprio corpo humano
como, por exemplo, na pintura corporal. Representa por diferentes
motivos uma importante iconografia.

Os estudos sobre este campo do conhecimento tiveram um in-
cremento a partir das décadas de 60 e 70 do século passado, o que
propiciou uma revisão metodológica e uma maior abrangência teórica
a respeito da pesquisa, conservação e restauro do vasto material que
se encontra disperso pelos diferentes museus do Brasil e do mundo. É
de se destacar ainda que no meio urbano nacional, a chamada questão
indígena, freqüentemente é retomada de modo a se configurar como
um campo de interesse em especial na educação. Sobretudo entre as
crianças e os jovens, a necessidade urgente de aprimoramento do
processo educacional tem gerado uma preocupação em formar uma



327

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

visão mais atualizada sobre estas populações nos diferentes materiais
de recursos de apoio didático e pedagógico.

De uma maneira abrangente, os artefatos materiais dos povos
nativos podem atingir níveis de alta sofisticação estética, como temos
exemplificado em determinados padrões de pintura corporal (Vidal,
2002). Em trabalho realizado junto à etnia Xerente (Farias, 1990, Silva
e Farias 2002), pudemos demonstrar de que maneira o conhecimento
etnológico pode ser atualizado mediante o levantamento das técnicas,
padrões e diferentes usos da pintura corporal. Na percepção dos sujeitos
Xerente, a referência materializada pela pintura corporal (ética e
estética) é um indicativo de sua localização nos inúmeros grupos sociais
especificados e distribuídos por entre as metades exogâmicas, pelos
clãs patrilineares e por entre as diferentes associações cerimoniais e
ritualísticas (eidos e ethos).

Por meio dos tons vermelho, preto e branco, cores básicas da
ornamentação corporal Xerente, e também com a utilização de dois
padrões básicos, o círculo e a linha, as inúmeras especificidades deste
complexo sistema sócio cultural podem ser lidas, sentidas e compre-
endidas (id, 1990, 2002). Nesta direção, foi possível arregimentar os
saberes relativos aos ciclos de vida, relacionados aos diferentes ritos
assim como as suas múltiplas significações. Pudemos observar e estudar
as ordenações seqüenciais dadas pelo sistema de classes de idade, pela
composição e distribuição cerimonial presente nos ritos de nomeação
tanto masculina quanto feminina.

 Entre outros exemplos que nos remetem a conhecer essa com-
plexidade e representam o alcance do campo de estudo sobre a cate-
goria patrimônio com o enfoque aqui proposto, temos o registro da
arte kusiwa, pintura corporal e arte gráfica waiãpi, que foi decretado
como bem cultural de natureza imaterial nos termos do Decreto 3.551,
de 4 de agosto de 2000. Como é sabido, em dezembro deste mesmo
ano, 2000, foi conferido o título de “Patrimônio cultural do Brasil” à
arte kusiwa, que desta maneira se tornou o primeiro bem cultural
ameríndio a ser registrado no Livro dos Saberes do patrimônio imaterial
do IPHAN.



328

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

A criação de instrumentos de preservação de bens de natureza
processual e dinâmica, inscritas nas diferentes técnicas e conhecimen-
tos envolvidos na produção dos diferentes artefatos, indica, por
diferentes caminhos, os saberes próprios dos sistemas culturais. O
acesso global a esta forma de arte se dá por meio do reconhecimento
da existência de uma associada conjugação de um eidos e de um ethos,
de uma ética e de uma estética. Pode ser percebida mediante o estudo
sistematizado dos diferentes artefatos.

Para efeito de uma pequena demonstração, cito um trecho do
certificado referente ao decreto supra:

O sistema kusiwa opera como um catalisador para a expressão de
conhecimentos e práticas que envolvem desde relações sociais, crenças
religiosas e tecnologias até valores estéticos e morais [....] lhes permite
agir sobre múltiplas dimensões do mundo: sobre o visível e o invisível,
sobre o concreto e sobre o mundo ideal. Não se trata de um saber abstrato
e sim de uma prática que é permanentemente interativa, viva e dinâmica.
[...] se expressa em desenhos e pinturas de corpos e objetos a partir de
um repertório definido de padrões gráficos e suas variantes que
representam de forma sintética e abstrata partes do corpo ou da
ornamentação de animais como sucuris, jibóias, onças, jabotis, peixes,
borboletas; e objetos como limas de ferro e bordunas. (Processo
administrativo IPHAN nº 01450.000678/2002-27).

A par da conotação temporal, que é percebida mediante a correta e
sistemática prática de documentação referente ao período da produção
e coleta dos artefatos, é preciso avançar na discussão voltada para as
políticas de preservação e difusão do patrimônio intangível, resgatando
sua percepção como registro denotativo de sua inscrição no presente.
Tanto a diversidade quanto as especificidades contemporâneas do
patrimônio intangível, e não a sua condição de registro histórico, é que
permitirá a participação igualitária das diferentes etnias ameríndias na
construção de uma política pública cultural consistente na área de
preservação do patrimônio cultural, tanto nas suas expressões materiais
quanto naquelas denominadas intangíveis.

Se partirmos de uma ciência do concreto (Lévi-Srauss 1976),
muitas vezes perceberemos que os conceitos abstratos encontram
expressão em representações figurativas e, por essa via, grafam o
indizível, tornam visível o que é latente ou que está de certo modo
subjacente ao cotidiano. Cabe lembrar ainda os estudos de Munn



329

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

(1973) junto aos Walbiri na Austrália Central. A autora demonstrou
que o sistema gráfico inscrito nos diferentes artefatos era um veículo
informativo de um campo semântico e não isoladamente estilístico.
Mostrou que, por meio do código gráfico, podemos entender, por
exemplo, a estrutura totêmica Walbiri. A análise dos grafismos em
geral nos leva à interpretação de uma estrutura de representações de
um sistema simbólico sócio-cultural.

Nos sistemas rituais, por exemplo, tudo é simbólico. Conforme
Ribeiro (1986), os instrumentos musicais usados nos ritos assim como
os materiais usados para a sua confecção, as diferentes técnicas usa-
das, os artesãos envolvidos e o próprio som produzido pelo instru-
mento, formatam uma teia de significados. Na clássica definição de
Turner (1977), os rituais são seqüências que envolvem gestos, pala-
vras e objetos. Nesse sentido mais amplo é que se encontram as teias
de significados inscritas nos diferentes objetos. Daí a importância de
que as diferentes políticas voltadas para a preservação do patrimônio
dêem conta tanto do seu caráter físico, próprio do objeto, quanto do
seu caráter imaterial, próprio de sua condição expressiva de um saber
imemorial.

O estudo sobre patrimônio formula uma política para a sua pre-
servação que, além de sua importância intrínseca, se revela também
importante fonte de informação sobre o relacionamento do grupo
produtor com o meio ambiente natural. Assim, as diferentes técnicas
e os produtos usados na confecção dos artefatos materiais retratam o
uso de materiais vegetais, minerais e animais que são importantes
pistas na direção de um conhecimento sobre a sustentabilidade e uso
dos recursos naturais em diferentes biomas.

O aspecto ritualístico inscrito em diferentes peças de cultura
material também possui grande importância metodológica. Como
vimos, todos os objetos rituais estão inseridos na carga simbólica
inerente a estas práticas e, por esta via, são importantes formas de
registro das visões de mundo diferenciadas e particulares das etnias
que os produzem. Várias práticas rituais são entrelaçadas com os
componentes técnicos inerentes à produção destes materiais e, por-
tanto, esses processos tecnológicos devem ser considerados portado-
res desta dupla dimensão, extensivamente.



330

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

De uma maneira associada à sua materialidade, se encontram
também as informações sobre os efeitos que as ações realizadas por
meio destes artefatos produzem, dada sua condição de uso ritual. Para
tanto, a par de uma descrição minuciosa do processo de produção e
dos materiais envolvidos, há que se obter o maior número possível de
informações referentes à descrição dos ritos e cerimoniais envolvidos.

Isto nos remete ao processo relacionado com a construção da
memória. Uma inspiração para este estudo se encontra na construção
de Lévi-Strauss sobre a noção de “corpus barroco”:

Ao mesmo tempo em que surgiam estes problemas (relações de
colonização e conflito entre a província de Quebec e os nativos da
Columbia Britânica), assistimos ao nascimento de uma nova literatura
mitológica, de que os nativos são autores ou iniciadores, e que, valida
reivindicações econômicas, políticas ou territoriais.... chamaremos esse
corpus em formação de “barroco”, sem pôr em tal designação nenhum
matiz pejorativo, mas seguindo o uso dos historiadores, que designam
assim uma parte cujos objetivos são o movimento e a expressão. (Lévi-
Strauss, 1986:150)

Uma ordem social é, ao mesmo tempo, construída e referenciada
a cada instante. Ao mesmo tempo em que responde a um apelo da
“tradição”, constrói-se criativamente de uma maneira repensada e por
vezes reelaborada. Lévi-Strauss (id: 152-153) mostrou quatro
características deste tipo de construção: uma história composta por
mitos já existentes, embora com detalhes empobrecidos; uma presen-
ça marcante da repetição com o emprego do mesmo tipo de evento
por várias vezes seguidas; uma certa fuga da precisão, em que as
personagens e os fatos não se mostram exatamente verossímeis e,
finalmente, um formato cíclico, em que o fim do evento coincide com
o início do relato.

Nesse sentido, a emergência da tradição se dá no contexto das
categorizações e estas se traduzem em uma construção seletiva com
relação às influências e intenções estrangeiras. Desse modo, as ações
concretizadas transitam, concomitantemente, por entre as iniciativas
individuais imersas em circunstâncias bastante efêmeras e as respos-
tas adequadas às tradições. Estas, inventadas ou repetidas numa
dimensão histórica, são equalizadas ao momento político, econômico
e social mais amplo. Nos termos que vimos propondo para o estudo



331

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

dessa questão, destaco o operador cosmológico referente ao par
performance/instantaneidade (Farias 1996).

Aponto esta perspectiva para o envolvimento do processo de
construção e desenvolvimento da memória nas cosmologias
ameríndias, justamente porque esse procedimento permite realçar um
entrelaçamento da diacronia numa ordem sincrônica. Para a
compreensão desse processo estamos diante de um habitus :

Through the habitus, the structure which has produced it governs
practice, not by the processes of a mechanical determinism, but through
the mediation of the orientations and limits it assigns to the habitus’s
operations of invention. (Bourdieu, P. 1977: 95)

Consideramos que essa realização se dá no sentido de que a expres-
são de uma tradição, em termos propriamente históricos, se concretiza
mediante uma produção cuja prática regula as improvisações e canaliza
as transformações criativas para os termos dessa dada tradição.  A
realização desse processo supõe o conhecimento de um passado que,
basicamente, os ameríndios contam sobre si mesmos. Uma distinção
“nossa história” / “vossa história” é demarcada e esta reconstituição deve
conter uma dimensão relativa sobre o processo nativo de seleção e escolha
dos fatos rememorados. Vansina (1985) indicou que, ao se pretender
reconstituir um passado registrado por via oral, devem também ser
priorizadas as tradições da sociedade que o retém.

Althought much can be learned from a study of performance, still the
historian needs to know more about the tradition it expresses...Hence
different performances of the same tradition must be compared to assess
the variability of their message. (Vansina, J. 1985: 48)

O reconhecimento sobre o patrimônio cultural que toma como
referência as produções ameríndias precisa estar atento e considerar
esta dupla direção. A oralidade, como sabemos, é um importante vetor
para a sedimentação dos saberes próprios e originários destas
populações.

Os registros relatados por via oral, por exemplo, passam por um
sistema autóctone seletivo e depurador, no que diz respeito à sua
dimensão de veracidade. Por se tratar de um tipo de narrativa, as
formulações orais estão sujeitas a modos particulares de construção,
composição e mesmo de entendimento.



332

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

Os relatos orais contêm componentes internos individualizantes:
o narrador, sua inserção especificamente determinada no campo soci-
al, estratégias próprias que sejam resultantes do momento circuns-
tancial da narrativa. Trata-se de um processo seletivo sobre as infor-
mações postas em circulação e, para tanto, é preciso que seja conside-
rada uma prática interpretativa e performática de maneira
concomitante à prática narrativa. Todas estas dimensões são partes
integrativas, cada uma à sua maneira, do patrimônio cultural
ameríndio. Essas dinâmicas a serem consideradas explicitam um sen-
tido específico, assim como promovem a inteligibilidade da categoria
patrimônio cultural no contexto ameríndio.

Vejamos um exemplo tomado da etnografia A´wen Xavante.
Grahan (1986, 1990) mostra como estes criam um conhecimento-
patrimônio intangível- também baseado em instâncias discursivas: o
uso das vocalizações diferenciadas nos diferentes tipos de fala. A nar-
rativa dos sonhos, tal como realizada no pátio das aldeias pelos ho-
mens mais velhos, subentende uma performance que envolve combi-
nados meios de expressão. Deste modo, tradição e criatividade colo-
cam-se em relação de instantaneidade. Tais performances são consi-
deradas instrumentos de criação e recriação da ordem social, partes
igualmente fundadoras e mantenedoras do sistema de crenças desta
sociedade.

 A percepção deste tipo de narrativa é dada como uma janela,
através da qual pode ser observado um sistema de relações sociais e
sua interpretação  (Grahan,1990:85). Processos narrativos e
interpretativos que ocorrem instantaneamente criam um registro que
torna o narrador e seu discurso diferenciados de sua condição social
comum. Da observação de três diferentes estilos: o choro ritual, o canto
coletivo e a oratória política, diferentes graus de análise podem ser
sobrepostos: a fonologia, a morfologia e a sintaxe na linguagem
Xavante; o grau de complexidade melódica utilizada, as correlações
da cosmologia e ideologia no espaço social Xavante.

Grahan (1986) sugeriu que a performance das diferentes formas
vocais demonstra que os espaços sociais são inter-relacionados e cada
modo de expressão se encontra justaposto a um espaço social
especificado:



333

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

“... the contrasts between these three expressive forms indicate a gradual
transition from “more natural’ to “more cultural”.. I have attempted to
show that  danawa wai, da£ore singing, and political oratory, can be
arranged in continuun.” ( Grahan, L. 1986: 83, 100).

Outro exemplo, agora emprestado da etnografia Waiãpi. Gallois
(1993) estudou nas informações orais um formato adequado para os
pares “transcrição/tradição” “interpretação/ comentário”. Mostrou
como uma necessidade de maior controle sobre as relações inter étni-
cas, por exemplo, pode favorecer a presença de diferentes conceitos de
temporalidade que fornecem interpretações complementares da
realidade para as narrativas Waiãpi

...os comentários sobre a transformação das narrativas apresentadas
na coletânea mostraram que a maior exigência de controle nas relações
interétnicas favoreceu, nos discursos mais recentes, a dissolução do
“mito” num gênero discursivo que se aproxima mais do tipo”histórico.(
Gallois, D. T. 1993: 85)

Tais narrativas promovem uma distinção entre o tempo dos
tamoko (traduzido como o tempo dos avós, dos antigos com os quais
se consegue estabelecer uma relação genealógica) e o tempo dos
taimiwer (entendido como o tempo daqueles com quem não se conse-
gue estabelecer relações históricas). A distinção entre tempo tamoko
e tempo taimewer não configura gêneros propriamente ditos, mas
argumentos construídos a partir de conceitos de temporalidade  pró-
prios a cada um desses modos de estar no tempo (Gallois, D.T. 1993:
25). A autora evidencia, com este trabalho, a concomitância entre
formas próprias de lidar com as diferentes temporalidades presentes
na cosmologia destes nativos das Guianas.

Nesse sentido, a construção da memória pode vir a ser referenciada
e traduzida em termos de um patrimônio cultural. Elabora uma reflexão
por meio do qual as etnias ameríndias se expressam metaforicamente.
Esta é uma auto-reflexão e pede um conhecimento factual de um tempo
passado que será sempre reinterpretado. Esta auto-reflexão também
permite uma seleção de fatos e circunstâncias por uma perspectiva
própria que, densos em significação, organizam um procedimento de
englobamento da ordem social conhecida, reconhecida ou vivenciada.
Este englobamento é produzido por uma imersão no pensamento
cosmológico que é responsável pela adição dos termos que serão



334

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

propriamente manipulados de modos metafóricos e metonímicos pelos
agentes ameríndios. Nem o mito fica reduzido à ficção e nem a história
reduzida ao evento, pois, ambos podem vir a ser compreendidos como
modos de consciência social (Hill, J. 1988). Ambos formulam modelos
de consciência que englobam um conhecimento.

O eixo da nossa interpretação se desloca desse modo, para a
instância das elaborações ameríndias na construção dos significados.
Trata-se de um processo criativo, interpretativo e transformativo das
circunstâncias individuais e coletivas no momento das ações concreti-
zadas. Molduras da criação no sentido de que, ao regularem as
interpretações e as criações, não as eliminam, mas, antes, as delimi-
tam ao modo de uma circunscrição, em termos que sejam reconheci-
dos referencialmente. Informam e formam um procedimento cons-
trutivo de significados.

Mito historicizado é um conceito que Lévi-Strauss sugeriu e que
pode nos ser fértil para esta interpretação. Entre a estrutura estacio-
nária do mito e o devir aberto da história vai existir, portanto, o lugar
para uma forma intermediária: a de um devir concebido como o produto
de uma combinação, que se apresenta ela mesma sob dois aspectos:
mito e história.

....a história mítica ou, se se prefere, o mito historicizado, justapondo
ou superpondo- com uma grande liberdade de escolha- elementos
definidos, enquanto tais, de modo estrito. ( Lévis-Strauss, C. 1986: 154.)

Tais diferenças de gênero incrustadas nas narrativas nativas que
constroem a memória, não necessariamente implicam, por si, a
priorização ou um abandono da capacidade reflexiva. O conhecimento
mítico, ou melhor, seu modo de consciência pode implicitamente evocar
referências sobre os eventos, complementando este modelo ou este tipo
de conhecimento histórico. (Hill J.&Wright, R. 1988). Ao produzirem
reflexão, conhecimento e memória,  por via de conseqüência  criam de
uma maneira sistematizada o patrimônio cultural.

As diferentes tipologias narrativas, por meio de seus distintos
gêneros, mostram de que modo estas etnias nativas pensam seu passa-
do. A dimensão tempo, por exemplo, se faz presente na narrativa mítica
pela construção de sua ausência, uma espécie de liminaridade temporal,
um tipo de não presença. Esta pode ser uma qualidade específica. É



335

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

possível indicar que o tratamento que as etnias ameríndias dão ao seu
devir, no sentido de uma construção histórica, procura destacar não o
modo como os eventos foram ordenados culturalmente, mas sim como
a cultura foi reordenada nesse processo.

Uma análise que inspira este processo de transformação nas
estruturas de conhecimento nativo está na formulação de uma estru-
tura na conjuntura. Trata-se da incorporação de novos fatores a uma
antiga lógica. Desta forma, a estrutura estaria se transformando e o
evento teria pelo menos duas características: uma primeira, inovadora,
e uma segunda, reprodutiva (Sahlins. 1990)

Por esse caminho, é possível reconhecer que a ação de um sujei-
to, ou grupo, imprime significados particulares e contextuais aos valores
conceituais e constitutivos de um sistema de memória que o informa.
Vem atuar dessa maneira diretamente na configuração daquilo que
será constituído enquanto um patrimônio cultural.

Nesse processo de modular as improvisações ocorre o habitus que
estará a produzir práticas de uma maneira duplamente significativa:
ao mesmo tempo em que procura responder aos estímulos de uma
tradição, produzirá uma adaptação desta para os novos termos que se
apresentam. Desta forma indica um conhecimento que é adquirido,
uma ação humana decorrente de uma inserção às novas realidades,
como por exemplo, a contingência das sociedades ameríndias ao
contexto próprio do expansionismo ocidental.

Ficam cada vez mais distantes as previsões de que as populações
nativas sul-americanas com suas expressões sócio-culturais étnicas
próprias estariam condenadas ao desaparecimento. Ao colocarmos a
capacidade de transformação como parte dos sistemas cognitivos des-
tas populações, estamos enfatizando também que, em seu curso, a
memória promove um procedimento seletivo de registro. Neste senti-
do, produz uma reflexão que é ao mesmo tempo individual e coletiva e,
inclusive, se aproxima de uma simulação de intenções.

É possível aceitar que a partir de uma perspectiva histórica oci-
dental, uma das razões fundamentais da memória é parar o tempo,
fixar um estado de coisas de modo a sacralizar e engessar o passado por
meio de um produtivismo arquivístico, por exemplo.  Aqui é necessário



336

ILHA
Revista de Antropologia

Agenor José Teixeira Pinto Farias

explicitar que, ao contrário das sociedades ocidentais, os povos
ameríndios podem não ter sua memória social transformada ao modo
de uma produção que confere a esta um caráter de memória oficial,
histórica. A memória inserida na cosmologia ameríndia, ao contrário da
história para as sociedades ocidentais que se encontram reféns da (pós)
modernidade, não tem essa única intenção explícita.

A partir das revoluções burguesas, a concepção ocidental de pas-
sado é intrínseca à idéia de construção, o que a remete para uma
condição perpetuadora, patrimonial, portanto. Por esta via, o docu-
mento, entre outras formas de registro como os diferentes tipos de
monumentos, se sobressai enquanto poderoso instrumento de poder.
Já é suficientemente sabido e debatido o quanto o projeto de Estado
Nacional, que foi construído pelas revoluções burguesas, produziu e
continua interferindo na produção de uma concepção de patrimônio
que seja comum, de denominação nacional, quando, na verdade,
registra a supremacia e a identidade própria de determinados
estamentos econômicos e políticos dominantes.

Concluímos com a expectativa de que, na América Latina, a con-
cepção oficial de patrimônio não se manterá propriamente fiel a uma
representação da correlação de forças políticas e econômicas em pau-
ta. Será preciso considerar a amplitude da diversidade implícita nas
produções dos diferentes grupos humanos, em particular quanto à
produção material e imaterial das diferentes etnias ameríndias. De-
corre daí a necessidade premente de políticas públicas que dêem con-
ta desta dimensão básica de nossa realidade política e sócio-cultural:
a pluralidade étnica, as especificidades dos diferentes campos de pro-
dução de saber, seus distintos processos de registro e de rememoração,
as suas distintas práxis.

Referências Bibliográficas

BATESON, G.  A survey of the problems suggested by a composite picture of a New Guinea tribe

draw form three points of view. Stanford University Press. 1967
BARONI, Rodrigo. Porteira Aberta: Um estudo de caso sobre metades exogâmicas

numa aldeia Xerente. Trabalho de Conclusão de Curso apresentado para a Facul-
dade de Ciências Sociais da PUC-Campinas. 2005

BOURDIEU, P. Outline of a theory of a practice. Cambridge Social Antthropology.
USA 1977



337

ILHA
Revista de Antropologia

Patrimônio cultural, memória social e políticas públicas: agentes étnicos formativos

DESCOLA, P. La nature domestique: symbolisme et praxis dans l’ecologie des Achuar. Editions
de la Maison des Sciences de L’Homme. Paris. 1986

Etnologia. Boletim Del Museo Nacional de Etnografia e Folclore. Bolívia. 1991
FARIAS, Agenor José T. P. “Fluxos Sociais Xerente. Organização Social e Dinâmica da

relação entre as aldeias”. Dissertação de Mestrado1990. FFLCH/USP. SP
FARIAS, Agenor José T. P. “Um Cenário Jê-amazônico: exercício de uma leitura

configurativa”. Tese de Doutorado. FFLCH.USP. São Paulo
.FARIAS, Agenor José T. P. “Uma leitura antropológica sobre distribuição populacional:

os Akwen Xerente.”   Humanitas vol II, nº 2. PUC-Campinas. SP. 1998
FARIAS, Agenor José T .P. “Etnologia Indígena no Brasil: Uma demarcação de fron-

teiras” Trabalho apresentado no XXIII Convegno Internationale di Americanistica.
Perugia, Itália. 2002

FARIAS, Agenor José T. P.; Minarro, Denize L. “O espaçamento nativo no Brasil: uma
leitura introdutória a partir do critério de áreas culturais.” Humanitas, Campinas,
5 (1/2): 1-44, jan/dez, 2002

FARIAS, Agenor José T. P. “Os estudos entre os Jê: de um campo etnográfico específico
para uma reflexão etnológica ampliada” Trabalho apresentado no Congresso da ABA

NE em São Luiz, Maranhão. 2003
GALLOIS, D. “O movimento na cosmologia waiãpi.” Tese de Doutorado FFLCH. USP.

São Paulo. 1988
GALLOIS, D. “Mairi Revisitada: a reinterpretação da Fortaleza de Macap  na tradição

oral dos Waianpi”. 1993
GRAHAN, L. They always “Living: discourse and the male lifecycle of the Xavante”.

PhD Dissertation. University of Texas. Austin 1990
GONÇALVES, J. R.. “O patrimônio como categoria de pensamento”.  Memória e

Patrimônio. Abreu, R; Chagas, M. (orgs.) UNIRIO,  Rio de Janeiro. 2003.
GONÇALVES, J. R. S. “Ressonância, materialidade e subjetividade: as culturas como

patrimônios”. Horizontes  antropológicos , vol.11, no.23, p.15-36.  Porto Alegre. 2005.
HILL, J. e WRIGHT,, R. “Time narrative and ritual: Historical interpretation from an

Amazonian society.”  Rethinking history and myth. University of Illinoys. 1988
LEVI-STRAUSS, C. O pensamento Selvagem. Editora Nacional. São Paulo. 1976.
LEVI-STRAUSS, C.  Minhas Palavras.  Editora Brasiliense. SP. 1986
POUTIGNAT,   P. e Streiff-Fenart , J.  Teorias da Etnicidade  . Editora  UNESP. 1998
REICHEL-DOLMATOFF, G. “Algunos conceptos  de geografia chamanistica de los indios

Desana.”  Myth and the imaginary in the New World. CEDLA. Dordlech Notherland.
1986.

RICARDO, C. A. ( org) Povos Indígenas no Brasil.. ISA. (vários volumes).  São Paulo
RIBEIRO, B.  A arte do trançado no Brasil: Um estudo taxonômico;. Instituto Nacional do

Folclore. 1986
SAHLINS, M. Ilhas de História, Jorge Zahar editor. Rio de Janeiro.1990.
SILVA, Aracy Lopes & FARIAS, Agenor José T. P.  . “Pintura Corporal e Sociedade: Os

partidos Xerente.” In Grafismo Indígena. Estudos de Antropologia Estética. Vidal, L. (org.)
Stúdio Nobel/EDUSP/FAPESP. (  1ª ed.) . SP. 1992

TURNER, V. The forest of simbols.  Ithaca. Cornell University press. USA. 1967.
VIDAL, L. (org.) Grafismo Indígena. Estudos de Antropologia Estética. Stúdio Nobel/EDUSP/

FAPESP. ( 1ª ed.) . SP. 2002


