
Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma cópia desta licença, 
visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 10/02/2022
Aceito em: 23/01/2023

A Influência da Lua nas Vivências e nas 
Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/

Xerente
Alexandre Chaparzane Xerente1 

Odair Giraldin2

1Escola Estadual Indígena Sremtowe, Aldeia Porteira, Tocantínia, TO, Brasil 
2Universidade Federal do Tocantins, Porto Nacional, TO, Brasil

Resumo

Este artigo busca analisar e salvaguardar as vivências culturais em relação às influências da Lua no olhar 
Akwẽ/Xerente. Portanto, será abordada a influência que a Lua tem como as guias para ações e importância 
ao povo Akwẽ/Xerente, para assim, manterem conhecimento tradicional e a identidade do povo Akwẽ. Além 
disso, as indicações dadas pela Lua são de uma contribuição enorme para a comunidade em geral, já que 
estará escrita a importância da influência da Lua para a população indígena Akwẽ.

Palavras-chave: Cultura Akwẽ. Vivência. Salvaguardas. Lua.

The Influence of the Moon on Experiences and Cultural 
Interpretations from the Akwẽ/Xerente Point of View

Abstract

This article seeks to analyze and safeguard cultural experiences in relation to the influences of the 
Moon in the Akwẽ/Xerente case. Therefore, the influence that the Moon has as guides for actions and 
importance to the Akwẽ/Xerente people will be addressed, in order to maintain traditional knowledge 
and the identity of the Akwẽ people. In addition, the indications given by the Moon are of an enormous 
contribution to the community in general, the importance of the influence of the Moon for the Akwẽ 
indigenous population will be written.

Keywords: Akwẽ Culture. Experience. Safeguard. Moon.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2023.e85899



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

131

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

1 Introdução

O povo indígena Xerente (autodenominados Akwẽ [gente importante]), fala a língua 
Akwẽ a qual é pertencente ao tronco linguístico Macro-Jê (GIRALDIN, 2002). Pelo 

fato de Xerente não ser autodenominação, mas ser um termo muito utilizado para se 
referir ao meu povo, opto aqui por escrever tanto Akwẽ quanto Akwẽ/Xerente. Vivemos 
atualmente nas Terras Indígenas Xerente e Funil, situadas no município de Tocantínia, 
Estado do Tocantins, distantes cerca de 80 quilômetros de Palmas, capital do Estado, e 
localizadas entre a margem direita do rio Tocantins e a margem esquerda do rio Sono. 

A população Akwẽ/Xerente, em 2020, estava em torno de quatro mil pessoas. Esse 
total estava distribuído em 94 (noventa e quatro) aldeias, considerando aqui também as 
aldeias que ainda estavam em processo de criação. Tais aldeias integram ambas as terras 
indígenas, ocupando 183.542 hectares de área demarcada, sendo que as duas formam 
uma terra contínua. 

A primeira área demarcada, chamada por nós de Área Grande, foi delimitada pelo 
Decreto n. 71.107, de 14 de setembro de 1972, demarcada pelo Decreto n. 76.999, de  
8 de janeiro de 1976, e homologada pelo Decreto n. 97.838, de 16 de junho de 1989, com 
extensão de 167.542,105 hectares. A segunda área, chamada Funil, foi delimitada pela 
Portaria n. 1.187/E/82, de 24 de fevereiro de 1982, e homologada pelo Decreto n. 269, 
de 29 de outubro de 1991, com extensão de 15.703,797 hectares.

Ao longo dos anos, nosso povo tem atraído o interesse de diversos pesquisadores 
em busca de informações sobre a língua, a classificação social, as divisões de gênero e de 
trabalho, como os etnólogos Nimuendajú (1942), Maybury-Lewis (1990), Farias (1994) 
e Lopes da Silva e Farias (1992). Durante os anos 1990, além de Farias e Lopes da Silva, 
outros pesquisadores também se dedicaram a estudar os Akwẽ/Xerente. De Paula (2000), 
a partir de trabalhos de campo na década anterior, abordou os aspectos políticos tanto 
interna quanto externamente, porém mostrando essas relações a partir da lógica cultural 
Akwẽ/Xerente. A questão política também foi objeto de estudo de Schroeder (2006) – tese 
de doutorado apresentada em 2006, mas fruto de pesquisas no final dos anos 1900 e 
começo dos aos 2000 – associando-a ao parentesco. Merecem destaque tanto os trabalhos 
desenvolvidos por Raposo (2009) relacionando gênero e parentesco, a dissertação de 
Morais-Neto (2007) e sua tese (MORAIS-NETO, 2020) tratando, respectivamente, da 
biografia e da prática xamânica de Sawrepte, quanto a dissertação de Melo (2010) sobre 
meio ambiente, diversidade e educação e, mais recentemente, Melo (2016) escreveu 
uma tese sobre cosmologia e xamanismo entre os Akwẽ/Xerente.



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

132

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

Assim, este artigo vem contribuir com esses estudos, mas apresentando como 
principal característica uma abordagem feita por um autor nativo do próprio povo 
Akwẽ/Xerente. As pesquisas que resultaram neste artigo foram realizadas para compor 
a minha dissertação de mestrado em Ciências do Ambiente na Universidade Federal do 
Tocantins, concluída em 2022, com o título de “Cosmologia e Relações Socioambientais 
Akwẽ Xerente”, na qual abordo principalmente a importância da lua para guiar as ações 
do nosso povo na sua relação com o meio ambiente, porém mostrando vários outros 
elementos da cosmologia que também orientam os Akwẽ/Xerente nessa interpretação. 

Para fazer esta pesquisa, entrevistei vários anciãos, caçadores e também pescadores, 
que deram informações importantes sobre como nós Akwẽ nos relacionamos com a roça, 
a prática da caça e na relação com as pescarias.

Aqui, neste artigo, desejo mostrar o papel relevante da lua (wa) para essa interpretação. 
Assim, o mundo celeste tem muita importância para nós, bem como tem para outros 
povos. Espera-se contribuir e reconhecer os saberes tradicionais do povo indígena Akwẽ/
Xerente com a observação feita empiricamente e fazer interligação dos fenômenos da 
natureza com os astros do céu. 

Atualmente há quem se dedique ao estudo do conhecimento que diferentes povos 
e culturas indígenas apresentam sobre “as coisas do céu”, o que recebe o nome de 
etnoastronomia, sendo o prefixo etno uma complementaridade ao sentido da astronomia, 
enfatizando a particularidade desses conhecimentos. A etnoastronomia investiga o 
conhecimento astronômico de povos tradicionais atuais, ou seja, “grupos étnicos ou 
culturais contemporâneos” (AFONSO, 2010), principalmente por meio de registros 
etnográficos e relatos de tradições orais.

O céu para os indígenas não é apenas para interesse de uma pesquisa teórica, mas 
sim um indicador que norteia e acompanha os Akwẽ desde a primeira vez que o povo se 
originou. Muitos anciões narraram histórias da ligação com o mundo celeste, já existente 
desde o surgimento do povo indígena Akwẽ. O acompanhamento da lua como guia, no 
olhar Akwẽ/Xerente, está ligado aos conhecimentos tradicionais, os quais até hoje têm 
um significado importante em que os Akwẽ acreditam sempre.

Aqui, pretendo apresentar o mundo celeste para os indígenas Akwẽ/Xerente, por meio 
da lua que é a principal guia de referência para caçadas, pescarias, para compreender as 
chuvas, na gestação e partos, bem como para o trabalho com as roças de toco. 

As fases da lua influenciam nas mudanças de comportamentos dos animais e na 
interpretação ambiental, bem como em roças de toco, cortes de madeiras, retiradas de 
palhas, enfim em várias situações. Por isso, a influência da lua para os Akwẽ/Xerente é 
muito importante, e ainda se mantêm vivas a relação e a interação entre o universo 
celeste e a natureza.



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

133

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

2 As Vivências na Cultura e a Lua como Guia no Olhar Akwẽ

As vivências culturais do povo Akwẽ, aqui nas terras Xerente e Funil, com a organização 
clânica, as festas tradicionais, a língua indígena Akwẽ, ainda são mantidas fortes mesmo 
com algumas mudanças em nossa cultura, porque qualquer cultura tem as suas alterações 
ao longo do tempo, porém mantendo a identidade e a valorização. Assim, a cultura do 
povo Akwẽ, mesmo com várias influências, mantém ainda o respeito (wasiwaze) entre 
os clãs e entre os indígenas. Somos pessoas que ouvimos tudo que é falado pelos mais 
velhos, os anciões (wawẽ), que são os guardiões da sabedoria ancestral, a qual está ligada 
ao universo celeste, com uma cosmovisão diferente. Alguns ramos da ciência exata não 
acreditam e não valorizam muitos desses conhecimentos. 

Segundo a nossa cosmovisão, tudo está conectado à natureza. Por exemplo, para 
as pinturas corporais (que indicam os símbolos ligados a cada clã), a natureza oferece 
jenipapo, algodão, pau de leite, carvão. Então, tudo depende um do outro, até mesmo 
a cultura. Para fazer as pinturas corporais, Silva e Farias (1992) relatam em seu artigo 
“Pintura corporal e sociedade: os ’Partidos Xerente‘” as cores e materiais que são usados por nós:

Preto, vermelho e branco são as cores da ornamentação corporal básica entre 
os Xerente. O preto é conseguido com o carvão pulverizado, misturado ao 
“pau-de-leite” (aremsú), previamente colocada sobre folha lisa como a da 
bananeira, por exemplo. O pintor (dasisdanãrkwa), apoia a folha sobre a palma 
da mão e, ali, mistura as tintas. O corpo, untado com óleo de babaçu, recebe 
as grandes listras e os detalhes em preto que lhe são impostos com ajuda de 
uma espátula de taquara, de carimbos esculpidos em pedaços de miolo da 
tora de buriti, conforme o padrão desejado. (SILVA; FARIAS, 1992, p. 98)

As tradições e os rituais ajudam a manter a identidade do povo Akwẽ/Xerente.  
Por isso, nós Akwẽ não abrimos mão daquilo que nos caracteriza como um povo diferente. 
Como expressões de nossa cultura, preservamos nossa língua, os rituais e nossas festas 
tradicionais. Assim, juntamente com os anciões, jovens, mulheres e crianças, estaremos 
fortes para lutar e preservar o nosso conhecimento, o qual ninguém pode nos tirar.  
A forma de falar, de se manifestar, a coletividade, o wasiwaze, que é o respeito com os 
mais velhos, ouvir e falar no momento certo. Somos esse povo carinhoso, receptivo, 
alegre. Mesmo com tanta dificuldade, estamos sempre resistindo a tudo que acontece 
entre nós, mas sempre firmes. 

Portanto, a vivência e a cultura Akwẽ estão sempre ligadas aos outros, porque viver 
sem cultura ficará difícil para se ter consciência da importância de manter a identidade de 
um povo indígena. É assim que mantemos a valorização e os conhecimentos tradicionais. 
E, entre esses conhecimentos, está a forma como nos relacionamos com a lua.

Enquanto os conhecimentos astronômicos ocidentais apontam quatro fases da lua 
(nova, crescente, cheia e minguante), para os Akwẽ existem três fases: crescente (wa 
watbrowi), cheia (saptowi) e fase escura (mãkrawi). Dessa forma, quando a lua aponta pela 
primeira vez na fase crescente (em que ela está nascendo do lado oeste), os anciões já 
observam. É importante essa primeira visualização para acompanhar como está apontando 
a lua. Quando está direcionando para direita, terá muito sol e doenças. E quando está 
apontando para esquerda, muita chuva. Quando está reta, não é nenhum dos dois.  



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

134

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

Os anciãos acompanham quando a lua aparece pela primeira vez na fase crescente (wa 
watbrowi) até que ela chegue na posição do zênite (que os Akwẽ chamam de amzumre, 
correspondendo ao ponto do céu em que tanto lua quanto o sol estão posicionados 
no “meio do céu”). Depois que passa da posição do amzumre (depois que passou do 
zênite), então vem a cheia (saptowi, que corresponderia ao quarto crescente, a cheia e a 
fase minguante), até chegar na fase escura (mãkrawi), que é a lua nova. É assim que os 
anciões fazem a previsão com a passagem da lua no tempo. 

Pelas suas experiências de vida, os anciões afirmam que o tempo bom para cortes de 
madeira é quando a lua começa a escurecer. Por exemplo: anoiteceu e a lua sai depois da 
meia noite, então está bom para cortar madeira para construção para que ela não venha 
brocar (ser atacada por cupins ou outros insetos). Assim é assegurada a durabilidade da 
madeira, das palhas para cobertura, da taboca e dos caibros.

3 Influências da Lua no Plantio das Roças de Toco (bru)

Para o plantio, é bom quando a fase da lua começa a ficar escura (wa watbrowi). 
Então, o tempo está bom para início do plantio, pois as plantas germinam bonito, com 
as folhas largas e frutas boas. A mandioca dá raiz boa, o milho com espiga enorme e o 
arroz com cachos bem carregados. É assim que os Akwẽ acompanham as fases da lua, 
segundo me informou o ancião Srêwakmõwẽ (entrevistado em 2021). 

As movimentações da lua sempre estão no convívio do povo Akwẽ. Por isso que no 
conhecimento tradicional existe a ligação com o universo celeste, sendo importante até 
hoje aos Akwẽ/Xerente que acreditam na cosmovisão do seu próprio conhecimento e ficam 
felizes com os plantios, afirmando que o arroz que plantou vai produzir bem. 

E as fases da lua são importantes para utilizar o produto do plantio na roça de toco. 
Quando é crescente (wa watbrowi), não é bom plantar aquilo que vai ser guardado, como 
sementes que podem servir para plantio. É bom plantar as sementes das plantas que 
servem para consumo rápido. Agora, para guardar a semente para plantio, elas têm que 
ser plantadas quando está na fase da lua cheia (saptowi), quando começar a escurecer. 
Assim fica bom para guardar a semente no paiol para ser plantado, já que não tem broca 
na semente e não a estraga estando sempre pronta para ser semeada na roça. 

Os donos da mata (Mrãitdêkwa)1 têm ciúmes do seu ambiente. Por isso colocamos 
roça de toco de subsistência. Não é que temos preguiça de colocar uma roça grande, mas 
sim que existem donos para serem respeitados e preservados os seus ambientes. Essa é 
a informação passada pela fala do ancião Srêwakmõwẽ:

A primeira observação é da terra ou área que tem que ser boa, mesmo sem conhecimento 
técnico, mas com experiência. E a derrubada começa em maio para secar a roçagem e depois as 
derrubadas. A queimada da roça de toco é no mês de setembro, a partir do dia sete até quinze 
do mesmo mês. Para o fogo não espalhar, para não queimar tudo em volta, faz acero em volta 
da roça. E a queimada certa é a partir das 15h00, pois está um pouco menos quente e têm 
que ter menos ventos. Assim queima bem, para as ervas daninhas queimarem bem, para que 

1	 Tdêkwa são considerados como seres donos-controladores dos elementos e seres da natureza. Existem diversos tdêkwa: 
hepãrwawẽ (espíritos dos que morreram), mrãitdêkwa (dono controlador das matas), kbazêiprã tdêkwa (dono-controlador 
das caças), tpê tdekwa (dono-controlador dos peixes) e kâ tdêkwa (dono-controlador das águas) (SUMEKWA XERENTE, 
2020, p. 129).



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

135

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

a roça de toco possa produzir bem quando é plantada (Cesarino Srêwakmôwẽ Xerente, 
entrevistado em 2021).

O plantio de roça de toco é muito importante para o povo Akwẽ. Plantam-se 
várias plantas ao mesmo tempo, associando a mandioca com banana, feijão, inhame, 
abóbora, melancia, milho, batata doce, arroz, fava e outros (Figura 1). Os saberes 
indígenas de cultivar e de estar conectado com as fases da lua se aliam ao fato de os 
Akwẽ não colocarem ou jogarem agrotóxicos nas plantas, já que isso viria a prejudicar 
a saúde das pessoas. Mas começamos a esquecer um pouco desse trabalho tradicional, 
por causa de alimentos industrializados comercializados nos supermercados2.  
No entanto, temos que voltar a plantar em roças de toco tradicionais para que possamos 
ter alimentação de qualidade e vida saudável. As roças tradicionais forneciam carboidratos 
dos vegetais cultivados, adicionados com frutas coletadas sazonalmente, que eram 
complementadas com proteínas obtidas dos peixes e das caças (SCHIMDT, 2011).

Figura 1 – Bru – Roça de Mandioca, Feijão e Banana

Fonte: Arquivo pessoal de Saparzuze (2021)

O conhecimento tradicional do povo Akwẽ, que os anciões transmitem e as 
pessoas vivenciam de geração a geração, contribui para que os jovens cresçam com esse 
conhecimento para que ele não venha a se acabar e que cada dia se fortaleça mais e 
mais, porque o povo sem cultura é um povo fraco, conforme afirma um ancião: Mas os 
Xerente resistem muito forte devido a sua identidade viva (Ancião Akwẽ, entrevistado em 2020).

Portanto, a lua tem um significado muito importante para os Akwẽ/Xerente durante 
a sua vida, tanto para o seu trabalho na roça quanto para as suas caçadas, pescarias, 
cortes da madeira e construção das suas casas, plantios, pois tudo está tudo interligados 
ao mundo celeste. 

É assim que os Akwẽ/Xerente acompanham e observam as fases da lua que mostra 
para nós como está a semana ou meses durante os anos, as relações entre as coisas da 
natureza com o mundo celeste, que os anciões que têm um conhecimento extraordinário, 
e esses conhecimentos que são adquiridos pela e para a vida.

2	 Um estudo sobre o processo de mudança alimentar entre os Xerente mostra a relação entre a inserção de alimentos 
industrializados e a prevalência de doenças crônicas não transmissíveis (ROCHA; SILVA; NASCIMENTO, 2016). 



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

136

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

4 Influências da Lua na Pesca

Quando a lua sai pela primeira vez (wa watbrowi), não é bom para pescaria de nenhum 
peixe, porque os anciões e pescadores falam que o intestino dos peixes, principalmente 
os de couro, fica perto das guelras. Então os peixes ficam sem vontade de comer. É assim 
que os pescadores mais experientes contam. Essa é uma influência da lua nas práticas das 
pescarias do povo Akwẽ. Os anciões confirmam e têm a experiência de vida. Quando você 
pesca, ainda consegue fisgar alguns peixes, mas os peixes de couro você não consegue 
pescar com anzóis, porque o intestino fica perto da guelra. Os peixes de escamas não 
recebem tanto a influência da lua, como os peixes de couro. As fases boas da lua para 
pescar os peixes de couro são quando ela está na fase wa watbrowi (crescente, mas após 
a primeira semana de aparecimento), na cheia (saptowi) e na fase escura (mãkrawi).

No passado, as pescarias eram tradicionalmente feitas com arcos e flechas (Figura 
2), hoje em dia, é feita com redes, arpão, zagaia e outros, que acabam com os peixes.  
Os não indígenas não pescam como os indígenas para a subsistência do dia a dia.  
A pesca predatória também contribui com a escassez dos peixes nos rios, córregos, riachos, 
lagos, nos quais os pescadores não indígenas utilizam o arpão e as redes, uma vez que 
eles pescam para comercializar ilegalmente. No entanto, os peixes são alimentos que não 
podem faltar em nossa comunidade, já que desde criança nos alimentamos com os peixes, 
assados na brasa e enrolados em folhas de bananeira. Comido com beiju de mandioca, 
é muito gostoso. Nós ficamos preocupados com tudo que está acontecendo aos Akwẽ, 
de estarem se alimentando com alimentos industrializados, o que está causando várias 
doenças como diabetes e pressão alta. Estamos bem envolvidos com a alimentação dos 
brancos. As comidas tradicionais estão acabando, mas, com o que há ainda de peixes, 
temos que ver uma forma sustentável para garanti-los para alimentos, apesar de todas 
as dificuldades advindas com as pescas predatórias, com as grandes construções das 
barragens e com a diminuição da vazão das águas dos rios. A cada dia está mais difícil 
pescar, pois os peixes diminuíram bastante.

Figura 2 – Pescando com arco e flecha

Fonte: Arquivo pessoal de Osmar Simripte Xerente (2021)



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

137

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

É grande a preocupação dos indígenas que vivem próximos do rio Tocantins, por 
exemplo, porque o rio enche rapidamente e seca também bruscamente. Não tem mais a 
mudança sazonal de vazante e enchente, que é do verão e do inverno, devido ao controle 
da vazão exercida pela UHE Luís Eduardo Magalhães, no município vizinho de Lajeado 
(TO). No verão tínhamos várias formas de manejo da pesca e da agricultura, como 
os plantios de vazantes (plantávamos melancia, feijão e outros) e na pesca também. 
Agora não há mais o nível do rio regularmente. Antigamente no verão (meses de maio 
a outubro), nos meses de seca do ano, havia praias. Hoje em dia não existem mais as 
praias, pois elas ficaram debaixo d´água. E mesmo no inverno (período de novembro a 
abril) existem dias em que o rio está bem seco e em outros dias, cheio. Estamos confusos, 
com a escassez dos peixes em rios que frequentamos para as pescas.

Com a variação do nível do rio Tocantins, córregos, como o Piabanhas e outros que 
temos em áreas ou no território Akwẽ/Xerente, também sofrem alteração no seu nível. 
Outra coisa que se percebe é que o rio não tem mais o período de cheias como antes 
da barragem, quando ocorria no período certo. No ano de 2022, ele encheu mais que o 
previsto, devido às chuvas intensas em novembro e dezembro de 2021 e janeiro de 2022. 
Com conhecimentos técnicos próprios, baseados na experiência que os pescadores e os 
anciões têm, eles nos falam que, quando o rio fica bem cheio, espalha os peixes que vão 
reproduzir os ovos para futuros peixes do rio e córregos.

Outra preocupação atual é com os responsáveis pela fiscalização, que fazem de 
conta que fiscalizam. As pessoas pescam da forma que eles querem, sem respeito aos 
seres donos dos peixes (Tpêtdêkwa). Eles não fazem como os Akwẽ, que pescam para sua 
subsistência do dia a dia dos seus familiares.

5 Influências da Lua nas Caçadas de Animais Silvestres 
(Kbazêiprã)

O comportamento de animais também é influenciado pelos movimentos da lua.  
A melhor fase da lua para as caçadas é quando ela está na sua fase mais escura (mãkrawi 
– lua nova), que é quando ela fica na posição do zênite (meio-dia – amzumre). E quando 
está na lua cheia e clara (saptowi), é difícil encontrar caças. Por isso, os animais, como 
paca e veado, não andam quando há bastante luz da lua. 

Na fase crescente (wa watbrowi), os animais ficam mais difíceis de serem encontrados, 
pois eles não costumam andar à noite, fazendo isso só nas fases depois da lua cheia. 
Assim, os caçadores Akwẽ/Xerente observaram e, com essa mesma observação, os caçadores 
hoje percebem que os animais diminuíram bastante no território.

Pela observação, nota-se como as variações de clima são compreendidas pelos 
caçadores. Quando cai o sereno no mês de maio, os animais, como veado do campo, 
veado catingueiro, anta e outros, diminuem sua capacidade olfativa, e isso facilita para 
os caçadores. Segundo os caçadores e de acordo com os conhecimentos dos anciãos, a 
partir do mês de maio, há ocorrência de muita neblina, muito orvalho e muitos ventos. 
Esses ventos servem para limpar o ar de tudo que tem de ruim e que provoca doenças 
respiratórias nas pessoas e que também dificulta o olfato dos animais. Portanto, essas 



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

138

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

são experiências, por meio do conhecimento tradicional, pois o povo Akwẽ/Xerente, 
desde o seu surgimento, tem o costume e o hábito de alimentação de carne de caça e de 
peixes, principalmente moqueada na brasa ou também feita com uma mistura de carne 
e mandioca que os Xerente gostam bastante, o que chamamos de paparuto. Então, é 
necessário descobrir uma forma de manter a caça bem preservada, sem desmatar, sem 
as queimadas, para que possamos ter caças no nosso território. 

E, para garantir a nossa subsitência, estamos ligados a tudo que a natureza oferece, 
por meio dos seres donos da caça, pois os caçadores bons, aqueles que realmente são 
caçadores, eles conhecem quando a caça é oferecida ao caçador pelos Tdêkwa, por sonho, 
ervas e por conhecimentos ancestrais passados pelos caçadores e anciões.

Em lua cheia (saptowi), os animais silvestres se assustam até com o seu próprio 
vulto. Em caçada de espera em galhos de árvores, na lua cheia, é difícil chegar animais 
como a paca ou o veado. Só as antas, às vezes, aparecem para comer a comida da espera, 
como a mirindiba. Durante o dia, quando começa o vento, os animais saem para sua 
alimentação, sendo essa uma hora boa para a caçada de tatu china, tatu peba e outros.

Existem os caçadores experientes que têm conhecimentos dos anciões sobre plantas 
medicinais para atrair caças, as quais são chamadas de rom hdu. Os caçadores tiram as 
folhas e tomam banho de manhã bem cedo, antes de ir para a caçada. Eles afirmam que 
é só ir buscar a caça, pois as plantas são bem atrativas mesmo. Porém, é preciso ter os 
cuidados certos. Quando o caçador faz o rito de plantas medicinais, ele não pode dormir 
com a sua esposa. Tem que dormir sozinho na rede para não atrapalhar a boa caçada. 
Além disso, não pode comer qualquer parte da carne da caça que ele matou. Ele só pode 
comer a carne perto da cabeça. E também não deve jogar ossos aos cachorros para não 
atrapalhar a habilidade do caçador e sua relação com as caças.

Os caçadores que conhecem as plantas medicinais dificilmente vão contar para 
uma pessoa desconhecida quais são as que ele usa. Ele só revela para aquele que ele 
gosta muito. Nesse caso, ele o leva até o mato para mostrar e ensinar sobre a planta.  
Por isso, até hoje os Akwẽ não têm o nome da planta em português. Além da planta 
usada de forma genérica (rom hdu), existem outras específicas para cada animal, mas 
eles não costumam contar.

Dizem os caçadores que quando se está matando muita caça é porque os seres donos 
(Tdêkwa) estão gostando do caçador. Se o caçador se empolgar e não der um intervalo de 
dias para a nova caçada, o Tdêkwa já começa, por meio do sonho, a ir até a pessoa para 
começar a ensiná-la a virar pajé. O caçador acompanha o Tdêkwa, se ele quiser. Portanto, 
assim que algum caçador começa a caçar com muita avidez e repetitivamente, os anciões 
avisam que é bom caçar e matar, mas não pode ser todos os dias. Essa atitude cultural 
ajuda a preservar a natureza e os próprios animais silvestres.

As caçadas tradicionais com arco e flechas, com fogo, com cães, eram as práticas 
mais utilizadas que não prejudicavam nada, não traziam consequências ruins para 
comunidade das aldeias. As caçadas eram organizadas coletivamente. O que eles caçavam 
era distribuído com todos os Akwẽ/Xerente. Portanto, as práticas das caçadas tradicionais, 
se avaliarmos hoje, são mais recomendadas e as que mais preservam. Tudo que a natureza 
nos oferece com os conhecimentos tradicionais temos que valorizar, passar para novas 
gerações, para os jovens indígenas adquirirem esses conhecimentos do povo Akwẽ/Xerente.



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

139

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

Algo que contribui atualmente para ameaçar as caças é o fogo que, no período da 
seca, causa grandes queimadas por todo o cerrado. No passado não era assim, pois havia 
outra relação com o fogo e as queimadas, sendo a caçada com fogo uma prática cultural, 
tal como descreve o ancião Srêkbupre:

Os Akwẽ/Xerente sempre caçavam com fogo. Faziam um círculo e deixavam uma abertura para 
as caças saírem e os caçadores matavam as caças com arcos e flechas. Era a prática das caçadas 
indígenas tradicional, sem a arma de fogo. E não queimava toda mata, quando acabavam de 
queimar o círculo o fogo já apagava. Era bem calculada pelos próprios indígenas e as experiências 
dos caçadores. E quando chegavam na aldeia, todos iam fazer a carne moqueada. E o cacique, 
como líder, chamava ou dava um grito: “venham está pronto, traz a vasilhas ou a mistura 
que a carne está pronta, assada, pronto para comer da caçada”. E para a preparação da roça, 
também acontecia isso na forma de coletividade. Faziam roças muito rápido, porque tudo era 
em conjunto que os Akwẽ/Xerente trabalhavam. E para caçada também era tudo combinado 
com grupos ou comunidades da aldeia (Helói Srêkbupre, entrevista em 2021).

Hoje, quando acontecem a grandes queimadas descontroladas, a tendência é que os 
seres donos, os Tdêkwa, tirem os animais do local, levando-os para outra parte da mesma 
área, mas para outra parte do território. Isso explica, também, o sumiço dos animais. 
Às vezes, já vi os caçadores comentando: hoje saí pela manhã, andei o dia todo e não 
vi nada. É porque os donos dos animais tiram os animais do local e levam para outros.  
Os anciões contam assim para os jovens e os caçadores. 

6 A Importância da Influência da Lua (wa), na Vida Cotidiana 
dos Akwẽ

Para o povo Akwẽ, é de fundamental importância a ligação com conhecimento do 
universo, a visão de mundo indígena deixada por anciões, como conhecimento tradicional 
do nosso povo. Percebe-se que tudo que é ligado ao céu é muito importante para os anciões.

Em tempos passados não havia tecnologias para fazer a previsão de nada: do horário, 
calendário, sol, lua, chuva, fases da lua, estações do ano. Isso tudo era feito por meio 
da observação do céu e da lua. Os anciões costumam acompanhar ainda. Desde quando 
a lua sai, no começo da noite até o escurecer, os Akwẽ/Xerente já começam a olhar para 
verificar o que está informando a posição da lua para, assim, estarem bem-informados 
para a vida. Caso uma mulher Akwẽ venha a engravidar na lua cheia, a criança pode 
nascer grande, cheia de saúde, forte, sadia, viçosa como a lua. Isso os anciões comentam 
sobre a lua.

E quando a Lua e o Sol nascem os dois juntos, ou quando os dois se encontram 
(os cientistas chamam de eclipse), os anciões contam que eles ficam com muito medo 
de algum deles cair e matar os Akwẽ/Xerente. Ficam desesperados e ninguém sai de casa. 
Quando é durante o dia, ficam bem quietos e à noite também. Mas todos que existem 
na Terra, como as plantas, sentem esse fenômeno. Os que já plantaram as roças de toco 
acham muito ruim quando ocorre esse encontro de Sol e Lua, pois ficam com receio de 
que podem perder toda roça. Sendo assim, os anciões contam que tudo que somos e 
aprendemos está ligado aos céus. É difícil viver sem a conexão com o mundo celeste. 



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

140

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

É uma visão de mundo diferente, porque acreditamos nessa ligação de saberes 
tradicionais indígenas Akwẽ. Quando a lua aparece na primeira semana (wa watbrowi), 
os Xerente já observam e falam se está direcionando à direita, ou à esquerda, está no sentido 
reto, sentido a direita, vai fazer muito sol, e pode ter muitas doenças, à esquerda vai chover muito, o 
sentido reto, nenhuma previsão, segundo a afirmação do ancião Jeová Sirnãre (em entrevista 
no ano de 2020). 

E a lua influencia também em vários outros temas da vida cotidiana, como nos 
cortes de cabelos, nos nascimentos de crianças (nascimento em lua cheia é muito bom 
porque as crianças nascem grandes, com a pele bem branca). Essas são experiências de 
longa data, uma vez que desde quando o Akwẽ surgiu já tinha essa ligação, pois, segundo 
afirmam os anciões em suas narrativas, Sol e Lua também andavam aqui na Terra e 
viviam entre nós antes de irem ao céu.

Entretanto, os Akwẽ/Xerente têm experiência e conhecimento suficientes por estarem 
ligados e conectados ao mundo celeste, pois até hoje não existem outros calendários 
para os Akwẽ seguirem, já que eles não acreditam em outras fases, exceto as da lua. Esse 
conhecimento é guardado pelos anciões desde a ancestralidade do nosso povo. Por isso, 
ainda está muito forte o conhecimento tradicional, e é preciso conhecer a cosmovisão 
do povo Akwẽ/Xerente para entender a relação entre a etnoastronomia e a relação e a 
interação dos animais e do meio ambiente (visão de mundo).

Os povos indígenas, mesmo que tenham visões de mundo diferentes de um para 
outro, como é o caso aqui do povo Akwẽ/Xerente, vivem com essa visão de que tudo está 
ligado ao cosmos e acreditam na interação uns com os outros. Com isso, os conhecimentos 
são vivenciados de geração em geração para que continuem acreditando nesses valores. 
É importante compreender como interagimos com os elementos do meio ambiente e que 
eles são inseparáveis, um depende do outro: os indígenas para a sua sobrevivência e a 
natureza para ser preservada pelos indígenas. Acreditamos que isso seja preocupação dos 
indígenas de todo o Brasil, porque a natureza e o meio ambiente garantem a sobrevivência 
de todo mundo.

Os Akwẽ/Xerente têm respeito muito grande pelo que a natureza representa para nós. 
Por isso, temos cuidado e preservação dos seres que precisamos para nossa sobrevivência 
durante a vida do dia a dia. Todavia, há relação entre os seres donos Tdêkwa e o poder de 
xamanismo, pois é por meio desse contato que é possível se transformar em um bom pajé 
(Sekwa), ou mau pajé. Porém sempre é esperado um bom pajé na comunidade ou aldeia.

Assim, se os não indígenas entenderem e compartilharem esse nosso conhecimento, 
teremos uma visão de mundo totalmente ligada à cosmovisão Akwẽ, pois ela está atrelada 
a tudo que os fenômenos celestes oferecem e que os seres da natureza nos dão para 
vivermos em harmonia. Se todos nós humanos respeitarmos a natureza, não termos 
pensamento de que a natureza e o meio ambiente estão à disposição para o lucro capitalista, 
a terra, a natureza e o meio onde estiver a mata virgem, viveremos em harmonia. Temos 
que fazer a derrubada para fazer plantios, mas não são derrubadas de grande porte ou 
desmatamento, queimadas descontroladas, grande criação de bovinos, acabando com 
áreas imensas, degradando o solo e desconhecendo esses saberes dos indígenas de todo 
o Brasil.



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

141

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

Diante disso, consideramos que o conhecimento tradicional e o saber indígenas 
Akwẽ/Xerente são primordiais. Temos muita coisa a ensinar para o mundo. Então, podemos 
compreender e afirmar a importância desses conhecimentos para todos.

A cosmovisão do povo Akwẽ/Xerente certamente é uma visão de mundo bem distinta 
de outros povos. E são essas visões de mundo que são a base referencial para as pessoas 
pensarem o mundo, se relacionaram neste mundo. Por isso, não podemos desmatar, poluir, 
e precisamos cuidar das nascentes, da mata ciliar dos córregos, não fazer queimadas 
descontroladas da área ou território Akwẽ/Xerente.

Quando são feitas ações com a natureza e o meio ambiente sem obedecer aos 
ensinamentos dos Wawẽ, em sua aldeia ou comunidade, acabamos fazendo coisas que 
não podemos, como as queimadas, por exemplo, ou então o corte ilegal de madeiras, 
coisa que estamos tendo dificuldade em nosso território. E lembrando sempre que se 
você tira da natureza, de qualquer forma, acarretará consequências em nossas vidas.

Além das mudanças radicais do clima, com eventos extremos, também vivemos 
em aldeias que às vezes estão muito próximas de projetos de agronegócio e/ou outros 
empreendimentos que dizem que vão trazer coisas boas, condições de vida melhores para 
população indígena como um todo, mas que acabam nos prejudicando. No entorno do 
território Akwẽ/Xerente, convivemos com grandes projetos de soja, cana-de-açúcar e milho 
no Projeto de Desenvolvimento do Cerrado (PRODECER)3, com a UHE Luís Eduardo 
Magalhães e no rio Tocantins ainda existe outra hidrelétrica que impacta o povo Krahô 
e Apinaje (UHE Estreito), além de muitas plantações de eucalipto para a indústria 
siderúrgica do Maranhão. Tudo isso ameaça a vida dos povos originários.

Todo esse contexto até hoje trouxe só consequências ruins às populações indígenas em 
geral, e aos Akwẽ particularmente. O capitalismo do homem branco está sempre trazendo 
dificuldades para povos originários, os quais são detentores de amplos conhecimentos 
tradicionais que sempre são passados de geração a geração para serem vivenciados com 
o intuito de garantir e de fortalecer a cultura, mesmo com várias mudanças no cotidiano 
do convívio do povo Akwẽ/Xerente.

Entretanto, mesmo com tantas dificuldades com a comunidade indígena Akwẽ/
Xerente, ainda resistimos fortemente e praticamos a cultura, com os cânticos, as histórias, 
as festas tradicionais, a organização social, as pinturas corporais, a participação de tudo 
que envolve as questões indígenas.

E todos nós Akwẽ/Xerente estamos cientes da importância da influência da lua nas 
vivências e a ligação com o universo celeste, pois, desde o seu surgimento, os Xerente 
já tinham contato, e com as experiências de vida, esse conhecimento se firmou. E os 
anciões têm esses conhecimentos entre a visão de mundo diferente que não pode mais 
ser desconsiderada.

A cosmovisão e o conhecimento tradicional, assim como a ligação com o mundo 
celeste do povo Akwẽ, é a garantia de vida, de importância e de valor não só para nós, 
mas para todos os povos indígenas. Por isso que os anciões prezam e afirmam a todos 

3	 Trata-se do Programa de Cooperação Nipo-brasileira para o Desenvolvimento dos Cerrados (PRODECER). Teve início 
nos anos de 1970, sendo que a primeira fase atuou mais nos cerrados de Minas Gerais. A segunda atingiu as áreas 
centrais dos estados de Minas Gerais, Goiás, Mato Grosso, Mato Grosso do Sul e Bahia. A terceira Fase (PRODECER 
III) teve início em 1996 e foi implantada nos municípios de Pedro Afonso (TO) e Balsas (MA). Sobre esse assunto, 
ver Rodrigues, Vasconcelos e Barbiero (2009).



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

142

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

que não conseguiremos viver sem essa troca de conhecimentos que o Waptokwazawre4 

deixaram a todos nós Akwẽ.

7 Considerações Finais 

A relação dos corpos celestes, junto com a cosmologia para interpretar os 
comportamentos dos animais e das plantas, na interpretação ambiental Xerente, é 
muito rica e importante. Desde o surgimento do povo Akwẽ e da nossa organização social, 
existem os conhecimentos tradicionais ancestrais que devemos conhecer por meio dos 
nossos anciões. Como vamos ter esse conhecimento? Pelas práticas, pelos ensinamentos, 
pelas festas tradicionais e pela língua para mantemos a identidade viva e forte.

Portanto, jamais devemos nos esquecer dos saberes tradicionais do nosso povo Akwẽ/
Xerente e também dos conhecimentos de outros povos indígenas, porque os conhecimentos 
tradicionais têm uma ligação com a natureza viva. E todos os conhecimentos indígenas 
são distintos, mesmo com as organizações diferentes de cada povo.

Não tem como estar desconectado da influência da lua para a vida do povo Akwẽ/
Xerente, pois a vida do nosso povo sempre esteve ligada aos astros e ao cosmos. Isso 
porque, segundo os anciões fazem as narrações, o Sol, a Lua, as estrelas, eram gente 
antes de ocorrer as transformações, para estarem cada um em seu devido lugar, cada 
um fazendo a sua parte. Com isso, um depende do outro, os indígenas dos astros, da 
natureza e do meio ambiente, para a nossa sobrevivência. Porém a ciência moderna 
desconhece esses valores, os saberes com o mundo físico e até mesmo espiritual.  
Então nós temos que valorizar o conhecimento tradicional que Waptokwazawre nos 
deixou para passarmos para jovens Akwẽ/Xerente e, para tanto, deve-se ter a consciência 
de que um povo será forte, com identidade firme, se estiver baseado no conhecimento 
tradicional, mesmo com as suas transformações.

Todos nós sabemos que a cultura sofre alterações com as mudanças impostas pelo 
mundo. Porém estamos cientes de que precisamos nos valorizar para sermos vistos como 
um povo que tem cultura e organização distintas, com uma ligação com a natureza, com 
o mundo espiritual, com a ligação com todos os seres donos, os Tdêkwa, assim como a 
ligação com o mundo celeste, que é a nossa cosmovisão indígena. E aqui com o povo 
Akwẽ/Xerente, existem esses valores e temos que estar conscientes disso.

Pelo conhecimento tradicional do povo Akwẽ/Xerente, com a prática e a vivência 
da nossa cultura, cosmologia e organização clânica, acreditamos que a influência das 
fases da lua é de fundamental importância para nos guiar na nossa vida. Sem as guias 
da lua, ficamos desnorteados, porque não iremos definir rumos certos de acordo com o 
que a lua está nos indicando.

Sendo assim, hoje, com as mudanças radicais de tudo, estamos confusos! Os anciões 
não estão mais detectando corretamente. Não é culpa deles, pois com as mudanças do 
tempo, clima, observamos que está mais quente, está cheio de fumaças, que surgem 
sérias doenças respiratórias em crianças e até mesmos em adultos, em animais também. 

4	 Waptokwazawre é o demiurgo criador de todas as coisas. É associado ao astro Sol (Bdâ). 



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

143

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

Por isso, a escassez de animais, pois isso contribui para o desaparecimento de animais 
silvestres em áreas Akwẽ/Xerente. 

Sabemos que ninguém tem o conhecimento que os indígenas têm. Afinal, aqui com 
o povo Akwẽ/Xerente existem os conhecimentos dos anciões que são muito respeitados. 
Temos que estar conscientes disso. E somente nós Xerente possuímos esses conhecimentos 
cosmológicos que compartilhamos ancestralmente e que nos faz um povo único. 

Parece que o mundo quer acabar com tudo de bom que temos em nosso meio, mas 
o Waptokwazawre está sempre ao lado dos Akwẽ/Xerente. Temos que lutar e os anciões 
sempre falam assim: estamos preocupados porque vocês que têm que agir para dar garantia de 
vidas tranquilas porque quem vai permanecer aqui na terra depois que morremos vão ser vocês. 
Eles dizem isso aos jovens.

As coisas estão acabando, como os animais, devido ao excesso de caçadores, de 
caçadas predatórias, os peixes com as pescas predatórias, excesso de queimadas realizadas 
pelo homem. Os córregos, que antes eram de muita água, estão secando. A riqueza que 
antes tínhamos e estamos perdendo. O que fazer? Nós nos perguntamos. Os jovens têm 
que estudar para nos ajudar e enfrentar essa luta para termos respeito, a nós mesmos 
e ao nosso território.

Referências

AFONSO, G. B. Astronomia Indígena. Revista História, [s.l.], v. 1, n. 61, p. 62-65, 2010.

DE PAULA, Luís Roberto. Dinâmica faccional Xerente: esfera local e processos 
sociopolíticos. 2000. 342p. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2000.

FARIAS, A. J. T. P. Fluxos sociais Xerente: organização social e dinâmica das relações entre 
aldeias. 1994. 196f. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Faculdade de Filosofia, Letras e 
Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 1994.

GIRALDIN, O. Povos indígenas e não indígenas: uma introdução à história das relações 
interétnicas no Tocantins. In: GIRALDIN, O. (org.). A (Trans)formação Histórica do 
Tocantins. Goiânia; Palmas: Editora UFG; Unitins, 2002. p. 109-136. 

GIRALDIN, O. Cosmologia de alguns povos Macro-Jê. Reflexões para pensarmos o (necessário) 
convívio intercultural. In: PIMENTEL DA SILVA, M. do S.; SOUZA, Lorenna I. P. (org.). Diálogos 
Interculturais: reflexões docentes. Goiânia: Imprensa Universitária, 2018. p. 143-172.

LOPES DA SILVA, A. L. da; FARIAS A. J. T. P. Pintura corporal e sociedade: os ‘partidos’ 
Xerente. In: VIDAL, L. (org.). Grafismo Indígena: estudos de antropologia estética.  
São Paulo: Studio Nobel; Fapesp; Edusp, 1992. p. 89-116.

MAYBURY-LEWIS, D. O Selvagem e o Inocente. Campinas: Editora da Unicamp, 1990.

MELO, Valéria Moreira Coelho de. Diversidade, Meio Ambiente e Educação: uma reflexão 
a partir da sociedade Xerente. 2010. 112f. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal do 
Tocantins, Palmas, 2010.

MELO Valéria M. C. O movimento do Mundo: Cosmologia, Alteração e Xamanismo entre os 
Akwẽ-Xerente. 2016. 209f. Tese (Doutorado) – Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 
2016.

MORAIS-NETO, Odilon Rodrigues. Sawrepté: imagens do Brasil Central. 2007. 101p. 
Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Universidade de Brasília, Brasília, DF, 2007.



Alexandre Chaparzane Xerente e Odair Giraldin

A Influência da Lua nas Vivências e nas Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente

144

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023

MORAIS-NETO, Odilon Rodrigues. O mundo de Justiniano Sawrepte: sonhos, espíritos e 
mortos no Brasil Central. 2020. 283p. Tese (Doutorado) – Universidade de Brasília, Brasília, 
DF, 2020.

NIMUENDAJÚ, Curt. The Serente. Los Angeles. The Southwest Museum, 1942.

RAPOSO, Clarisse M. dos A. Produzindo diferença: gênero, dualismo e transformação entre 
os Akwẽ-Xerente. 2009. 135p. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Universidade 
Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2009.

ROCHA, T. E. da S.; SILVA, R. P. da; NASCIMENTO, M.M. do. Mudanças dos hábitos 
alimentares entre os Akwen Xerente. Revista da Escola de Enfermagem da USP,  
São Paulo, v. 50, número especial, p. 96-100, 2016.

RODRIGUES, W.; VASCONCELOS, S. J.; BARBIERO, A. K. Análise da efetividade 
socioeconômica do Prodecer III no município de Pedro Afonso, Tocantins. Pesquisa 
Agropecuária Tropical, Goiânia, v. 39, n. 4, p. 301-306, 2009. Disponível em: https://revistas.
ufg.br/pat/article/view/5581. Acesso em: 30 set. 2022.

SCHMIDT, Rosana. “Nossa cultura é pequi, frutinha do mato”: um estudo sobre as 
práticas alimentares do povo Akwẽ. 2011. 128p. Dissertação (Mestrado em Antropologia 
Social) – Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2011.

SCHROEDER, Ivo. Política e parentesco nos Xerente. 2006. 303p. Tese (Doutorado em 
Antropologia Social) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2006.

SUMEKWA XERENTE, Valcir. Conhecimentos Akwẽ e conhecimentos científicos 
ocidentais sobre meio ambiente e interações das espécies da fauna: um estudo na 
interdisciplinaridade e interculturalidade. 2020. 177p. Dissertação (Mestrado) – Universidade 
Federal de Tocantins, Palmas, 2020.

Alexandre Chaparzane Xerente

Professor na Escola Estadual Indígena Sremtowe, da aldeia Porteira. Graduado em Serviço Social pela 
Universidade Federal do Tocantins, em 2016, e graduando em licenciatura em Educação Intercultural na 
Universidade Federal de Goiás. Mestre em Ciências do Ambiente pela Universidade Federal do Tocantins, 
em 2022, e doutorando em Antropologia Social pela Universidade Federal de Goiás.

Endereço profissional: Aldeia Porteira, Terra Indígena Xerente Zona Rural Tocantínia, TO. CEP: 77640-000.

E-mail: alexandrexerente@hotmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5740-7619

Odair Giraldin

Graduado em História, em 1989, mestre em Antropologia Social, em 1994, e doutor em Ciências Sociais, 
em 2000, pela Universidade Estadual de Campinas. Professor titular aposentado da Universidade Federal 
do Tocantins.

Endereço profissional: UFT, Campus de Porto Nacional, Rua 7, Quadra 15, s/n. Jardim dos Ipês, Porto 
Nacional, TO. CEP: 77500-000.

E-mail: giraldin@uft.edu.br

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6230-493X

Como referenciar este artigo:

XERENTE, Alexandre Chaparzane; GIRALDIN, Odair. A Influência da Lua nas Vivências e nas 
Interpretações Culturais a partir do Olhar Akwẽ/Xerente. Ilha – Revista de Antropologia, 
Florianópolis, v. 25, n. 2, e85899, p. 130-144, maio de 2023.


