DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2024.€93927

A Autoetnografia como Processo Formativo em
Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

Ceres Karam Brum'

'"Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria, RS, Brasil

Resumo

O artigo se constitui em um relato de experiéncia com a autoetnografia, como método e narrativa, para
a realizacao de uma investigacao sobre deficiéncia visual. Ao enfocar o processo de reconhecimento do
nistagmo e da visao monocular como minha forma de estar no mundo, objetivo realizar uma reflexao
a respeito dos lugares do trabalho de campo na formacao de antropélogas, o espago do self na pesquisa
etnografica e a dimensao transformadora da autoetnografia na aceitacao da deficiéncia como modo de
estar no mundo e universo perceptivo. Pretendo enfocar o trabalho de campo em sua dinamica como um
universo fenomenolégico de aprendizado situacional enriquecido pela percep¢ao da autoetnografia no
sentido de ser um passo imprescindivel na concretizagao da Antropologia como uma filosofia do humano.

Palavras-chave: Autoetnografia; Deficiéncia; Percepgao; Aprendizagem.

Autoethnography as a Formative Process in Anthropology:
disability, perception and learning

Abstract

The article is an experience report with autoethnography, as a method and narrative, for carrying out
an investigation into visual impairment. By focusing on the process of recognizing nystagmus and
monocular vision as my way of being in the objective world, I reflect on the places of fieldwork in the
training of anthropologists, the space of the self in ethnographic research and the transforming dimension
of autoethnography in acceptance of disability as a way of being in the world and perceptive universe.
I intend to focus on fieldwork in its dynamics as a phenomenological universe of situational learning
enriched by the perception of autoethnography as an essential step in the realization of Anthropology
as a philosophy of the human.

Keywords: Autoethnography; Deficiency; Perception; Learning.

Recebido em: 19/04/2023
Aceito em: 13/10/2023

@ @ @ Este trabalho esta licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma c6pia desta licenga,
visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

1 Consideracoes Iniciais

o presente artigo, desejo discutir algumas dimensoes formativas que a autoetnogafia
N tem adquirido na minha trajetéria, pontuando o percurso tedrico/metodolégico
que me conduziu a ela em suas dimensoes epistemologicas de transformacao do sujeito
na construgao do conhecimento. Tais transformacoes foram protagonizadas a partir
dos processos de identificagdao e de reconhecimento da deficiéncia visual como forma
de estar no mundo, por meio de uma experiéncia de pesquisa ainda em curso. Nao
pretendo aqui desenvolver uma discussao sobre ensino da autoetnografia na formacao
académica de antropdlogos. Desejo apenas refletir sobre as dimensoes formativas e a
dindmica transformadora que o trabalho de campo autoetnografico adquiriu ao longo
de uma trajetéria em que o self da pesquisadora passa a ser problematizado e incluido
como dado preponderante e suas decorréncias para a Antropologia como uma filosofia
do humano, na perspectiva de Ingold (2013).

Em 2019, comecei a desenvolver uma investigacao sobre deficiéncia visual, tentando
cotejar dois temas que me inquietaram ao longo do meu percurso de vida e como
antrop6loga. Desejava, de um lado, entender melhor a minha forma de estar no mundo
como um ser humano com deficiéncia visual severa. Por outro lado, desejava compreender
do ponto de vista da percepgao/percepcao visual a relagao entre reciprocidade visual e
nistagmo. De alguma forma, comecei a entender o nistagmo e a dificuldade de foco
que ele acarreta como determinante no estabelecimento das relagoes interpessoais, em
virtude da dificuldade e/ou da impossibilidade da realizagcdao da reciprocidade visual
decorrente da troca de olhares.

Os caminhos que me levaram a esta investigagao se situam em varios momentos
existenciais. Eles remetem as intimeras vezes em que, como deficiente, fui estigmatizada,
perdi vagas no mercado de trabalho, quando nao consegui ler no quadro verde na escola,
entre tantas outras. Mas duas situagoes vividas mais ou menos na mesma ¢época foram
determinantes para semear o desejo e a necessidade de concretizar a referida pesquisa
e transforma-la na minha tese de livre docéncia para a obtencao do grau de Professor
Titular na Universidade Federal de Santa Maria, instituicao em que trabalho ha 18 anos.

A primeira situagdo me remete a 2018 e a inimeras perdas visuais que me levaram
a uma especialista em baixa visao, com uma experiéncia com lentes de contato que me
propiciou experienciar a reciprocidade visual. A segunda situagao remete a um episodio
que protagonizei com a Associacao Brasileira da Antropologia por ocasido da manifestacao
de apoio da sua Comissao de Acessibilidade ao Manifesto contra a promulgacao da Lei
que reconhece a visao monocular como deficiéncia visual.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

70




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

2 Estranhamentos

Para tentar demonstrar o papel da autoetnografia neste percurso, comego pontuando,
como antropéloga, o caminho existencial e metodoldgico que trilhei, destacando algumas
dimensoes adquiridas pela Antropologia, etnografia e pela autoetnografia para o
entendimento da percepcao e da deficiéncia.

Nesse processo de educacao moral, que ¢ o que vivenciamos no aprendizado da
antropologia, como boa parte de meus colegas, conheci outros mundos, outras vidas e
outras dimensoes morais e éticas que me descentraram, reposicionando o meu olhar
inquieto e capacidade de descrigao. Aprendi com um conjunto de experiéncias de
pesquisas que me jogaram em outros mundos, que busquei entender e “traduzir” por
meio de etnografias. Foi preciso muito tempo para me convencer de que o que busquei
nas pesquisas também poderia me conduzir a mim mesma e a processos de aceitagao e
de entendimento que nunca foram muito claros, tanto do ponto de vista das explicagdes
biomédicas como psicoldgicas e sociais. A Antropologia a que me refiro me propos um
retorno a mim mesma, ja que na perspectiva de Ingold (2013, p. 8, traducao minha):

Desde que comecei a me lancar nos estudos sobre o sujeito, a antropologia
tem sido uma maneira de encontrar meu caminho de volta para casa.
Nahora de embarcar nessa jornada, eu nao podia me apoiar em nenhuma
base sélida. Nao é como se eu ja soubesse, antes mesmo de sair, tudo
0 que era possivel saber sobre mim e sobre a pessoa que me tornaria.

Meu regresso para casa remete as escolhas profissionais que fiz, dialogando com o
outro. Percorrer os caminhos tedricos e especialmente metodoldgicos da Antropologia,
com o aprendizado dos trabalhos de campo, me conduziu a outros lugares culturais
que, apesar de suas marcadas diferencas, me pareceram muitas vezes mais confortaveis
dos que vivenciei no meu universo cultural. Possuia uma representagao romantizada
de que a antropologia me protegeria de um conjunto de dissabores e de discriminagoes.
E a minha diferenca estava la, sempre esteve biologicamente bem definida e perceptivel.
Olhos que se movem.

Desejei firmemente tornar-me antropdloga e lutei por um lugar ao sol como professora
e pesquisadora. Hoje sinto que era como se a antropologia me apaziguasse. Ao longo de
quase 20 anos, a Antropologia configurou-se para mim como uma filosofia do humano
(Ingold, 2013) para além de um conjunto de descrigoes etnogréficas. No entanto,
nao poderia imaginar no comego do percurso que a Antropologia me proporcionaria
um encontro com a minha primeira casa, meu corpo e suas janelas para e no mundo.
Em 2018 vivi um processo que modificou o meu histérico médico. Com a necessidade de
uma nova troca de 6culos, meu oftalmologista sugeriu um novo profissional para cuidar
de meu caso. Uma especialista em baixa visao.

Foi nesse momento que comecei a refletir sobre investir em uma reflexao a respeito
da percepcao visual, antes que o meu “tempo visual” pudesse terminar. Senti que
havia chegado o momento de encontro comigo mesma, tentando refletir a partir da
Antropologia sobre o meu percurso. Os caminhos possiveis apareceram como as pistas
e os sinais referidos por Ginsburg (1989, p. 151) ao mencionar como referéncia as pistas
seguidas pelos cacadores deixadas por suas presas no terreno. E, algum tempo depois,

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

71




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

vivenciei um episdédio que me demonstrou a necessidade de desenvolver a pesquisa
sobre percepgao visual.

No final de junho de 2019, ao abrir minha caixa de mensagens de e-mail, eu me
deparei com o informativo mensal da Associagao Brasileira de Antropologia (ABA) e
fiquei estarrecida com o que li. Tratava-se de uma nota da Comissao de Acessibilidade da
ABA repudiando o Projeto de Lei Amalia Barros, que reconhece os portadores de visao
monocular como deficientes visuais no Brasil.

Visao monocular, como se sabe, corresponde a cegueira em um dos olhos.
A Organizacao Mundial de Satide (OMS) (Camara dos Deputados 2021) classifica a visao
monocular como deficiéncia visual em razao da perda da visao binocular no processo
de formacao da visao. O Projeto de Lei n. 1.615/2019, na esteira da OMS, propunha o
reconhecimento da visao monocular como deficiéncia visual (Brasil, 2019).

De uma perspectiva legal e médica (que obviamente se comunicam), a classificacao
das deficiéncias visuais se constréi a partir da relacao entre, pelo menos, estes dois
principios de classificacao: o médico e o juridico, embora o modelo social de reconhecimento
da deficiéncia extrapole largamente esses universos, como ensina Diniz (2007, p. 42).
No Brasil, quem tem visao monocular, naquele momento, nao era legalmente reconhecido
como deficiente visual.

O Projeto de Lei n. 1.615/2019, conhecido como Lei Amalia Barros, gerou reacoes
controversas por parte de associacoes de deficientes e foi publicamente criticado pela
Associagao Brasileira de Antropologia, por meio de nota ptblica expedida pela Comissao
de Acessibilidade da ABA 2019/2020.

Como antropodloga filiada a tal associacao, fiquei chocada. O argumento que se
colocava em contrariedade ao projeto de lei era o de que o fato de os monoculares
passarem a ser considerados juridicamente como deficientes visuais prejudicaria outros
deficientes “menos aptos do que os monoculares” no mercado de trabalho e, sobretudo,
em concursos publicos.

Ao contatar a ABA por e-mail, recebi uma negativa da minha solicitagao de direito
de resposta a respeito do rechago ao PL Amalia Barros, acompanhado de um convite da
Comissao de Acessibilidade para uma reuniao a ser realizada na RAM 2019, em Porto
Alegre, a qual evidentemente nao compareci por entender que a nota extrapolava os
desejos de controle e a “simpatica” boa vontade de dialogar da Comissao de Acessibilidade
em uma Reuniao de Antropologia do Mercosul. Como diz o ditado popular: “Em terra
de cego quem tem um olho ¢ rei”, essa foi a minha triste impressao ao ler a nota da
ABA e a resposta que recebi a minha solicitacao. Entendi amargurada que aquela
mesma antropologia que busquei aprender e praticar ao longo da minha vida, como
uma porta aberta para a reflexao sobre aceitagao da diferenga e alteridade, era altamente
discriminatéria e estigmatizadora. E que a praticava por um viés institucional.

Tal experiéncia me instigou a refletir sobre a invisibilizacao da visao monocular
como deficiéncia visual e da visibilidade e estigma suscitados pelo nistagmo. Entendi
que tinha chegado o momento de tentar entender a percepcao visual por meio da
fenomenologia da minha experiéncia, utilizando a Antropologia como lugar para refletir
sobre a percepcao. Ao me sentir cada vez mais impactada por minha situagao pessoal
de perdas visuais somada as situacoes de desrespeito e discriminacao, comecei a buscar

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

72




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

nessa mesma antropologia um “antidoto eficiente”, procurando algumas etnografias a
respeito da tematica.

Tais trabalhos me levaram a Antropologia ecoldgica de Tim Ingold, ao perspectivismo
de Viveiros de Castro e a Antropologia da deficiéncia de Débora Diniz'. Refletindo sobre
os ensinamentos desses autores, floresceu em mim o desejo de coloca-los em didlogo e
de fazer frutificar uma Antropologia da percepcao a partir de alguns estranhamentos
mencionados:

A paisagem do conhecimento, assim como a da prépria vida social
¢é continua. Nela os antropélogos seguem seus instintos, farejando
fontes e linhas de investigacao promissoras. Eles sao como cagadores
em busca. Para cagar vocé precisa sonhar com a animal; entrar em
sua pele e assumir o seu ponto de vista; conhecé-lo de dentro para fora.
E vocé tem que observar atentamente o que acontece ao redor e o que
isto tem a lhe dizer. O mesmo acontece com a Antropologia: trata-se
de seguir os seus sonhos, de entrar na pele do mundo, conhecé-lo por
dentro e aprender com a observacao. A Antropologia entao abre uma
diversidade de trilhas, como os cagadores através da paisagem da
experiéncia humana (Ingold, 2019, p. 66).

Das agruras de um posicionamento institucional da ABA, que me machucou
profundamente e me fez repensar o lugar da Antropologia no Brasil, como ator politico
e seus engajamentos. Da relacao com o meu corpo e os estigmas que o atravessam, como
possibilidade de conhecimento, das questoes legais e do aprendizado de ser antropdloga,
sempre em construgao. Eu estava ja desejando realizar a pesquisa e discutindo suas
possibilidades em sala de aula com os estudantes de pds-graduagao e com alguns colegas.
Necessitava encontrar uma opcao metodoldgica compativel que contemplasse igualmente
as questoes ¢ticas da pesquisa e que se chocavam como o meu desejo de me incluir como
dado e subjetividade, para refletir sobre percepcao visual.

Do ponto de vista metodolégico, ao longo da minha trajetéria como antropéloga,
utilizei como pesquisadora a observacao participante, vivenciando seus desdobramentos
e nao raros percalcos no que concerne a autoridade etnografica, conforme mencionam
Marcus (1998) e Clifford (2012), bem como os seus limites do estranhamento e producao
narrativa. Rememorando meu percurso, percebo que de alguma forma me aproximei de
uma antropologia de dentro (Brum, 2006; 2014).

A observacao participante, no processo de aprendizado em que se constitui o
campo, de uma educacao dos sentidos em que a antropologia se configura, sempre
veio acompanhada de uma forte dose de envolvimento e subjetividade. Colocar-me na
situacao dos sujeitos com quem estudei ultrapassou determinados limites de pesquisa,
0 que me conduziu a adogao conjunta de duas outras perspectivas de trabalho para

! O campo de estudos sobre deficiéncia no Brasil, apesar de relativamente recente, ¢ bastante consolidado, conforme
demonstram as mesas e Grupos de Trabalho nos Congressos de Antropologia e nas reunioes anuais da Associagao
Nacional de Pesquisadores de Pds-Graduagao em Ciéncias Sociais. Também em termos de publicagdes, conforme
destacam os organizadores do dossié Antropologias e deficiéncias, publicado na Revista Anuario Antropoldgico.
Em sua apresentacgao: Perspectiva antropolégicas sobre deficiéncia no Brasil (Rios; Pereira; Meiners, 2019, p. 32).

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

73




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

dialogar com a observacao participante: a objetivagcao-participante (Bourdieu, 1989,
p- 58) e a participacao observante (Wacquant, 2002, p. 15)°.

A percepcao de que o lugar que ocupamos no campo ¢ um detonador de interpretacoes
interessadas e da temporariedade da relacao do observador com os sujeitos pesquisados,
sobre o qual alerta Bourdieu (1989) ao cunhar a expressao objetivacao participante, me
conduziu a um estado de alerta sobre minha condicao de pesquisadora. Nos percursos de
pesquisa que tive o privilégio de protagonizar, reconheco que lidei com as tensoes entre
objetividade e subjetividade, conforme mencionam Gomes e Menezes (2008, p. 18) ao
problematizarem os percalgos de realizar uma antropologia de dentro.

No meu caso, ter sido parte de universos que posteriormente decidi pesquisar, me
levou a uma relacao de identificacao e pertencimento como parcela constitutiva das
investigagoes. Estar familiarizada com alguns elementos do universo a ser pesquisado,
conhecer algumas pessoas que me propiciaram os primeiros contatos foi um facilitador
para o comeco de experiéncias de pesquisa anteriores. No entanto, tal familiaridade me
colocou questodes éticas a respeito da confidencialidade das informacoes dadas, mexendo
com a minha capacidade de estranhamento.

Penso que aprendi com o campo por estar “dentro” e tentei desenvolver uma
antropologia “com”, na qual os sujeitos dos grupos estudados foram meus professores.
Tais situacOes inverteram, muitas vezes, a hierarquia nas relagoes de pesquisa e me
conduziram a pensar sobre o meu lugar como sujeito na producao de dados, nao s6 na
dindmica do seu levantamento e interpretacao.

Os limites entre engajamento e a realizacao da pesquisa constituiram-se, para mim,
em importantes elementos de aprendizado do campo e produziram desdobramentos.
Reconhecer o papel ativo do antropélogo na participacao observante traz consequéncias
no jogo relacional das identidades em embate. Uma antropologia que passa a se conceber
como ativista, por se reconhecer no aprendizado de ser nativo e sua relatividade para
a pesquisa, assume e se mistura ao campo de um ponto de vista em que as separacoes
entre pesquisadora e colaboradora passam a ser ténues. Os limites da etnografia como
descrigao sao tensionados. Entendo que passamos a navegar nos mares de uma filosofia do

2 Pierre Bourdieu define o termo objetivacao participante como: “A objetivacao da relacao do sociélogo com o seu objeto
é, como se vé neste caso, a condicao de ruptura com a propensao para investir no objeto, que esta sem duvida na
origem de seu ‘interesse” pelo objeto. E preciso de certo modo ter-se renunciado a tentagao de se servir da ciéncia para
intervir no objeto, para se estar no estado de operar uma objetivagdo que nao seja a simples visao redutora e parcial
que se pode ter no interior do jogo passivel de ser apreendido como tal porque se saiu dele” (Bourdieu, 1989, p. 58).
A perspectiva classica da observacao participante, segundo Geertz (1989) corresponde a insercao do pesquisador,
sua “transformacao em nativo” e aceitagcao como membro do grupo estudado para fins de descricao etnografica.
A objetivagao participante, segundo Bourdieu (1989), se caracteriza por uma critica e problematizacao a observacao
participante, no sentido de que, a excessiva inser¢ao do pesquisador legitimaria o préprio discurso etnografico como
instrumento politico de defesa do nativo, para além de sua cientificidade. Assim, a objetivagao participante procura
apontar os limites da observacao participante e supera-los por meio de sua critica metodoldgica, a fim de que o
antrop6logo nao perca a dimensao do carater descritivo, etnografico, temporario e parcial de seu discurso. Por seu
turno, a participacao observante, mencionada por Wacquant (2002, p. 15) remete a uma ténue inversao da proposta
de Bourdieu (da objetivagao participante), para fins de contato com o grupo e percepcao do mesmo. Trata-se de um
membro do proprio grupo efetuar a descricao etnografica, ou seja, a descricao se torna tanto mais densa quanto mais
o antrop6logo se confunde com o grupo que estuda, como no caso de Wacquant, que ¢ reconhecido pelos lutadores
de boxe norte-americanos que estudou, como lutador e nao apenas como etndgrafo. Entendo que Wacquant, nesta
perspectiva dialoga com a autoetnografia.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

74




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

humano’. A Antropologia que produzimos nos conecta, inclui e desafia como subjetividade,
para além da observacgao.

3 A Autoetnografia como um Lugar de Fala

Meu trabalho como antropé6loga da educagao me colocou frequentemente em didlogo
com a dificuldade de estranhamento e com a situacao de orientandos e orientandas
desejosos de estudar tematicas com as quais se identificavam. Pesquisadores negros e
indigenas que pesquisavam seus pares. Estudantes de danga, universitarios e professores,
entre tantos outros, que pesquisavam seus universos respectivos. Nao se trata aqui,
por si s6, de valorizar o percurso dos pesquisadores, mas de assinalar que a experiéncia
vivida e refletida confere um lugar de fala privilegiado como nos ensina Djamila Ribeiro
(2019, p. 64):

O falar nao se restringe ao ato de emitir palavras, mas a poder existir.
Pensamos lugar de fala como refutar a historiografia tradicional e
a hierarquizacao de saberes consequentes da hierarquizacao social.
Quando falamos de direito a existéncia digna, a voz, estamos falando
de l6cus social, de como este lugar imposto dificulta a possibilidade
de transcendéncia. Absolutamente nao tem a ver com uma visao
essencialista de que somente o negro pode falar sobre racismo.

Ao trabalhar as dimensoes éticas e politicas da produgao narrativa, deseja-se
romper com a invisibilidade e propor o engajamento como advindo das experiéncias
singulares derivadas do lugar social ocupado pelos sujeitos. Para esta pesquisadora, uma
visao universalista restringe o debate por escamotear as hierarquizacoes na produgao
do conhecimento, embora com um verniz de igualitarismo. Nesse sentido, ¢ importante
que as diferengas sejam sublinhadas e os lugares sociais das produgdes discursivas sejam
assumidos em plenitude (Ribeiro, 2017, p. 69).

Trata-se de pensar o lugar social como propulsor de experiéncias vividas e
subjetivadas observadas nas singularidades de histérias de vida. Dizer que o lugar
social ¢ gerador de identidades sociais partilhadas, nao ¢ uma obviedade. Se, de
um ponto de vista, género e raga sao geradores de processos de identificacao e de
metaforas de poder sao igualmente produtores de saberes advindos destes viveres.
Nao se trata de admitir que portadores de deficiéncia sdo os tinicos autorizados a
falar sobre deficiéncia, mas de reconhecer que suas experiéncias sao propulsoras de
potencialidade narrativa como producao de conhecimento:

Assim entendemos que todas as pessoas possuem lugares de fala,
pois estamos falando de localizagao social. E, a partir disso, é possivel
debater e refletir criticamente sobre os mais variados temas presentes na
sociedade. O fundamental ¢ que individuos pertencentes ao grupo social
privilegiado em termos de ldcus social consigam enxergar as hierarquias

> O termo filosofia do humano para caracterizar a antropologia que aqui desenvolvo encontra inspiracao na obra de

Ingold. Refiro-me especialmente no texto Marcher avec les dragons (Ingold, 2013, p. 447). O autor, ao analisar o
embate entre etnografia e antropologia, enfatiza a tarefa da Antropologia de realizar uma reflexao filoséfica que leva
em conta nossas observagoes e engajamento no mundo em colaboragoes e correspondéncias que estabelecemos com
seus habitantes. Trata-se de uma Filosofia viva, que ele designa como Antropologia!

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

75




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

produzidas a partir deste lugar, e como este lugar impacta diretamente a
constituigao dos lugares de grupos subalternizados (Ribeiro, 2017, p. 85).

Entendo lugar de fala como aquele lugar que deriva da materialidade do corpo que
fala em suas sensorialidades. Assinalo a coincidéncia entre o lugar de fala nas condicoes
sociais analisadas pela autora e a singularidade da percepcao visual perspectivada por
minha experiéncia de vida. Entendo que as dimensodes sociais dos portadores de deficiéncia
podem ser melhor compreendidas a partir dos relatos de quem vivencia cotidianamente
os estigmas que dela decorrem.

Mas nao ¢ apenas essa a minha motivacao. Assumir meu lugar de corpo que fala
da experiéncia da percepcao visual é assumir meu posicionamento ativo na construgao
do conhecimento sobre o que significa perceber. A percepcao ¢ individual, mas ocorre
no mundo por nossos movimentos. Ela ¢ a um s6 tempo fisica e emocional. Para além
de pacientes em busca de solugdes biomédicas que marcam nossos percursos de vida,
entendo que deficientes visuais podem se constituir em agentes da construcao deste
entendimento como produtores do conhecimento a respeito de si mesmos, seus limites,
afirmacao de identidades e fenomenologia desta experiéncia. Ao sublinhar minha
experiéncia como fonte de entendimento para a percepcao penso que a autoetnografia
se justifica como dimensao metodoldgica:

Autoetnografia é uma abordagem de pesquisa e escrita que busca
descrever e analisar sistematicamente (representar graficamente)
experiéncias pessoais (self) para compreender a experiéncia cultural
(etno) (ELLIS, 2004; HOLMAN JONES, 2005). Essa perspectiva
desafia as formas candnicas de fazer pesquisa e representar os outros
(SPRY, 2001), uma vez que considera a pesquisa como um ato politico,
socialmente justo e socialmente consciente (ADAMS; HOLMAN JONES,
2008). O pesquisador usa principios de autobiografia e etnografia para
escrever autoetnografia. Portanto, como método, a autoetnografia ¢é
ao mesmo tempo: processo e produto (Ellis; Adams; Bochner, 2019,
p. 18, traducdo minha).

A opcao pela autoetnografia ¢ um processo que vem sendo tecido com o intuito
de efetuar um didlogo entre minha histéria de vida e o entendimento ecoldgico e
fenomenoldgico a respeito da percepcao visual, como pessoa com nistagmo e visao
monocular. Ao assinalar a conjugacao entre produzir e viver o conhecimento, a partir da
autoetnografia, saliento que o método vem sendo burilado no processo de escrita, como
atividade de rememorar para interpretar o vivido.

Ha um consenso de que a escrita ¢ um momento praticamente separado do
levantamento de dados, que ela vem depois e se constitui em um relato para apresentar
os resultados da pesquisa. No entanto, o proprio nome etnografia remete, ao mesmo
tempo, ao método utilizado pelos antropdlogos e a escrita (Fonseca, 1998; Ingold, 2008;
Peirano, 2014; Eckert; Rocha, 2008).

E esse “estranhamento do estranhamento” metodolégico, no que se refere a etnografia,
que me conduz a autoetnografia e suas dimensoes autobiogréaficas de incorporacao do
vivido, como dado preponderante para se pensar o etno em seu potencial educativo.
Se por um lado a autoetnografia valoriza a dimensao biogréafica do pesquisador/ator
como caminho para o estudo da cultura, ela também abre as portas como descrigao

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

76




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

para incrementar a producao de uma Antropologia como filosofia do humano (Ingold,
2018; 2019), que comunica diversas facetas do vivido e que tem dimensdes educativas.

Penso que a observacao participante nao pode se reduzir a uma forma para a
realizacao da etnografia e tampouco com ela se confunde. Trata-se de uma forma de
estudar com as pessoas e aprender com elas. A licao dessa aprendizagem do campo
como antropéloga, no meu caso, redundou em uma educacao dos sentidos ao longo das
diferentes experiéncias de pesquisa que protagonizei. O encontro com o meu corpo e,
especialmente, “com os meus olhos”.

Um aprendizado acerca de mim mesma em termos de percepcao, que favorece minha
identificacao como parte desse processo educativo e que, a0 mesmo tempo, me permite
dialogar com experiéncias similares. Ele contempla uma dimensao fenomenoldgica e
experiencial que parte do meu percurso ¢ do engajamento com 0 meu corpo, com o0s
meus olhos, com a minha forma de olhar, que se movimenta.

Quando me refiro a dupla dimensao, desejo salientar a fenomenologia da constituigao
da pesquisa, meu envolvimento na producao do entendimento da percepcao visual ao
rememorar meu percurso de vida e seu narrar. Como em outras pesquisas que se utilizam
da autoetnografia, também destaco a minha vinculacao/engajamento como pesquisadora
nos processos em que o vivido se converte em fonte e elemento-chave para a tessitura
da escrita.

Ha tematicas da pesquisa em que o investigador se sente mais tocado pela necessidade
de se colocar como dado. Uma delas se relaciona a autoetnografias de situagoes de
vulnerabilidade. Essa particularidade é apresentada por Costa (2017) ao abordar sua
experiéncia com o hipotireoidismo. O autor situa como pressuposto para sua escolha a
natureza fisico-quimico-biolégica e psicossocial do discurso individual como fonte do
cotidiano dos sujeitos envolvidos. Focaliza a natureza da discursividade no trabalho
etnografico para descrever o drama vivido de quem experimenta situagdes concretas
de vulnerabilidade relacionadas com a satide (Costa, 2017, p. 291). O autor analisa sua
experiéncia tempordria de hipotireoidismo, os impactos na sua vida e transformagoes
ocasionadas (Costa, 2017).

A autoetnografia, no meu caso, dialoga com vulnerabilidades que acompanham o
percurso de vida que tenho experienciado. Fatores como normal e patologico, levando
em consideracao o histdrico do paciente sao duplamente relativos, no caso em foco.
Os discursos médicos a respeito de diversas deficiéncias visuais se embasam em escalas para
caracterizar saude e doenga e particularizar cada caso médico. Parametros exteriores servem
para caracterizar a doenca e buscar solucoes biomédicas, mas nao sao completamente
reveladores do que percebo e de como percebo. Ao contrario do estudo de Costa, no
meu caso, nao ha distanciamento possivel porque embora recursos de ampliacao visual
possam alterar a minha acuidade visual eles, a priori, ndo alteram a percepcao como um
processo continuo de interlocug¢do com o mundo.

Jorge Luiz Borges, mencionado por Diniz (2007), em uma série de conferéncias
sobre a cegueira, se descrevia como possuidor de uma percepcao diferenciada do mundo.
Também sinto desta forma. Por isso, eu dialogo com autoetnografias construidas a partir
da deficiéncia como experiéncia vivida, tais como a autoetnografia de Fabiene Gama

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

77




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

(2020) sobre esclerose multipla e, especialmente com a autoetnografia de Anahi Guedes

de Mello (2019, p. 38):

Como a descricao de minhas experiéncias pessoais de (nao) ouvir envolve
interacoes com humanos e nao humanos com o intuito de expandir
minha capacidade cognitiva de observacao, especialmente considerando
a corporificacao do implante coclear como um ouvido biénico, uma
autoetnografia escrita por um hibrido corpo surdo/implante coclear,
portanto, por uma ciborgue real, ¢ uma autnoetnografia ciborgue feita
por uma antropdloga insider do fenémeno do (nao) ouvir, transformando
memorias pessoais € notas de campo em cenas e narrativas do devir-
ciborgue nao ficcionais.

Em sua tese de doutorado “Olhar, (ndo) ouvir, escrever: uma autoetnografia ciborque”,
Mello (2019) analisa as dimensoes metodoldgicas que sua surdez adquire no seu fazer
antropolégico. A fenomenologia de sua experiéncia com a deficiéncia ao longo de seu
percurso de vida tem lugar privilegiado na constituicao da percep¢ao como antrop6loga:

As narrativas visam refletir sobre a relagao entre o método etnografico e
os sentidos sensoriais (audicao e visao) a partir de uma autoetnografia
ciborgue. Como as reflexdes sdo marcadas por preocupacdes
metodoldgicas mais sobre o ouvir etnografico como ato cognitivo, o
texto ¢ constituido por narrativas nao ficcionais do self, a partir do meu
ponto de vista. E importante visar aqui que o carater nao ficcional de
minhas narrativas se deve mais a implicacdes metodoldgicas em torno
desse tema de estudo, uma vez que as questoes epistemoldgicas que
envolvem a producdo de conhecimento antropoldgico sobre o (nao)
ouvir prescinde de narrativas ficcionais, ainda que a escrita ficcional
faca parte de autoetnografias. Também por mais que perpassem aos
processos autoetnograficos doses de autoficgao, a propria etnografia,
seja ela ‘auto’ ou nao, necessita extrapolar as dimensoes das ‘ficgoes
de si’ (Mello, 2019, p. 38).

Igualmente, o discurso a respeito da percepcao visual e de seus processos de

construcao a partir do

“meu” vivido envolve a fenomenologia da minha experiéncia

de vida, as solugoes biomédicas prescritas pelos oftalmologistas que acompanharam o
meu caso como potencializadores da minha insercao no mundo. Como os 6culos, lupas,

prismas e especialmente as lentes de contato, ao permitirem tal insercao pelo aumento
da acuidade visual, me proporcionaram experimentar a reciprocidade visual? Seria
também parte desta forma ciborgue de ser o meu “ver” mediado pelos recursos visuais?

Comeco a pensar, tal como Borges que expressava a diversidade de sua experiéncia
de percepcao do mundo, que héd uma diferenga de percepgao relativa a deficiéncia visual.
Passemos a minha histéria!

4 Ceres

Foi um parto dificil, mas ao cabo de algumas horas em uma pequena cidade do interior
do Rio Grande do Sul, no hospital de Sao Gabriel, cheguei a este mundo arrancada das
entranhas da minha mae com férceps. Era 29 de maio de 1968 as 8h30. Nasci geminiana

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

78




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

com ascendente em gémeos. Era o ano do macaco para os chineses. Contam que cheguei
bem machucada, mas era um bebé robusto de olhos verdes.

Ganhei o nome de Ceres por insisténcia do meu pai porque nasci loira como os
trigais da sua infancia. De certa forma, meu nome transporta aos pampas gauchos a
mitologia greco-romana, porque Deméter ¢ a deusa da fertilidade para os gregos, Ceres
para os romanos. Sylvain Lazarius (2017, p. 7) ao refletir a respeito da Antropologia do
nome afirma que as idiossincrasias do nome remetem as complementariedades entre
a individuacao do nominado e a generalizacdo que o nome suscita. O nome Ceres no
Rio Grande do Sul se relaciona a agricultura. Remete a fertilidade e prosperidade. Para
Robert Jordan — personagem protagonista de Hemingway (2016, p. 77) em “Por quem
os sinos dobram”, o “nome ¢ uma espécie de bandeira”. Vale dizer: algo intimo, sagrado,
identificador.

Individualmente, chamar-me Ceres foi compativel com a diferenca que sempre
portei. Entre a identificacao com uma loira divindade dos trigais, a terra e a fertilidade
do mundo greco-romano ¢ o come¢o da minha vida em Sao Gabriel me senti convidada a
pensar sobre mim mesma como alguém diferente. Uma produgao de identidade atributiva,
decorrente de modelos caracteristicos de representacdes mentais interiorizadas, que
produz um jogo incessante entre diferenca e similaridade (Ingold, 2013, p. 377).

Minha mae conta que apesar do parto dificil eu me recuperei bem. Por volta dos
trés meses ela percebeu que meus olhos ndao a acompanhavam, que havia algo errado
comigo. Olhava para o nada, nao seguia seus movimentos. Gibson (2015) reflete sobre
a percepcao dos recém-nascidos e suas distor¢oes de interpretacao:

As teorias de percepcao baseadas na sensacao assumem a perspectiva de
que as aparéncias do mundo sao tudo o que um recém-nascido recebe.
Sao os dados para percepgao. Portanto, a crianga ¢ necessariamente
egocéntrica e cognitiva. Seu desenvolvimento ¢ uma questao de progredir
das sensagdes subjetivas para as percepgoes objetivas. O ego da crianca
envolve o mundo e, ao mesmo tempo, ela é supostamente confinada
a consciéncia de suas sensacoes fugazes. Mas existe um motivo para
suspeitar de todas essas especulacgdes. A evidéncia sobre as primeiras
experiéncias visuais de bebés nao sugere que eles estao confinados a
superficies visto-daqui-agora, e a evidéncia definitivamente contradiz
a doutrina de que o que eles veem ¢ um patchwork de sensagdes de
cores. Portanto, suspeito que a suposta egocentricidade da crianca é
um mito (Gibson, 2015, p. 191, traducao minha).

Gibson objetiva desconstruir o mito da egocentricidade da percepgao infantil
que reduz o universo perceptivo dos bebés e das criangas a um conjunto confuso de
sensagoes. Diz-se que um bebé de alguns meses enxerga mal, sem muita nitidez. Porém
ja com algum tempo de vida ele é capaz de acompanhar os movimentos. Eu nao era,
nunca consegui. Observando-me mais atentamente meus pais notaram que eu movia os
olhos involuntariamente, em sentido horizontal. Apesar disto tive um desenvolvimento
considerado normal para um bebé. Falei e andei muito cedo e minhas limitagoes visuais
nao me impediram de nenhuma forma de descobrir o mundo em que estava inserida.
Olivia von der Weild (2015), ao analisar manuais escolares destinados a criangas cegas no
Brasil, reflete sobre a preponderancia da valorizacao da visao no processo de descoberta do

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

79




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

mundo. Guardadas as devidas dimensoes as considero igualmente validas para analisar
criancas com deficiéncia visual:

Um dos principais pontos que se destaca na comparacao feita nos
manuais entre o desenvolvimento do bebé considerado normal e o de
um bebé cego é uma sobreposicao do processo de desenvolvimento
cognitivo humano ao processo de maturagao da capacidade visual
do organismo. O processo de desenvolvimento do bebé vidente é
justaposto ao desenvolvimento das duas principais funcoes medidas
para a classificacao médica oftalmoldgica de uma pessoa como cega:
a acuidade e o campo visual. A capacidade visual é que impulsionaria
o movimento e o bebé cego, na auséncia da visao, nao teria motivagao
para explorar um ambiente que ndo pode ser visto, seu mundo ficaria
restrito (RODRIGUES; MACARIO, 2006); teria um contato limitado
com o ambiente (BRASIL, 2007); nao teria o estimulo visual para
despertar o interesse pelo deslocamento ou movimento (FIGUEIRA,
2000; CARLETTO, 2008); nao teria interesse pelo mundo exterior
(OCHAITA; ROSA, 1995); seu mundo se tornaria pobre e ele se manteria
ocioso e passivo diante do mundo que o cerca (RODRIGUES; MACARIO,
2006) (Von der Weid, 2015, p. 938).

E necessario efetuar um exercicio de relativizacio para reconhecer e pontuar o
desespero dos pais dado a auséncia de informacoes a respeito do “mundo visual” dos
bebés e criangas muito pequenas. A autora se refere a aprendizagem como um processo
de cognicao criativa, de estar no mundo e estabelecer referéncias, da cognicao como
enacao (Von der Weid, 2015, p. 942). Ao utilizar como referéncia suas reflexoes sobre a
cegueira, meu objetivo ¢ introduzir alguns elementos para pensar na percepcao visual
como totalidade dinamica, descentrando o visualismo como o “quase” Ginico responsavel
pela percepgao do mundo.

Por isso considero importante pontuar que nas reflexdes que se comunicam de Gibson
e Von der Weid ha uma énfase em adensar a discussao a respeito do universo visual para
adentar no campo da construgao da percepg¢ao visual, mais vasto e em comunicacao com
o mundo do que o da fisiologia visual — seara dos oftalmologistas. Nesse sentido, Gibson
(2015) efetua uma reflexao sobre a diferenga entre campo e mundo visual:

O campo visual ¢ um tipo especial de experiéncia que pode surgir de
uma amostra da matriz ambiente tirada com a cabeca e os olhos fixos.
Em sua forma mais pura, o campo visual surge com um tnico olho
fixo. O mundo visual é o tipo de experiéncia que surge naturalmente
de todo o arranjo ambiente quando alguém esta olhando ao redor e
olhando com dois olhos para dois pontos de observacao ligeiramente
diferentes. O campo de visao dos dois olhos é uma espécie de secao
transversal mista sobre a volta de angulos sélidos registrados pelos
olhos. O campo de um olho seria corresponde a uma imagem plana
cortando o angulo sélido daquele olho. Seria corresponde no sentido
de que uma imagem fiel poderia ser substituida pela amostra angular
de modo a produzir quase a mesma experiéncia fenomenal. Mas o
mundo visual é um tipo de experiéncia que nao corresponde a nada, a
nenhuma imagem possivel, a qualquer filme, e nem mesmo a qualquer
movimento “ foto panoramico”. O mundo visual nao ¢ uma projecao
do mundo ecolégico. Como pdde ser? O mundo visual ¢ o resultado
da coleta de informacoes invaridveis em uma matriz 6ptica ambiente

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

80




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

por um sistema visual explorador, e a consciéncia do préprio corpo
do observador no mundo é uma parte da experiéncia (Gibson, 2015,
p.- 197, tradugao minha).

A descoberta do movimento dos meus olhos nos levou a uma maratona de consultas
oftalmoldgicas e de exames. Houve sempre uma preocupagao de tentar mensurar o que
eu era capaz de enxergar, de definir minha acuidade e campo visual. Ninguém nunca
se perguntou a respeito do meu mundo visual e das condicdes ecoldgicas, de minhas
percepgoes, de como eu estava me relacionando e explorando o mundo em que me inseria,
apesar das limitacoes visuais. Hoje percebo em didlogo com Gibson que vivemos, minha
familia e eu, uma espécie de descompasso entre o que os oftalmologistas diagnosticavam
e a riqueza do meu universo infantil e de suas descobertas.

Entendo hoje que as consultas aos oftalmologistas eram uma tortura para mim e
também para minha mae. Lembro com certa nitidez os consultérios, os cheiros, o escuro,
rostos de médicos misturados aos das enfermeiras que chegavam sorrateiras. Vinham
sempre pelo lado da minha mae com um pequeno frasco para pingar o colirio nos meus
olhos. Sempre detestei dilatar minhas pupilas. A enfermeira com o frasco do colirio
que se aproxima de mim no consultério médico faz parte do comeco de um rito que se
protrai por horas a fio e que via de regra termina com um diagnéstico coincidente de um
dos tantos oftalmologistas que se ocuparam do meu caso. A aproximacao da enfermeira
aciona uma memoria longinqua de dor e de impoténcia que me coloca em uma situacao
de fragilidade e resignacao. Por mais que me esforce para tentar manter uma postura
positiva no meu intimo, sei que o resultado de cada nova consulta significa que devo
aprender a assimilar as perdas visuais e dar o meu jeito para me adaptar e continuar
vivendo.

Meu diagnostico oftalmolégico ao longo da minha vida nao se transformou muito.
As visitas ao oftalmologista me fizeram acreditar que nao enxergava e jamais enxergaria
com meu olho direito, que meus olhos moviam muito, que nao fixavam em nada e que
o olho esquerdo também nao era bom. Hoje entendo que possuia um pouco de visao
periférica. Sabia que nao era completamente cega, mas se mantivesse o olho esquerdo
tapado nao conseguiria enxergar quase nada ao meu redor. Talvez por isso os médicos nos
convenceram de que nao havia nada a fazer. Segundo os varios diagndsticos coincidentes
nao se justificava nenhuma intervengao cirtrgica no olho direito, ja que a lesao foi sempre
considerada irreversivel. O olho esquerdo, apesar dos problemas, deveria ser cuidado
com recursos Opticos que me propiciassem melhor acuidade visual. Foi o que fiz.

Para poder tentar dizer a mim mesma que a vida poderia ser possivel, coloquei em
suspenso os diagnosticos médicos e tentei esquecer a presenga sempre incomoda das
consultas demoradas nos seus consultérios, até que a proxima consulta fosse absolutamente
necessaria. Estes encontros indesejados me lembravam que eu era anormal e imperfeita
visualmente para além do meu cotidiano que era cheio de descobertas e desafios. Nutri
um sentimento ambiguo pelos oftalmologistas da minha infancia. Segui os conselhos
médicos de usar os 6culos que prescreviam, mas s6 comecei a perceber sua utilidade
quando comecei a ler. Percebi a magia de aumentarem o tamanho das letras. Sem eles
nao teria aprendido a ler em nenhuma hipétese.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

81




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

5 Nistagmo e Autoetnografia

Os diagnostico recebidos me jogaram em um mundo dual que me remetia ao que
eu era capaz de ver e as relacoes que estabelecia com o mundo. A forma como o percebia
€ a maneira como era caracterizada e classificada pelos diagnosticos médicos. O mais
patente em termos da circulagao entre estas duas esferas foi o diagndstico de nistagmo.
Isso porque da forma como o entendo e o vivo é o que rege a reciprocidade visual e a
forma como sou percebida pelos outros: por meus olhos que dancam.

Biousse ef al. (2004, p. 314) definem o nistagmo como oscilacdes repetidas e
involuntarias ritmicas de um ou ambos os olhos em algumas ou todas as posicoes de
mirada. Tais oscilagoes podem ser originarias de labirintites, maculopatias ou catarata
congénita, albinismo, e outras causas neuroldgicas. De um ponto de vista fisiolégico,
o nistagmo ¢é um reflexo que ocorre durante a rotagao da cabeca para estabilizar a
imagem. Esse reflexo é dividido em duas fases, uma rapida e uma lenta. A fase lenta
¢é para compensar a rotacao da cabeca e a fase rapida é para reiniciar o movimento
(caso contrario o olho iria atingir a borda da 6rbita e se manteria 14 enquanto durasse o
movimento rotacional). A fase lenta é gerada pelo sistema vestibular, enquanto a fase
rapida responde a sinais do tronco cerebral. O nistagmo ¢ popularmente conhecido
como “olhos que dancam”. Afeta, na maior parte dos casos, drasticamente a visao
pela dificuldade de fixagao e de estabilidade na percepcao visual. Gibson (2015, p. 201,
traducao minha) efetua uma reconsideracao dos movimentos oculares:

A otica ecoldgica, distinta da 6tica do globo ocular exige um reexame
da acao dos movimentos oculares tradicionais. Devemos considerar
como funciona o sistema visual, nao apenas como os olhos se movem.
A ¢6tica do globo ocular é apropriada para fisiologia visual e a prescricao
de 6culos, mas nao para a psicologia da percepcao visual.

Desse ponto de vista, é interessante assinalar que meu nistagmo e o de boa parte de
pessoas com quem ja discuti a respeito, através das redes sociais, foi sempre tratado de um
ponto de vista fisiol6gico com a prescricao de instrumentos capazes de adaptar a visao e
melhorar acuidade visual. No meu caso, o campo visual sempre foi muito reduzido, o que
se agravou com o passar dos anos. A inexisténcia de um trabalho focado na psicologia da
percepcao e de todo um maneirismo corporal, de meu equilibrio, posicoes de cabeca, etc.
deixaram em aberto um conjunto de explicacoes a respeito da interferéncia do nistagmo
no meu cotidiano e da forma de melhor conviver com ele. Apenas muito recentemente,
aos 50 anos, a questao do movimento comegou a ser tratada com a indicacao de lentes
de contato e uma significativa transformacao ocorreu no meu mundo visual. As lentes,
ao reduzirem bastante o nistagmo, interferem e melhoram muitissimo a capacidade de
foco e, no meu caso, permitem a reciprocidade visual.

E importante destacar que a acuidade visual propiciada pelos 6culos, por sua
capacidade de aumento, se contrapunha no meu caso ao incomodo de usa-lo. Eles serviam
para ler, mas eram inadequados para as demais atividades da minha vida. Sempre tive
uma limitagao para longe e para coisas muito pequenas, para as quais aprendi a usar
lupas. Como nunca enxerguei a uma distancia longa nem sei o que significa conseguir
ler o letreiro de um 6nibus. Mas sei existencial e situacionalmente o que significa perder

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

82




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

o Onibus quando ele vem rapido demais e nao consegue parar a tempo. Em outras
circunstancias a indignagao do motorista que para o 6nibus e nao subo porque li errado
a direcao do veiculo. E o desconforto de ser percebida pelas outras pessoas que estao na
parada do 6nibus como alguém que vé mal e que perdeu o onibus.

Minha consciéncia do nistagmo foi bem posterior a da visao monocular que integrei
desde sempre ao meu dia a dia. Muitas vezes quando apresentada a alguém, apds as
questoes iniciais ja abordadas a respeito do meu nome, recebo uma pergunta incomoda
sobre os meus olhos, as vezes seguida de um pedido de desculpa da pessoa que percebe
ter ido longe demais. Especialmente quando adolescente, esses episddios foram dolorosos.
Ficava me perguntando porque as pessoas se achavam no direito de me colocar uma
questao que para mim era tao intima e inexplicavel e que se prolongava muito além de
uma série de diagnodsticos oftalmoldgicos que nao entendia bem e que talvez ainda nao
entenda.

Minhas respostas traduziam o que tinha compreendido das consultas médicas.
Ao responder as questoes colocadas evidentemente meus olhos mexiam ainda mais
porque ficava nervosa e a dificuldade de foco aumentava. Meus olhos nao conseguiam
fixar no interlocutor, desviavam o seu olhar curioso em busca de resposta. As vezes
mudava de assunto, tentava encerrar a conversa deixando claro que apesar de meus
olhos se moverem eu nao via o mundo em movimento. Que estava tudo bem comigo,
que sempre tinha sido assim.

Essa fenomenologia visual experimentada na infancia e adolescéncia tem a ver
com a pluralidade de formas com a qual dialoguei com o mundo ao meu redor, com a
representacao que possuia de mim mesma e a busca da resolucao dos meus problemas
cotidianos de lidar com a diferenca, ao continuar vivendo e aprendendo a perceber.
Lidar com as perdas e baixas visuais foi um desafio que sempre me acompanhou. Tentar
solugdes sem sucesso e adaptagdes para poder continuar também, bem como o exercicio
de colocar tudo em suspenso e me deixar levar pela vida como sempre fiz.

Como nao percebi meu nistagmo até muito tarde (eu deveria ter uns 18 ou 19 anos),
fui sempre dando o meu jeitinho. E engracado escrever dessa forma tao brasileira, do
jeitinho em uma relagdo comigo mesma que foi decisiva do ponto de vista da psicologia do
meu entendimento de perceber como percebo o mundo e a representagao que produzo a
este respeito, mas ¢ exatamente assim que entendo como me sentia. Era como entabular
um didlogo em uma lingua em que uma das pessoas nao tem dominio. Porque eu sabia
intelectualmente de alguma forma o que significava o nistagmo, mas nao conseguia fazer
arelacao como os meus olhos e perceber como eu era percebida pelos meus interlocutores,
no mundo:

Um dia acordei incomodada com uma noite mal dormida. Estava cansada jd de manhd antes
mesmo de acordar completamente. Cheguei ao banheiro e topei com o meu rosto no espelho. Olhei
para mim e percebi dois olhos que mexiam sem que eu quisesse. Foi neste dia que experienciei
conscientemente meu nistagmo. Percebi o quanto deveria ser incomodo para quem me olhava.
Tentei focar, paravam um pouco, mas nunca totalmente. Figuei nervosa com aquela coisa que
enfim se materializava e desabei. Ele estava ali e ndo havia nada que eu pudesse fazer para
mudar isto. Voltei para cama desanimada sem querer comentar ou trocar com quer que fosse
aquela experiéncia que para mim era maldita. Fechei os olhos e senti que eles continuavam,
que continuariam sempre sem que eu nada pudesse. Entendi que até o fim dos meus tempos

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

83




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

de vida assim seria. Aqueles olhos que ndo paravam eram eu mesma, constitutivos da minha
pessoa e da minha maneira de ver e de estar no mundo. (Diario de campo 1, 56).

Busquei muitas vezes no fundo dos meus olhos a resposta para esse segredo, sem
conseguir enxergar este fundo sobre o qual escrevo. O segredo dos meus olhos é também
o segredo dos teus olhos que nao consigo perceber. Nao vejo o teu olhar porque nao foco
e nao foco porque meu nistagmo nao me permite. Olhos sao liquefeitos para mim. Vejo
os teus olhos, as vezes consigo perceber a cor se a luminosidade for boa, mas encontrar
o teu olhar parado no fundo foi algo que descobri apenas muito recentemente quando
experimentei lentes de contato. Ficar olhando os teus olhos, perceber esta beleza foi a
descoberta mais magica e efémera da minha existéncia.

Introjetei sempre uma situagao de inferioridade reflexiva que colada aos diagnésticos
que se sucediam me imobilizou. Guardei para mim aquele segredo de olhos dancantes
que fingi para os outros que conhecia até aquele momento sem que nada intuisse. Talvez
ja naquela época da autodescoberta do nistagmo eu ja buscasse uma saida antropoldgica
de aceitagao e explicacao sobre a minha forma de olhar e enxergar.

A autoetnografia (Brum, 2021, p. 58) me leva a pensar que nao se trata de um
problema de relativizar meu histérico médico e o posicionamento dos oftalmologistas
para melhor existir e sobreviver. Tampouco de negar ou relativizar, porque a questao
nao é de um embate entre discurso médico e o meu viver. Entendo que é preciso pensar
em universos multinaturais (multiplas naturezas) do corpo como uma particularidade
perspectivada e em movimento (maneirismo corporal). Um feixe de afetos em que se
encontram alma e organismo segundo Viveiros de Castro (2018, p. 66). No movimento
dos meus olhos e nas dores sofridas pela estigmatizacdo meu nistagmo, sintetiza esse
viver e estar no mundo.

6 A Autoetnografia e a Percepcao dos Limites da Abordagem
Tradicional da Percepcao

Passei boa parte da minha vida me inquietando com diagndsticos médicos e entrando
em panico a cada nova visita ao oftalmologista que poderia me trazer a noticia de uma
perda irreversivel da visao. Na busca de um entendimento a respeito para minhas limitacoes
visuais e para a falta de perspectivas médicas, para o meu caso, me aproximei em 2008
de um texto de Tim Ingold “Pare, olhe, escute: visao audigao e movimento humano” que
questiona e se contrapde a abordagem tradicional da percepcao. Tal abordagem privilegia
uma relacao direta em que os sentidos captam o estimulo a ser interpretado pelo cérebro.
A Otica cartesiana, em que se baseia a oftalmologia tradicional é exemplo disto, ao
privilegiar a relacao olho/cérebro na construgao da percepcao. Teorias contemporaneas,
como as ecoldgicas, se baseiam na superagao da fragmentacao dos sentidos e apostam
na relacao do ser com o mundo, para o entendimento dos processos perceptivos.

O texto de Ingold me levou a rememorar os oftalmologistas da minha infancia.
Ao dar-me conta das dualidades vividas e entender o choque entre as concepoes de
percepcao, decidi estudar o meu percurso de vida através da autoetnografia, analisando
os descompassos e perspectivas do meu caso oftalmolégico a partir deste rememorar.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

84




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

Desejo recuperar a minha experiéncia com a luz como elucidativa da relagao entre cérebro
e olho na construcao da percepcao e de maneira o nistagmo e a visao monocular foram
determinantes no aprendizado de ver e de ser vista.

As lampadas sempre me fascinaram. Quando crianca adorava ficar olhando as luzes.
Tinha a sensacao de que meus olhos paravam, se fixavam em um ponto luminoso fixo.
Nao era um prazer de imagem (como ver uma gravura colorida e grande em um livro
de histéria para criancas), mas de luminosidade que descansava os meus olhos, sem me
cegar. Nao era preciso saber do que se tratava, de forcar os olhos para poder perceber,
de tentar entender ou interpretar a partir dos meus olhos. Era uma experiéncia de luz,
simplesmente. Quando estava s6, tentava descobrir o que havia naquele interior de
lampada, que me cativava e hipnotizava. Ele me chamava para ela como se houvesse um
outro lugar por detras dos filamentos, embrenhado no seu interior. Lembro que o prazer
que sentia, de ficar olhando para a luz, se afastava da experiéncia, por vezes dolorosa,
de ter de ficar olhando os olhos das pessoas, da insisténcia de ter de fixar neles. Eu nao
conseguia, porque a luz dos olhos das pessoas me incomodava. Desviava o olhar para
outra coisa. E se havia uma outra luz ela me chamava, mas nao se movia como a luz dos
olhos de quem eu deveria olhar.

Ingold ao abordar o entendimento da Otica de Descartes, na construcao da visao,
reflete sobre a luz, o olho e o cérebro neste processo, efetuando uma diferenca entre lux e
Itmen. Para Descartes, a luz é incidental para a visao, mas ele trabalha concomitantemente
com ambos os conceitos pois, para ele, ¢ a alma que vé. Isso porque a esséncia dos
processos visuais ocorre na mente e os olhos sao receptaculos da luz, das sensacoes que
ela provoca. Para entender a compreensao da construgao da percepgao como experiéncia
luminosa é preciso pensar, no meu caso e de outras pessoas com nistagmo, no movimento
dos olhos como determinante para a construgao da percepgao.

De um ponto de vista médico oftalmolégico, minha experiéncia com a luz nunca
foi considerada relevante de ser avaliada. O que entendo hoje é que com a fluidez do
branco da lampada e sua atratividade eu me esquivava do mundo com cores e contornos.
Era a experiéncia do branco o que eu buscava. Ao contrario das descricoes de nistagmo,
ligados a fotofobia de algumas criangas, eu amava a luz. Para mim a luz que eu buscava,
fonte do prazer de olhar, era a visibilidade em sua pureza e sem limites, sem contornos
claros. Ao me deparar com os olhos de outras pessoas ela nao estava la. A luz do olhar
¢ de uma outra ordem. Ela intercepta o movimento dos meus olhos e exige a fixacao no
olhar alheio. Entendo que a luz e os movimento dos olhos conjugados se situam como
impedimento a reciprocidade visual através da fixacao do olhar.

Impossivel para mim dizer se a experiéncia com a luz se passava nos meus olhos
ou na minha cabeca (de fora para dentro ou de dentro para fora). A entendo como uma
conexao com o mundo a partir do olhar e de sua dificuldade de domesticacao. Como
ensina Merleau-Ponty, a visao se constitui em uma experiéncia de luz (Merleau-Ponty,
2014, p. 59).

Tal experiéncia ¢ reveladora dos limites da explicacao cartesiana pois, para além
dos olhos e do cérebro, ela aciona outras esferas sensoriais, como a percep¢ao do som
da lampada, seu calor e as posigoes de cabeca, inclinando o pescoco a esquerda que me
permitiam ver melhor o branco que buscava e que, de alguma forma, afetavam meu

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

85




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

equilibrio. Acessa, igualmente, uma conexao com o movimento do olhar e sua influéncia
na reciprocidade visual. Ela abre uma possibilidade de reflexao sobre o entendimento
da percepcao e seus encadeamentos, colocando em questao o que estamos levando em
consideracao quando a definimos. Mas ela também remete a questao das relacoes entre
percepcao e reciprocidade visual, sobre a qual reflete Ingold (2008, p. 73), ao tratar da
invisibilidade.

A quase auséncia da troca de olhares tém implicacoes na forma como percebo e
sou percebida pelos outros. Ela produz estigmas. Se a minha existéncia ¢ confirmada
na visao dos outros quando sou vista em um lugar, quando nao correspondo a um olhar
trocado, de alguma forma sou visibilizada por minha incapacidade de conexao visual.

7 As Lentes de Contato e a Reciprocidade Visual: uma percepcao
autoetnografica

Pouco antes de completar 50 anos, apds perdas visuais muito significativas, fui
encaminhada a uma especialista em baixa visao. Ela me propds o uso de lentes de contato.
Ao colocé-las tive uma sensacao visual de ampla transformagao. O rosto da médica a
minha frente foi uma descoberta inesquecivel. Eu encontrei os seus olhos, percebi que
conseguia olhar no fundo, fixar sem desviar. Foi apenas neste momento de vida que
experienciei “o foco.” Entendi a magia de olhar nos olhos e ser correspondida com um
olhar, porque como escreveu Merleau-Ponty (1964, p. 35) citando Paul klee: “A visao é
o encontro, ¢ como uma encruzilhada de todos os aspectos do ser”. Para Merleau-Ponty
(1964, p. 59):

Aqui, o corpo nao ¢ mais um meio de visao e tato, mas seu deposito.
Longe de nossos 6rgaos serem instrumentos, sao nossos instrumentos,
ao contrario, que sao 6rgaos acrescentados. O espago nao ¢ mais aquilo
de que fala a dioptria, uma rede de relagoes entre os objetos, vista por
uma terceira testemunha da minha visao ou por um gedmetra que a
reconstroi e sobrevoa, ¢ um espaco contado de mim como ponto em
grau zero de espacialidade. Nao o vejo de acordo com seu involucro
externo, vejo-o de dentro, estou incluido nele. Afinal, todos estao em
torno de mim, ndao na minha frente. A luz é redescoberta como acao a
distancia e nao mais reduzida a acao do contato, ou seja, concebida como
pode ser por quem nao vé. A visao recupera seu poder fundamental de
se manifestar, de mostrar mais do que ela mesma. E ja que nos dizem
que uma lata de tinta € suficiente para mostrar florestas e tempestades,
ela precisa ter imaginacao. Pois a transcendéncia nao é mais delegada
a uma mente leitora que decifra os impactos da coisa-luz no cérebro,
e como o faria se nunca tivesse habitado um corpo. Ja nao se trata de
falar de espaco e luz, mas de fazer falar do espago e da luz que ai estao.

Entendo minha experiéncia com as lentes de contato como uma experiéncia de
reciprocidade visual de troca de olhares, para além de uma experiéncia de ampliacao
visual de acoplamento. Vivo uma transformacao do olhar porque como na imaginacao de
Merleau-Ponty as lentes de contato me permitem focar e encontrar a luz dos olhos teus.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

86




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

8 Consideracoes Finais: sobre o perspectivismo da percepcao
visual e a autoetnografia

Ao longo deste artigo tentei apresentar os caminhos que me incitaram a construir
esta pesquisa. Minha trajetéria como antropdéloga me incentivou a tentar entender a
percepcao visual, através de uma perspectiva fenomenoldgica que valoriza a experiéncia
“com os meus olhos”. A opcao pela autoetnografia me fez refletir sobre a relacao com
o0 meu corpo, através da forma de olhar em suas interfaces com o mundo. A narrativa
que construi é um encontro comigo mesma, através da minha primeira casa que ¢ como
entendo 0 meu corpo em seus maneirismos.

A dimensao de aprendizado que emana da autoetnografia da deficiéncia visual
que nomeia este texto remete a formacao académica que recebemos ao longo de nossa
trajetéria. Quando me refiro a isto quero salientar a forma como manipulamos e vivemos
as informacgbes teérico-metodoldgicas que nos permitem exercer o oficio de antropdloga.
Se pensarmos que o exercicio da Antropologia se constitui a partir da investigacao de
uma pratica que dialoga com o vivido dos grupos que estudamos e que pretendemos
traduzir, é mister posicionarmos o sel/f em que nos constituimos neste processo.

Tal reflexao se conecta com a tematica da percepcao, com uma Antropologia da
Percepgao e com uma autoetnografia da percepcao como determinante para a compreensao
da deficiéncia como modo de vida, como forma de estar no mundo enquanto ser perceptivo
que se posiciona para além da fragmentagao. Argumento e valoro a importancia da
experiéncia com autoetnografia como método e narrativa porque foi gracas a este
caminho que entendi, como protagonista, que olhos com nistagmo e visao monocular
particularizam minha forma de estar no mundo de uma forma perspectivada. Eles se
constituem em uma experiéncia de aprendizado do movimento, da transformacao e da
percepgao.

Para finalizar este texto, gostaria ainda de enfatizar meu argumento do aprendizado
situacional, do perceber com o mundo e da deficiéncia como modo de vida perspectivado
pela difierenga como forma de habitar o mundo.

Aprendi a nadar e a mergulhar muito cedo. A nitidez da imagem através da agua
e a leveza do corpo sao muito agradaveis. As informacodes visuais a serem captadas em
uma piscina sao mediadas pela agua, a luz se reflete através dela. Nao é apenas os meus
olhos que veem. E 0 meu corpo todo imerso que se locomove e que se deixa levar pelos
movimentos sincronizados.

Na piscina, meus olhos dancam no ritmo cadenciado do corpo, estou sintonizada
comigo mesma por meio da d4gua que me envolve. Passo a fazer parte deste universo e
vejo através dele. Nao sou uma intrusa. Nao ha olhares a trocar. E uma situacao em que
a consciéncia da participagao corporal completa se revela. Em que acredito que perceber
e enxergar se encontram, porque ao desvelar a piscina com os meus olhos percebo um
mundo de leveza e de sincronia que me engloba e que me da prazer.

Biousse ef al. (2004, p. 315), ao mencionarem o efeito placebo de tratamentos para
o nistagmo, nos revelam um elemento importante: de que a acuidade visual de pacientes
com nistagmo congénito flutua tanto com estado mental quanto com a tarefa visual.
Considero seu argumento circular e revelador dos limites das interpretacoes a nosso

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

87




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

respeito! Qualquer pessoa tranquila enxerga melhor, ouve melhor, tem melhor tato,
olfato, etc e, consequentemente, ird desenvolver de forma mais satisfatéria suas “tarefas
visuais”. No entanto, seguir a pista desta obviedade é valido para adentrar no campo
da percepcao enquanto sincronia com o mundo, de aquisicao de um equilibrio que nos
permite viver melhor. O entendimento da totalidade da percepcao para Merleau-Ponty
remete a este equilibrio com o mundo:

Assim, a percepcao permite-nos testemunhar este milagre de uma
totalidade que ultrapassa o que acreditamos ser as suas condi¢oes ou
as suas partes, que as mantém de longe sob o seu poder, como se s6
existissem no seu umbral e nele se destinassem a se perder. Mas para
mové-los como o faz, a percepcao deve guardar em sua profundidade
todos os seus royalties corporais: é olhando, ¢ novamente com meus
olhos que chego a coisa verdadeira, esses mesmos olhos que toda hora
me deram imagens monoculares: simplesmente, eles agora trabalham
juntos e para sempre. Portanto, a relacao entre as coisas € meu corpo
¢é decididamente singular: ¢ isso que as vezes me faz permanecer na
aparéncia e de novo que as vezes me faz ir as proprias coisas; ¢é ele
quem faz zunir as aparéncias, ¢ ele que o silencia e me joga no meio
do mundo. Tudo se passa como se o meu poder de acessar o mundo
e de me entrincheirar em fantasias nao existissem um sem o outro.
Mais: como se o acesso ao mundo fosse apenas o outro lado de uma
retirada, e essa retirada para as margens do mundo uma servidao e
outra expressao do meu poder natural de entrar nele. O mundo ¢ o que
percebo, mas a sua proximidade absoluta, assim que ¢ examinada e
expressa, torna-se também, inexplicavelmente, distancia irremediavel.
O homem “natural” segura as duas pontas da corrente, pensa que sua
percepcao entra nas coisas e que se faz deste lado do corpo (Merleau-
Ponty, 1964, p. 23, tradugao minha).

O que tentei demonstrar ao longo deste artigo foi 0 meu engajamento com o
mundo para ser, viver e existir. Foi a autoetnografia que permitiu trilhar este percurso
enquanto experiéncia de multiplas descobertas, com os meus olhos. Gibson (2015, p. 245)
afirmou uma vez que o aprendizado da percepgao se da pelo envolvimento do sujeito, em
simultaneidade com a vida. Neste sentido “[...] a gente continua a aprender a perceber
enquanto a vida segue”. Acredito nisto!...e em suas dimensdes autoetnograficas.

Entender a percepcao “com os meus olhos” de deficiente visual me fez refletir
sobre a deficiéncia como modo de vida: um processo forjado ao longo do meu percurso
existencial. Por entendé-lo dessa forma desejo relaciona-lo com a reveladora frase de
Veena Dass (2011, p. 15 apud Lopes, 2019, p. 11): “O olho que vé é o olho que chora”.
A frase também me conecta ao depoimento de Hermeto Pascoal, no documentario Janelas
da Alma. Ele se refere a um terceiro olho que tudo percebe, para além dos olhos que
temos no rosto e que tém dificuldade de ver bem, como no seu caso e no meu. Talvez
ele se refira a uma dimensao mistica do olhar, para além dos olhos fisicos. Para mim,
trata-se de uma metafora para entender a percepgao a partir da autoetnografia.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

88




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

Referéncias

BIOUSSE, V. et al. The use of contact lenses to treat visually symptomatic congenital
nystagmus. J Neurol Neurosurg Psychiatry, [s.l.], v. 75, p. 314-316, 2004. DOI: 10.1136/
jnnp.2003.010678www.jnnp.com.

BOURDIEU, P. O poder simbdlico. Rio de Janeiro; Lisboa: Bertrand Brasil; DIFEL, 1989.
BRANDAO, C. R. A educacao como cultura. Campinas: Mercado das Letras, 2002.

BRASIL. Projeto de Lei n. 1.615/2019. Classifica a visao monocular como deficiéncia
sensorial, do tipo visual. Disponivel em: https://www.camara.leg.br/propostas-
legislativas/2229141. Acesso em: 15 nov. 2020.

BRUM, C. K. Esta terra tem dono: representa¢oes do passado missioneiro no Rio Grande do
Sul. Santa Maria: EDUFSM, 2006.

BRUM, C. K. Maison du Brésil: um territorio brasileiro em Paris. Porto Alegre: Evangraf,
2014.

BRUM, C. K. “Com Os Meus Olhos”: uma autoetnografia perspectivista da percepgao visual
com nistagmo e visao monocular. 2021. 171p. Tese (Progressao Académica) — Universidade
Federal de Santa Maria, Santa Maria, 2021. Disponivel em: https://repositorio.ufsm.br/
handle/1/23981. Acesso em: 10 nov. 2023.

CAMARA DOS DEPUTADOS. Informativo sobre visio monocular, 23 de marco de 2021
https://www.camara.leg.br/noticias/738508-sancionada-lei-que-classifica-visao-monocular-
como-deficiencia-visual/#:~:text=De. Acesso em: 15 nov. 2023.

CLIFFORD, J. A experiéncia etnografica: antropologia e literatura no século XX. Rio de
Janeiro: EAUFRJ, 2012.

COSTA, J. C. P. D. A autoetnografia como opgao metodoldgica no estudo antropolégico das
situacoes de vulnerabilidade: exemplo de um caso de hipotiroidismo. Revista Pesquisa
Qualitativa, [s.l.], v. 5, n. 8, p. 290-311, 2017.

DINIZ, D. O que é deficiéncia. Sao Paulo: Brasiliense, 2007.

ECKERT, C.; ROCHA, A. C. Método e Interpretacao na Construcao de Narrativas Etnograficas.
Huminuras, [s.l.], v. 9 n. 21, 2008. Disponivel em: https://seer.ufrgs.br/index.php/iluminuras/
article/view/9301/5371. Acesso em: 15 nov. 2020

ELLIS, C.; ADAMS, T. E.; BOCHNER, A. P. Autoetnografia: un panorama. In: CALVA, S. (org.).
Autoetnografia: una metodologia cualitativa. [S.l.]: Universidad Autonoma de Aguas
Calientes, 2019. p. 17-42.

FONSECA, C. Quando cada caso NAO é um caso: pesquisa etnografica e educacao. In: XXI
REUNIAO ANUAL DA ANPED, Caxambu, setembro de 1998. Anais [...]. Caxambu, 1998.
Disponivel em: http://www.anped.org.br/rbe/rbedigita/RBDE10/RBDE10_06 CLAUDIA
FONSECA.pdf. Acesso em: 3 mar. 2023.

GAMA, E A autoetnografia como método criativo: experimentacdes com a esclerose multipla.
Anuario Antropolégico, [s.l.], v. 45, n. 2, maio-agosto, 2020.

GEERTZ, C. A interpretacao das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989.

GIBSON, J. The ecological approach to visual perception. Suffolk: Tylor and Francis
group, 2015.

GINSBURG, C. Sinais: raizes de um paradigma indiciario — Mitos, emblemas e sinais:
morfologia e histéria. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1989. p. 143-180.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

89




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

GOMES, C. E.; MENEZES, R. A. Etnografias possiveis: “estar” ou “ser” de dentro. Ponto
Urbe, [s..], p. 3, 2008.

HEMINGWAY, E. Por quem os sinos dobram. [S./.]: Porto Editora, 2016.

INGOLD, T. Pare, Olhe, Escute! Visao, Audicao e Movimento Humano. Ponto Urbe, [s./.],
v. 3, p. 1-53, 2008. Disponivel em: http://journals.openedition.org/pontourbe/1925. Acesso em:
10 set. 2019. DOI: https://doi.org/10.4000/pontourbe.1925.

INGOLD, T. Marcher avec les dragons. Paris: Zones Sensibles, 2013.

INGOLD, T. L’anthropologie comme éducation. Rennes: Presses Universitaires de Rennes,
2018.

INGOLD, T. Antropologia para que serve? Rio de Janeiro: Petrépolis: Vozes, 2019.

JARDIM, J.; CARVALHO, W. Janela da Alma. Filme 2001. Disponivel em: https://www.
youtube.com/watch?v=_1917upGODI. Acesso em: 14 ago. 2021.

LAZARUS, S. Antropologia do nome. Sao Paulo: Unesp, 2017.

LOPES, P. Deficiéncia como categoria analitica: Transitos entre ser, estar e se tornar. Anuario
Antropolégico, [s.l.], v. 44, n. 1, p. 67-91, 2019. Disponivel em: https://journals.openedition.
org/aa/3487. Acesso em: 19 maio 2021. DOI: https://doi.org/10.4000/aa.3487.

MARCUS, G. Ethnography though, thick and thin. Princeton: Princeton University Press,
1998.

MELLQO, A. G. de. Olhar, (nao) ouvir, escrever: uma autoetnografia ciborgue. 2019. 184p. Tese
(Doutorado em Antropologia Social) — Universidade Federal de Santa Catarina, Florianépolis,
2019. Disponivel em: https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/215355/PASO0498-
T.pdf?sequence=-1&isAllowed=y. Acesso em: 15 maio 2021.

MERLEAU-PONTY, M. Le visible et I'invisible. Paris: Galimard, 1964.
MERLEAU-PONTY, M. O olho e o espirito. 1. ed. Sao Paulo: Cosac Naify, 2014. Ebook.

PEIRANO, Mariza. Etnografia nao ¢ método. Horizontes Antropoldgicos, Porto Alegre,
ano 20, n. 42, p. 377-391, jul.-dez. 2014. Disponivel em: https://www.scielo.br/j/ha/a/
n8ypMvZZ31JyG3j9QpMyJIm/?format=pdf. Acesso em: 3 fev. 2023

RIBEIRO, D. Lugar de fala. Sao Paulo: Pélen, 2017.

RIOS, C.; PEREIRA, E.; MENERZ, N. Apresentacao: Perspectivas antropoldgicas sobre
deficiéncia no Brasil. Anuario Antropoldgico, [s..], v. 44, n. 1, p. 29-42, 2019. Disponivel
em: http://journals.openedition.org/aa/3475. Acesso em: 10 set. 2023. DOI: https://doi.
0rg/10.4000/aa.3475.

VIVEIROS DE CASTRO, E. Metafisicas canibais: elementos para uma antropologia pds-
estrutural. Sao Paulo: UBU, 2018.

WACQUANT, L. Corpo e Alma Notas Etnograficas de um Aprendiz de Boxe. Rio de
Janeiro: Relume Dumara, 2002.

VON DER WEID, O. O corpo estendido de cegos: cognicao, ambiente, acoplamentos.
Sociologia & Antropologia, Rio de Janeiro, v. 5, n. 3, p. 935-960, dez. 2015. Disponivel em:
https://revistappgsa.ifcs.ufrj.br/wpcontent/uploads/2015/ 12/v5n03_12.pdf. Acesso em: 14 jan.
2020.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

90




Ceres Karam Brum

A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia: deficiéncia, percepcao e aprendizagem

Ceres Karam Brum
Professora do Departamento de Ciéncias Sociais da Universidade Federal de Santa Maria.

Endereco profissional: CCSH II, Avenida Roraima, n. 1.000, Prédio 74, 2° andar, sala 2211, Santa Maria, RS.
CEP: 97105-900.

E-mail: cereskb@terra.com.br
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6152-8616

Como referenciar este artigo:

BRUM, Ceres Karam. A Autoetnografia como Processo Formativo em Antropologia:
deficiéncia, percepcao e aprendizagem. Ilha — Revista de Antropologia, Florian6polis, v. 26,
n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 26, n. 1, €93927, p. 69-91, janeiro de 2024

91




