DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2024.€99555

Consideracdes sobre a Comunidade Quilombola do
Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa
de campo

Ozaias da Silva Rodrigues'

'"Universidade Federal de Mato Grosso, Cuiabd, MT, Brasil

Resumo

Da fama de quem produzia a melhor aguardente cearense, entre o século XIX e o comego do século XX,
o Cumbe, situado no municipio de Aracati, CE, hoje possui outra fama: é conhecido por suas paisagens
compostas de dunas, mangues, lagoas interdunares, praia e rio, mas também pela comunidade quilombola
representada por sua associago. E devido a essa diversidade biocultural que o Cumbe se inseriu naquilo que
chamamos de conflitos socioambientais. Esses conflitos se iniciaram a partir da privatizacao dos chamados
recursos naturais e areas estratégicas do territério. Tendo esses conflitos em mente, discorro sobre a literatura
académica acerca da comunidade quilombola do Cumbe, fazendo uma revisao bibliografica e tecendo
consideracoes sobre minha pesquisa de campo e seus passos metodolégicos. Disserto também sobre o modo
de vida biointerativo quilombola, bem como sobre as experiéncias que tive em campo, trazendo reflexdes
etnograficas para o texto e apontando a importancia do territério para os/as quilombolas do Cumbe, o cuidado
com ele e a luta contra os empreendimentos publico-privados.

Palavras-chave: Cumbe; Comunidade quilombola; Revisao bibliografica; Etnografia.

Considerations about the Cumbe quilombola community, in
Aracati, CE: bibliographic review and field research

Abstract

From the reputation of producing the best brandy in Ceard, between 19" century and the beginning of the
20" century, Cumbe, located in the municipality of Aracati/CE, today has another reputation: it is known
for its landscape made up dunes, mangroves, interdune lagoons, beach and river, but also by the quilombola
community represented by its association. It is due to this biocultural diversity that Cumbe was involved in
what we call socio-environmental conflicts. These conflicts began with the privatization of so-called natural
resources and strategic areas to the territory. With these conflicts in mind, I discuss the academic literature
about the Cumbe quilombola community, carrying out a bibliographical review and making considerations
about my field research and its methodological steps. I also talk about the quilombola biointeractive way
of life, as well as about the experiences I had in the field, bringing ethnographic reflections to the text and
pointing out the importance of the territory for the quilombolas of Cumbe, the care for it and the fight
against public-private ventures.

Keywords: Cumbe; Quilombola Community; Bibliographic review; Ethnography.

Recebido em: 10/04/2024
Aceito em: 20/01/2025

@@@ Este trabalho esta licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma
copia desta licenga, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/



Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

1 Introducao

objetivo deste artigo foi fazer, num primeiro momento, uma revisao bibliografica sobre
Oa comunidade quilombola do Cumbe, localizada no municipio de Aracati’, litoral leste
do Ceara. A revisao que proponho dialoga diretamente com a minha pesquisa de campo
presencial, realizada entre 2022 e 2023, e pesquisa de campo virtual, realizada em 2021, no
bojo do curso de doutorado em Antropologia. Em um segundo momento, trago reflexoes
etnograficas a partir de minhas experiéncias em campo, enfatizando minha relacao com
os/as interlocutores/as®. Seguindo a literatura académica produzida sobre a comunidade
quilombola do Cumbe, no inicio da pesquisa, eu estava indo em direcao aos chamados conflitos
socioambientais, abundantes nessa literatura, mas nao me limitei ao tema, da forma como
me limito aqui no artigo. Esses conflitos no Cumbe se deram a partir da insercao de trés
empreendimentos no territério quilombola: Companhia de Agua e Esgoto do Estado do Ceara
(Cagece), parque edlico — da Companhia Paulista de Forca e Luz (CPFL) — e carcinicultura.

A literatura que consultei se resume nos valiosos trabalhos de Nascimento, Lima e
Barros (2013), Nascimento e Lima (2017a, 2017b), Teixeira, Linhares, Rigotto e Paulino
(2017), Nascimento (2012), Santos, Silva e Rozendo (2018), Souza, Oliveira e Vieira (2020),
Castro (2021), Nascimento (2014), Albuquerque (2022), Santos (2006) e Santos, Sayago
e Miller (2020). Consultei artigos, trabalhos publicados em anais de eventos, Trabalhos de
Conclusao de Curso (TCCs), dissertacdes e capitulos de livros. E a partir da leitura desses
textos que comento a seguir alguns deles, oferecendo um panorama da complexidade do
que ¢ o territério quilombola-biointerativo — para usar um conceito de Négo Bispo — do
Cumbe. Os trabalhos de Nascimento e Lima (2017a, 2017b) serao mais citados ao longo do
artigo tendo em vista o valor émico das consideracoes de Joao Nascimento como nativo da
comunidade, intelectual organico e lideranca comunitéria. Privilegio, portanto, seu ponto de
vista que dialoga teoricamente com o meu, sobretudo por usar a nogao de “continuidade”
para tratar do que chamo de biointeracao quilombola.

Aponto duas coisas que acho necessarias para a proposta do artigo. Em primeiro
lugar, no quesito metodologia, na medida em que eu ia lendo alguns desses trabalhos, eu
comentava-os com Dona Matilde® e outros/as interlocutores/as sobre questoes presentes

“Tombado como patrimoénio nacional pelo Instituto do Patrimonio Histérico e Artistico desde 2000, o municipio de Aracati
se localiza no litoral leste do Ceard, distando aproximadamente 130 quildometros de Fortaleza, capital do estado” (Terra
Ambiental; Incra, 2013, p. 22). “Aracati faz parte da mesorregiao do Jaguaribe, da macrorregiao Litoral Leste/Jaguaribe e da
microrregiao Litoral de Aracati. [...] Aracati esta inserida na bacia hidrografica do Baixo Jaguaribe. Sua sede administrativa
e sua area urbana se localizam nas margens do rio Jaguaribe” (Terra Ambiental; Incra, 2013, p. 24).

o

Uma descricao mais precisa dos/as interlocutores/as da pesquisa pode ser consultada em Rodrigues (2024).

w

Durante a pesquisa, com a excecao de duas interlocutoras, todas/os as/os outras/os, preferiram ser identificadas/os com
seus nomes proprios. Para o caso dessa excecao, foi acordado com a primeira interlocutora que ela fosse identificada com
um outro nome, tendo aceitado o nome que sugeri: Dona Matilde, o nome da mae do Dragao do Mar (Francisco José do

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

54




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

neles sempre que eu estava em campo. Desse didlogo rendia um debate interessante no qual
eu ouvia o que eles/as tinham a dizer sobre o assunto e eu dizia o que achava do que foi
escrito como pesquisador. Novidades surgiam e perspectivas em comum eram reforcadas,
como no caso de uma noite de quarta-feira na qual eu, Tia Simoa* e Cleomar discutimos
a proposta do turismo comunitario do Cumbe e como os pesquisadores/as costumavam
abordar o assunto com eles/as em suas pesquisas. Era uma troca preciosa de ideias e algo
que considero relevante para uma pesquisa qualitativa.

Em segundo lugar, a revisao que fago aqui se pauta tanto na leitura dos trabalhos
citados quanto na pesquisa de campo que fiz, ou seja, nao se trata apenas de uma revisao
tedrica, mas também etnografica dos dados dessas obras. Se tomar como base os temas
abordados nos trabalhos citados, teremos a presenca dos conflitos socioambientais de
forma recorrente, porém o Cumbe nao pode ser reduzido a isso. A etnografia que realizei
veio entao na proposta de abordar questdes nao tratadas nesses trabalhos académicos,
bem como de trazer outras perspectivas sobre esses conflitos socioambientais no Cumbe.
Destaco que espacos como o rio Jaguaribe, o mar, as dunas, o mangue e a praia constituem
o territério e sao citados por pesquisadores/as, bem como pelos/as interlocutores/as, como
locais importantes e indispensaveis ao modo de vida tradicional quilombola e pesqueiro
do Cumbe.

Quanto a metodologia da pesquisa que desenvolvi, aponto que, num primeiro momento,
o contato que tive com quilombolas do Cumbe se deu fora do seu territério e em varios
eventos anteriores a pandemia do Coronavirus. A tentativa que fiz de ir ao Cumbe em 2021
foi dissolvida devido ao lockdown estadual, no Ceara, decretado em marco de 2021. Ja em
2022, aminha ida se concretizou e pude mergulhar no cotidiano daquela comunidade. Para
esta pesquisa, contatei mais de 30 interlocutores/as, entre homens e mulheres, cis e trans,
de idades distintas. Algumas entrevistas foram feitas virtualmente, estas em 2021°, sendo
que a maioria foi feita presencialmente, ja em 2022 ¢ 2023, mas nem todas foram usadas
de forma direta no texto.

As informacoes e entrevistas que mais utilizei foram dos/as interlocutores/as com os/
as quais mais convivi na minha estada em campo. No geral, minhas vivéncias no territério
se deram mais na companhia das mulheres da associagao quilombola e minha percepgao
sobre os fatos em torno do Cumbe ¢ atravessada diretamente pela percepcao delas.
Um outro elemento a ser considerado no trabalho de campo, seja ele virtual ou presencial,
¢é as conversas informais que sao tao importantes quanto aquelas conversas mais formais,
como as entrevistas. As conversas informais sao importantes porque nem todo/a interlocutor/a
se sente a vontade em ter suas palavras gravadas em dudio. Da parte do/a interlocutor/a
existem informacdes que s6 sao repassadas ao pesquisador quando aquele/a se insere numa

Nascimento). Porém, quando a versao final ficou pronta e Matilde a olhou, pediu que eu mudasse a sua identificacao.
Eu me comprometi a fazer essa alteracao nas publicacdes que farei a partir do material da tese. Por isso, aqui, como em
futuras publicacdes, Dona Matilde assume o seu nome pessoal: Cleomar, que ¢ pescadora, marisqueira, mae, esposa, avo,
artesd, ambientalista e defensora dos direitos humanos e¢ uma das liderancas quilombolas da comunidade do Cumbe.
Cleomar me recebeu em sua casa, durante as estadias em campo e, por conta disso, foi a interlocutora com quem mais
convivi no Cumbe (Rodrigues, 2024).

IS

Para a segunda interlocutora que solicitou a mudanga de sua identificacao na pesquisa, sugeri identifica-la pelo nome de
Tia Simoa. Apés explicacao de minha parte sobre essa personagem da histdria do Ceara, ela aquiesceu — Tia Simoa foi uma
importante abolicionista do Ceard no século XIX. A interlocutora em apreco ¢ uma das liderancas quilombolas do Cumbe,
¢ mae, pescadora, marisqueira e defensora dos direitos humanos.

w

As entrevistas feitas de modo virtual em 2021 foram com Cleomar, Jodao do Cumbe e Z¢é Freire.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

55




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

conversa mais livre, sem formalidade ou filtros, pois, dependendo de cada caso, uma censura
pode se instalar e limitar as informacdes gravadas em audio (Bourdieu, 2008, p. 701).

Inicialmente, ao desenvolver esta pesquisa produzindo dados de forma virtual, em
contato com interlocutores/as, consegui informagdes fundamentais ¢ a partir delas tive
percepcoes que so pude aprofundar em campo. A falta inicial de uma observacao direta do
cotidiano dos/as interlocutores/as, ou da convivéncia com eles/as, impediu que eu tivesse
outras impressoes e/ou informacoes que sé podem ser acessadas no cotidiano da comunidade.
Ao mesmo tempo, nao podemos qualificar a pesquisa antropolégica por meio digital ou
presencial como melhor ou pior a revelia do contexto. Devemos entao refletir sobre as
condicoes da pesquisa, enxergando as possibilidades e as limitacoes impostas por condicoes
externas ao pesquisador — como foi o caso do contexto pandémico. Logo, a0 mesmo tempo
que a comunidade interlocutora foi impactada pela pandemia, a pratica do pesquisador e
as relacoes dele com os/as interlocutores/as também o foi.

Com alguns quilombolas estabeleci um contato direto e pessoal, antes da pandemia, e
com outros esse contato pessoal s6 foi possivel durante a pandemia e depois que a vacinacao
estava avancada no pais. Esse cenario mais favoravel possibilitou que eu conhecesse
pessoalmente o Cumbe em 2022. Com relagao ao acesso aos/as interlocutores/as da pesquisa,
foi muito importante obter o apoio de individuos-chave (Weber, 1996), como as liderancas
quilombolas, pois ha interlocutores/as que foram essenciais para abrir os caminhos da
pesquisa em campo.

No que diz respeito aos instrumentos de pesquisa social, foram usadas as entrevistas
qualitativas semiestruturadas como forma de se construir dados e informacoes, aliadas
a observacao-participante, como parte fundamental da metodologia antropoldgica.
As entrevistas qualitativas, como instrumentos de pesquisa social, devem ser planejadas,
pensando no “perguntar o que e a quem” (Bauer; Gaskell, 2008). Como num primeiro
momento a pesquisa de campo presencial nao foi possivel, a lacuna foi relativamente
preenchida com diversos didalogos virtuais com os/as interlocutores/as, a fim de socializar
o maximo de ideias e questoes relacionadas as problematicas da pesquisa. Feitas essas
consideracoes iniciais e metodolédgicas, vamos ao escopo principal do artigo.

2 O Estado da Arte sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe

Ao longo da pesquisa que realizei com os/as quilombolas do Cumbe, percebi que partir
da tematica dos conflitos socioambientais era um passo importante para se entender o
Cumbe atualmente. Mas também percebi que falar apenas dos conflitos socioambientais
reduzia a complexidade social do Cumbe a uma questao especifica — que ¢ o que faremos
nesta revisao bibliografica, que representa parte da literatura sobre o Cumbe. Dessa forma,
optei por fazer uma analise etnografica nos moldes das monografias classicas da nossa
disciplina, falando de tudo um pouco e descrevendo os elementos mais importantes da
organizagao social do territério do Cumbe, para além dos referidos conflitos. Comego entao
a revisao de literatura sobre o Cumbe, enfatizando que:

Na atualidade a Comunidade Quilombola do Cumbe/Aracati, litoral leste do
Ceara, vem sofrendo com a implantacao de projetos econdmicos dentro de seu
territério tradicional, que desconsideram e desrespeitam seus modos de vida e as
relacoes que os comunitarios tém [com] os espagos de uso individual e coletivo

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

56




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

como campo de dunas, lagoas tempordrias, praia, manguezal, gamboas, ilhas
fluviais e o rio (Nascimento; Lima, 2017b, p. 1-2).

Nessa comunicacao de Nascimento e Lima (2017b), temos um aspecto importante na
configuracao dos conflitos no Cumbe: a implantagao de projetos econdmicos que desrespeitam
a socialidade biointerativa® quilombola, ou seja, as relagdes sociais com seu territorio. Essas
relacoes com o territério sao a toénica do modo de vida dessa populacao, como apontam
esses autores. Os espagos citados por Nascimento e Lima (2017b) sao componentes do
territério e sao vistos predominantemente como de uso coletivo, sendo a invasao deles
vista como uma privatizagao do territério, implicando uma desconfiguracao da socialidade
comunitaria com ele.

Desta forma, costumes, tradicoes, saberes e modos de fazer, aos poucos, vao caindo
no esquecimento, sendo substituidas por atividades apresentadas e defendidas
pelas empresas, com total apoio dos governos como “moderna[s]”, ocasionando
a descontinuidade de praticas ancestrais, experiéncias do bem viver, tidas como
atrasada[s] (Nascimento; Lima, 2017b, p. 2).

Esse ponto é importante para entender um certo aspecto dos conflitos internos e
externos ao Cumbe. Ha dois discursos/praxis em conflito que eu percebo na literatura e a
partir da pesquisa de campo: um tradicional e um moderno, sendo que ambos se definem
nesses respectivos termos. Nascimento (2014, p. 27) reforca isso ao escrever que: “As marcas
da “modernidade” encontradas nos territérios hoje sao outras, totalmente diferentes das
deixadas pelos nossos antepassados [...]”. A consequéncia dessas marcas da modernidade
é que “[...] as politicas econdmicas adotadas pelos governos [sao] incompativeis com suas
praticas artesanais tidas como atrasadas e sem importancia alguma para a sociedade”
(Nascimento, 2014, p. 27). Destarte, ¢ com esses termos que interlocutores como Joao
Nascimento, mais conhecido como Joao do Cumbe, identificam o pensamento e a pratica
que tentam destruir o modo de vida tradicional dos/as quilombolas do Cumbe. Nao é apenas
o territério que € solapado aos poucos, mas a propria relacao dos/as quilombolas com ele.

Longe de serem apenas impactos ambientais, os impactos dos empreendimentos ptblico-
privados sdo amplos e envolvem humanos e ndo humanos. E nesse confronto entre dois modos
de vida distintos que vemos uma tensao entre um modo de vida pautado na biointeracao
(chamado aqui de tradicional) e um pautado no capitalismo desenvolvimentista (chamado de
moderno). A descontinuidade ancestral, tradicional e comunitéria, a qual Nascimento ¢ Lima
(2017b) se referem, implica a perda de uma socialidade especifica ou sua desconfiguracao.
A invasao capitalista no Cumbe tenta destruir essa relagao biointerativa, injetando na
comunidade outra légica de socialidade com o territorio, que lhe é externa e estranha. Essa
outra légica ¢ a dita moderna, enquanto a légica tradicional é vista como atrasada, do ponto
de vista moderno’, justamente para que ela seja suplantada pelo desenvolvimentismo do
Estado capitalista.

¢ Assumo aqui o conceito de biointeracao como proposto por Antoénio Bispo dos Santos (2015) para falar do modo de vida
dos/as quilombolas do Cumbe.

7 Quando falo em “moderno” ou “modernidade” e “tradicional”, estou utilizando esses conceitos de forma dialética, ndo
apenas como meras dualidades antagonicas que nesses conflitos sao instrumentalizadas para definir cada lado do conflito,
mas como conceitos que representam os lados do conflito quando eles se autorreferem. Nao os uso de forma essencialista,
mas de forma situada, contextualizada; uso-os da forma como me foram apresentados na literatura académica e, sobretudo,
pelos/as interlocutores/as quilombolas.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

57




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

Destaco também o lugar das mulheres quilombolas na luta pelo territério, por meio
das palavras de Nascimento e Lima (2017b). Vida é um termo que aparece muitas vezes
nesse miniartigo de comunicacao oral. Fala-se na continuidade da vida quilombola e,
nesse sentido, entende-se a vida de forma ampla, envolvendo humanos e nao humanos.
Os autores falam de uma vida humana integrada a uma vida nao humana, ou melhor, de
uma vida humana implicada em vidas nao humanas. Além disso, o papel social das mulheres
¢é apenas pincelado pelos autores, pois o foco do artigo ¢ falar da luta pelo territério, mas
uma coisa deve ser destacada a partir do seguinte paragrafo:

Na linha de frente das lutas e resisténcias, encontramos uma maioria formada por
mulheres camponesas, sejam quilombolas, indigenas, pescadoras, marisqueiras,
agricultoras e donas de casa. Sao elas que além de uma jornada de trabalho
doméstico didrio, arrumam tempo para se reunirem nas associacoes comunitarias
e saem para os espagos politicos para defender seus projetos de vida, suas
comunidades e territorios das ameagas dos projetos de morte, miséria e exclusao
social. [...] além de toda uma jornada de trabalho didrio doméstico, tiram um
tempo para exercer atividade politica, denunciando as injusticas ambientais,
intervindo na sua realidade e incidindo em politicas publicas que garantam
sua autonomia nas comunidades e territérios tradicionais (Nascimento; Lima,
2017b, p. 2-3).

Isso me lembra que, numa certa manha, apos ter lido o artigo de Nascimento e Lima
(2017b), comentei com Cleomar sobre o texto e ela falou varias coisas sobre ser mulher
ocupando uma posicao de lideranca na comunidade. Entre outras coisas, ela me falou
que muitos homens da comunidade ficam indignados com as injusticas que atravessam o
territério, mas que ficam “indignados dentro de casa” — expressao dela. Mas as mulheres
ficam indignadas e “saem de casa” para protestar, para se expressar e lutar pelo territério.
Assim, as mulheres ocupam o espago publico contra os projetos econdmicos que produzem
morte e que invadem seus territorios. Elas nao se limitam ao trabalho doméstico e diario
que fazem em suas casas, mas exercem o cuidado com o territorio, pois ele ¢ também uma
casa e ¢ preciso cuidar dele, lutar por ele.

No entanto, esse “tirar tempo” para defender suas comunidades, na verdade, se torna
uma escolha dessas mulheres, a partir da qual elas tém que abrir mao, muitas vezes, de cuidar
de si mesmas e de suas casas, por exemplo. Coloco o “cuidar de si” em primeiro lugar, pois,
muitas vezes, vi Cleomar cuidando de tudo e de todos, menos dela mesma. Em incontaveis
conversas que tivemos na sua casa, ela me apontou essa negligéncia do cuidado de si, sendo
que a luta pelo territério (leia-se atividades da associacao quilombola) consome todo seu
tempo e energia. Nao s6 ela, mas outras mulheres quilombolas tentam cotidianamente dar
conta de afazeres domésticos, familiares e das atividades da associagao. O cuidar de si fica
para o tempo que sobra ou que, na verdade, nao sobra.

Com base nisso, muitas vezes, percebi em campo uma naturalizagao desse cuidado
feminino com tudo e com todos, algo que Nascimento e Lima (2017b) apontaram, se
constituindo, frequentemente, em um abuso do cuidado dessas mulheres — expressao
minha. Eles destacam a relevancia das mulheres na luta, como linha de frente e pioneiras,
como se pode ver neste trecho:

Essas atividades economicas instaladas dentro da comunidade quilombola do
Cumbe sao responsaveis por diversos conflitos socioambientais, que repercutem
violentamente nos fazeres e praticas culturais desenvolvidos pelos comunitérios,

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

58




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

impactando, principalmente, na vida das mulheres. Sao as mulheres, que numa
possivel crise por falta de dgua, comprometimento da soberania alimentar e
escassez da fonte de renda, que irdo se desdobrar para amenizar a situacao de
miséria ocasionada pelo “desenvolvimento” econdmico. Triplicando sua jornada
de trabalho doméstico e aumentando sua responsabilidade de cuidar da familia,
enquanto seu companheiro sai a procura de outros meios de vida, deixando para
tras seus filhos/as, mulher, familiares e amigos (Nascimento; Lima, 2017b, p. 7).

Aponto aqui duas coisas. Primeiro: em um cenario como esse, em que o territorio sendo
afetado negativamente deixa de alimentar os/as quilombolas/as, pais e maes podem migrar,
temporariamente, para conseguir seu sustento — como varias vezes ouvi em campo. Nesse
caso, o impacto dos empreendimentos se da a nivel dos ntcleos familiares quilombolas.
O territério ¢é farto, abundante, mas os problemas sao oriundos, em grande parte, dos
empreendimentos que minaram essa fartura aos poucos, empobrecendo-o. Segundo: o
que Nascimento e Lima (2017b) apontam se relaciona com o que Cleomar falou sobre as
mulheres terem a responsabilidade de cuidar da familia e de administrarem o lar, sendo
que essa responsabilidade do cuidar se d4, inclusive, em relacao ao territério, que também
é uma casa, como algumas vezes a ouvi declarar. Como Cleomar gosta de dizer, “[...] a
relagdo com o mangue, por exemplo, é uma troca, pois o mangue cuida de nds e nds cuidamos dele” .
Isso é biointeracao.

Essa frase de Cleomar tem grande semelhanga com algo que um interlocutor da pesquisa
de Flores (2018) falou. Ao comentar suas impressoes de um evento do qual participou, um
Encontro de Agrofloresta, o interlocutor em questao, que faz parte da Morada da Paz, uma
comunidade espiritual kilombola no Rio Grande do Sul, exprimiu seu parecer e nas palavras
de Flores (2018, p. 179):

Contou que, para ele, tudo aquilo que falavam e que colocavam como agrofloresta
nada mais é do que conhecimento ancestral. Perguntaram a ele se na Morada da Paz
havia um espaco destinado a agrofloresta e Bg. respondeu que na Morada nao
existe “um espago para agrofloresta”, pois tudo é. [...] Essa visao compartimentada
da agrofloresta, ele seguiu me explicando, da razao a uma ideia que nao percebe
que tudo estd em relacgao: “quiseram saber quantos hectares tem a Morada”, disse rindo,
“mas a Morada é tudo!”. E por conta dessa perspectiva que Bg. disse, durante um
Plantio ComVida — uma atividade destinada as pessoas externas a comunidade
para um mutirao de plantio — “quando a gente cuida da Morada a gente td cuidando de
foda a Terra, que é nossa Mde, porque pode até ter uma cerca ali, mas estd tudo em relagdo” .
“A gente cuida da natureza e ela cuida da gente”, comentou sobre a importancia dos
plantios de alimentos e ervas medicinais desenvolvidos na comunidade.

Portanto, esse cuidado que se pauta numa percepcao de que todas as coisas estao em
relacdo umas com as outras, em composicao constante, que humanos e ndao humanos se
afetam mutuamente, pode ser entendido como constituinte do modo de vida biointerativo
quilombola. Nesse sentido, o cuidado se constitui em um elemento importante para
compreender, de dentro, a biointeragao, o modo de vida quilombola no Cumbe. Feita essa
pequena digressao, voltemos a analise bibliografica.

Outro assunto importante para compreender a comunidade quilombola do Cumbe
¢ a festa do mangue, sendo essa festa o tema tratado por Souza, Oliveira e Vieira (2020),
bem como o que chamam de “valores culturais”. A forma como o Cumbe ¢ visado por
suas paisagens naturais ¢ apontada no trabalho de Souza, Oliveira e Vieira (2020, p. 209),
além de citarem as narrativas do Sebastianismo local, reproduzidas por Joao do Cumbe

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

59




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

nas visitas guiadas com visitantes e turistas as dunas da comunidade. O famoso comer
no mato ou “cumé no mato” também ¢ citado (Souza; Oliveira; Vieira, 2020, p. 210), bem
como as praticas artesanais como o labirinto e os produtos elaborados a partir de materiais
naturais como a quenga de coco, palhas, folhas, galhos, etc. A criatividade dos/as artesaos/as
do Cumbe se evidencia em suas criacoes, uma mais linda do que a outra.

Souza, Oliveira e Vieira (2020) trabalham mais na perspectiva de patriménio cultural,
de bens culturais (materiais e imateriais) e naturais, do que propriamente falam em territério
e modos de vida, como fazem Nascimento e Lima (2017a). Outros aspectos importantes
citados sao: o turismo comunitario, 0 museu comunitario, os impactos da carcinicultura, do
parque edlico e os conflitos internos. Depois de varias consideragoes ¢ que Sousa, Oliveira
e Vieira (2020) dissertam sobre a festa do mangue nos seguintes termos:

Foi em decorréncia desse conflito interno que os membros da Associacao
Quilombola se uniram e decidiram criar a Festa do Mangue para se reinventarem
e darem visibilidade a sua luta pela reafirmacao de suas praticas, costumes,
memoarias e toda uma cultura que precisa ser viabilizada e valorizada. Essa festa
simboliza a resisténcia e a luta justa contra as ameagas do agronegdcio vigente
que descaracteriza toda dinamica social e que devasta o meio ambiente (Souza;
Oliveira; Vieira, 2020, p. 218).

Esse relato sobre a festa do mangue ¢ bem conciso, tratando apenas do essencial das
atividades que aconteceram na edigao de 2019. O artigo é acompanhado por fotos, mas
deixa a desejar no sentido de uma maior profundidade etnografica acerca do que é a festa
do mangue, parecendo mais um relato turistico do que um relato académico-reflexivo.
No geral, concordo com a leitura que fizeram acerca da festa do mangue, que foi analisada por
mim (Rodrigues, 2024 ), mas o que colocam sobre a festa é o 6bvio, é o que esta na superficie.

Nascimento e Lima (2017a), em outro artigo sobre o Cumbe, enfatizam a defesa do
modo de vida quilombola, integrado ao territorio tradicional, nas palavras dos autores.
Falando em memoria social e histéria local, a narrativa se desenrola no sentido de enfatizar
a invasao do territério pelos empreendimentos e os conflitos internos, assim descritos:

Atualmente, a comunidade quilombola do Cumbe passa por um grande conflito
interno entre os que se auto definem quilombolas. Estes defendem o territério
livre das ameacas econdmicas para o uso coletivo e continuidade dos saberes e
modos de fazer. Do outro lado, estao “os supostos donos das terras”, veranistas,
empresarios do camarao, parque de energia edlica, e junto deles, as familias que
trabalham nos empreendimentos econémicos, “os nao quilombolas”. Eles se
colocam contrarios a certificagao da Fundacao Cultural Palmares, ao trabalho
realizado pelo INCRA de demarcar e titular o territério quilombola. Defendem
a ideia de que as terras e o territério tradicional tém que continuar nas maos
das pessoas de fora, empresarios, veranistas e grileiros de terra, tomados como
sindbnimo de progresso e desenvolvimento (Nascimento; Lima, 2017a, p. 2).

Vé-se que nesses conflitos internos participam agentes internos e externos a
comunidade. Essa comunicagao oral foi escrita em 2017, um dos anos de maiores conflitos
na comunidade, como informaram interlocutores préoximos. Os argumentos do “progresso”
e do “desenvolvimento” sao enfatizados como mobilizadores dos empreendimentos e
aceitacao de parte dos comunitarios, os chamados “nao-quilombolas”, categoria émica que
assumi na andalise desses conflitos. Portanto, quando falo de conflitos no Cumbe, estou me
referindo a essa oposicao que existe entre quilombolas e nao quilombolas.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

60




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

Joao Nascimento atuou como divulgador das histérias do Cumbe e da luta pelo territério,
como se vé na narrativa em primeira pessoa (Nascimento; Lima, 2017a, p. 3). Os autores
comentam as dificuldades de acesso aos lugares de memoria e sobre nao ver o Cumbe
apenas como um lugar de lazer, de passeio. Depois a narrativa se volta para a discussao
sobre a nova museologia — museologia social, museologia comunitdria e ecomuseologia,
por exemplo. A proposta de uma museologia social, como defendem os autores, pode servir
como uma oposicao aos avangos do capitalismo sobre territérios visados economicamente.
Um breve texto de Oliveira (2020, p. 2) também comenta sobre o avanco do capitalismo
sobre territérios tradicionais, afirmando que o capitalismo “destréi culturas inteiras”,
enfatizando o carater sustentavel do turismo comunitario, por exemplo.

Fala-se em patrimdnio cultural e em continuar um certo modo de vida (Nascimento;
Lima, 2017a, p. 5). Segue-se a isso um histérico da comunidade, ja apresentado em diversos
trabalhos dos préprios autores e de outros que se baseiam neles. A defesa desse modo de
vida ligado estreitamente ao territério é o que esta em pauta no artigo. Nao se trata de
defender o tradicional pelo tradicional, mas de impedir essa descaracterizacao socioambiental
crescente, estimulada pelos empreendimentos publico-privados. Essa descaracterizagao é
uma tentativa de impor um modo de vida externo e estranho aos/as quilombolas, por isso,
a questao se relaciona com a autonomia existencial deles/as.

Com base em D’Alessio (2012), sabe-se que o espaco, ou o territério, ¢ uma materializacao
do que nds somos, e isso vale para os/as quilombolas, que mobilizam suas memorias para
indicar as rupturas e a descontinuidade do modo de vida concretizadas pelos empreendimentos.
A autonomia existencial quilombola é posta em risco, é atacada por essas iniciativas
capitalistas que implicam rupturas no seu modo de vida. Os autores falam em continuidade
histoérica (Nascimento; Lima, 2017a, p. 10) ¢, assim, podemos pensar o lugar que o modo
de vida tradicional ocupa na experiéncia comunitaria do Cumbe, a partir dessa ideia de
continuidade. Dessa forma, ¢ a continuidade das relagdes dos/as quilombolas com o territério
que esta em risco.

Um capitulo de livro escrito por Teixeira ef al. (2017) narra os impactos da implantacao
da carcinicultura no Cumbe. A preocupagao com o modo de vida quilombola aparece no
texto, sendo o seu objetivo tratar das “[...] vivéncias e os significados construidos pelos
catadores de caranguejo acerca do trabalho no mangue e do emprego na carcinicultura
em meio ao conflito socioambiental” (Teixeira et al., 2017, p. 370). O trabalho no mangue
¢é descrito em pormenores, como as técnicas de catar, o mercado dos caranguejos, como
as variagoes climaticas influenciam na cata, as diferencas geracionais nas técnicas e na
eficacia delas e no periodo da andada (ou atar, como chamam no Cumbe) do caranguejo
(defeso). E feita uma critica a uma perspectiva instrumentalista do trabalho no mangue
nos seguintes termos:

Quando os coletores de caranguejo do Cumbe tecem narrativas para falar sobre
suas atividades, técnicas de trabalho e conhecimentos referentes aos tempos
de reproducgao, formas de captura e tempos de defeso do caranguejo, evocam
significados de processos de sociabilidade que nao se encerram no campo
economico. Além de terem no mangue sua fonte de sustento material, tém ali
um espaco de pertencimento, um marcador de sua identidade social e um rico
material de experimentacao e produgao de conhecimento de homens e mulheres
em sua relacdo com a natureza. Em outras palavras, no Cumbe vemos manifestar-
se uma espécie de saber que poderiamos denominar “ciéncia do concreto”.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

61




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

Um profundo saber sobre a natureza, que ¢ atravessado pela experiéncia da vida,
mas que nao se reduz a satisfacao das necessidades materiais; ou seja, nao se
aplica unicamente ao que se determinaria “pelos reclamos do estdbmago” (LEVI-
STRAUSS, 2008, p. 15-49) (Teixeira ef al., 2017, p. 385-386).

Dessa forma, ha uma experiéncia de vida, uma socialidade especifica em questao,
uma base simbdlica que ampara a racionalidade da cata do caranguejo — um conhecimento
biointerativo. Os autores falam em modo de producao pré-capitalista para tratar do modo de
producao narrado em parte do capitulo e em modo de vida tradicional, elencando elementos
que constituem as chamadas comunidades tradicionais. Algo apontado foi a mortandade
de caranguejos entre 2001 e 2003, devido a contaminacao das dguas do rio Jaguaribe e do
mangue pelos residuos das aguas dos viveiros de camarao. Varias vezes, inclusive, ouvi em
campo relatos sobre essa mortandade e de como isso foi um evento inédito e assustador
para os/as quilombolas.

Teixeira ef al. (2017) também dao énfase aos relatos dos moradores que trabalharam
na carcinicultura. A exploracao gritante da mao de obra desses moradores fica explicita nos
relatos: sem acesso a equipamentos de protecao/trabalho adequados, ganhando muito pouco
e ainda nao recebendo tudo o que deveriam receber, no quesito de direitos trabalhistas.
Lembro, que, nesse caso, estamos falando de 2017, de um contexto politico neoliberal que
ensejou a reforma trabalhista e objetivou vulnerabilizar, mais ainda, os trabalhadores, bem
como enriquecer os donos dos meios de producao. Os relatos sao de um nivel absurdo de
exploragao da mao de obra.

Ja em Santos, Silva e Rozendo (2018), temos uma discussao sobre liberdade e
desenvolvimento. Liberdade e desenvolvimento aparecem atrelados a proposta tedrica
defendida pelas autoras, sobretudo para apontar que o desenvolvimento deve ir além da
questao de renda e do puro lucro. Fala-se também em modo de vida do Cumbe, nos conflitos
internos (Santos; Silva; Rozendo, 2018, p. 27) e em como os empreendimentos resultaram
na perda da autonomia territorial plena. “Desenvolvimento” e melhoria na qualidade de
vida nao sao sindnimos, e os depoimentos colhidos na comunidade indicam isso: nao houve
melhorias substanciais da qualidade de vida local, muito pelo contrario.

Santos, Silva e Rozendo (2018, p. 32) apontam a chamada chantagem locacional, além
de tecerem criticas aos Estudos de Impacto Ambiental — Relatdrio de Impacto Ambiental
(EIAs-RIMASs) e de indicarem a morte de milhares de camaroes, devido a sanha por lucro
que extrapola a capacidade do meio ambiente. Podemos ver a forma como o modo de vida
dos trabalhadores do mangue é atacado, pelo discurso do progresso econémico, nas palavras
de uma moradora da comunidade:

Eles alegavam que ia ter o desenvolvimento, que o emprego da gente de tirar um
btzio, um marisco, era feio, era sujo, [que] a lama fede, a cata do caranguejo
nao da dinheiro... e trabalhar com eles ia ter salario, ia ter carteira assinada...
(Moradora em entrevista concedida a autora em setembro de 2016) (Santos;
Silva; Rozendo, 2018, p. 33).

Vemos que um estigma ¢ produzido por esse discurso a partir das atividades desenvolvidas
no mangue pelos/as quilombolas do Cumbe. Atividades tidas como feias e sujas, em um
ambiente que fede. Portanto, as pessoas que trabalham assim fedem e sao sujas, como
algumas vezes ouvi interlocutores/as narrarem acerca desses estigmas. Essa desmoralizacao
do trabalho no mangue produz um estigma sobre a identidade dos/as pescadores/as do

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

62




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

Cumbe. Destaco deste artigo um trecho que indica bem esses modos de vida em conflito,
a partir de l6gicas de pensamento distintos:

Eu hoje vejo muita gente naquela escravidao de pensamento. Por exemplo, pensam
“eu tenho que trabalhar para esse carcinicultor, se ele me contratou eu nao posso
dizer que o mangue ¢ bom, nao posso ter minhas alternativas de pensamento
porque eu t6 trabalhando na carcinicultura” (Moradora em entrevista concedida
a autora em setembro de 2016).

Ao analisar o relato, percebe-se, no trecho em que a moradora afirma “nao posso ter
minhas alternativas de pensamento”, a tentativa de controle dos responsaveis pelos
empreendimentos sobre os valores que os cumbenses fazem. Conceber o mangue
como algo bom ¢ colocar em xeque as formas de producao da carcinicultura,
que se fazem justamente pela destruicao daquilo que se esta valorando. Sao
processos produtivos que operam em logicas opostas. Portanto, empregar-se na
carcinicultura implica abdicar dessas “alternativas de pensamento”, de ter um
pensamento autonomo. Implica também “des-envolver-se” e assumir um novo
envolvimento: o envolvimento das empresas, como alerta Porto-Gongalves (2004 )
(Santos; Silva; Rozendo, 2018, p. 38).

Isso se relaciona ao grassamento do pensamento desenvolvimentista na comunidade,
sobretudo entre aqueles/as que foram cooptados/as pelos empreendimentos. Esse pensamento
nao apenas se concretizou na instalagao dos empreendimentos, como alterou as relacoes
entre as pessoas, porque quem trabalha para essas empresas, compra briga por elas, defende
seus empregos com unhas e dentes. Usando a metafora da “escravidao do pensamento”,
proposta pela interlocutora referenciada, essas pessoas da comunidade se deixaram escravizar
pela légica desenvolvimentista. E um desenvolvimento da morte, da destruicao do territério.
E um desenvolvimento que nao dialoga com o mangue, mas que se reproduz a custa dele
como um verdadeiro parasita.

As autoras concluem mostrando como os empreendimentos no territério do Cumbe mais
agiram negativamente, do ponto de vista socioambiental, do que promoveram distribuicao
de renda ou melhoria da qualidade de vida local. Na educacao, por exemplo, “[...] houve
uma modificacao da légica de ensino, em que ha a supervalorizagdo da modernidade em
detrimento do modo de vida tradicional” (Santos; Silva; Rozendo, 2018, p. 38). Na verdade,
as promessas ambiciosas das empresas foram um chamariz para esconder os verdadeiros
impactos e a negligéncia com as pessoas e com o territério onde vivem.

Em Santos, Sayago e Miller (2020), vemos a questao da polarizagao politica no Cumbe
como o foco da narrativa — o que os/as quilombolas chamam de conflito ou divisao e eu
chamo de conflito interno. Ao longo dos meses nos quais estive em campo, percebi que
“conflito” e “comunidade dividida” sao termos usados para falar da oposicao interna entre
quilombolas e nao quilombolas e, quando se trata da oposigao quilombola a agentes externos,
a expressao “luta pelo territério” é mais mobilizada. Inicialmente, as autoras comentam
sobre as identidades quilombolas, conflitos e polarizagdes. Por mais que os comunitarios
nao usem o termo “polarizacao” para se referir aos conflitos internos, do ponto de vista
tedrico desse termo, como apresentado pelas autoras, o termo define muito bem como a
divisao entre quilombolas e nao quilombolas acontece na pratica, no cotidiano.

Em seguida, ¢ feita uma caracterizacao socioterritorial, e a questao do parentesco ¢é
brevemente citada. O parecer do antropdlogo Sérgio Brissac (2017), perito do Ministério
Publico Federal (MPF), ¢ citado e realmente ¢ fundamental para entender melhor esses

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

63




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

conflitos e, inclusive, as possiveis solugoes para eles. A metodologia é descrita em mintcias,
no sentido de explicitar como se deu a compreensao da polarizacao apontada pelas autoras,
que indicam que foi com a ida dos servidores do INCRA que o conflito foi exacerbado. Outros
aspectos do conflito sao esmiugados pelas autoras, mas, por enquanto, esses fatos narrados
e relacionados ao conflito bastam para resumir o artigo citado.

Ja Nascimento, Lima e Barros (2013) dissertam sobre memoria coletiva, comunidades
tradicionais e suas atividades e modos de vida, que tém relacoes especificas com o territorio
que habitam. Exemplar nesse sentido é o seguinte trecho:

[...] pretendemos levar o leitor a fazer uma trilha pelo Cumbe/Aracati, contar as
histérias e memoérias de um povo que vem lutando diariamente pela defesa de
seu patrimonio natural, e assim, continuar vivendo seu modo de vida tradicional
respeitando sua diversidade cultural e o meio ambiente. Tentar fazer, inclusive,
com que a propria comunidade valorize suas memorias e, nao perdendo seus
vinculos identitarios (Nascimento; Lima; Barros, 2013, p. 974).

Desse modo, a continuidade da vida se da pela continuidade do modo de vida tradicional,
entendendo esse tradicional como aquilo que interlocutores/as quilombolas definem como
sendo seu modo de vida. O artigo como um todo traz informagoes apresentadas em outros
artigos escritos por Joao Luis Joventino do Nascimento, como a caracterizagao socioambiental
e histérica da comunidade. Em outro artigo, Jodo escreve sobre “Racismo ambiental na
comunidade do Cumbe/Aracati — Ceard” (Nascimento, 2012), sendo esse o titulo do artigo, e
ele traz novamente informacoes ja citadas em outros de seus trabalhos.

O interessante de notar no caso desses dois ultimos artigos comentados ¢ que a comunidade
ainda nao havia se autorreconhecido como quilombola; ainda estavam se afirmando como
pescadores/as tradicionais ou artesanais. Os debates sobre o autorreconhecimento quilombola
se iniciaram em 2010, sendo que em 2014® ocorreu a certificagcao da comunidade pela
Fundacao Cultural Palmares (FCP). Como parte da critica aos impactos socioambientais
dos empreendimentos, Nascimento (2012, p. 3) pretendeu “[...] dar visibilidade ao racismo
ambiental, denunciar o tipo de desenvolvimento que chega as comunidades, que privatiza
tudo e destroi a relacao de uso desses espacos [...]".

Trabalhos como o de Santos (2006) tém uma perspectiva diferente dos outros citados
ao se referir ao Cumbe, mas também tece suas criticas quando fala da carcinicultura, por
exemplo. Ao apontar a atengao que se deve dar aos impactos ambientais causados pela
carcinicultura, Santos (2006) propoe avaliar bem a area de implantagao das fazendas de
camarao, bem como um rigoroso controle das atividades das fazendas, a fim de nao impactar
ecossistemas como o mangue e os recursos hidricos. Isso é o ideal, claro, e ¢ exatamente
pelo fato de esse ideal nao existir na pratica, tendo causado varios danos ambientais ao
redor do mundo, como nos mostra Castro (2021), que enfatizou que uma leitura critica
dessa atividade econdmica deve ser feita.

Vamos seguir a narrativa de Santos (2006) e comentar algumas passagens de sua
dissertagao sobre o assunto. Na segunda etapa de sua pesquisa de mestrado, Santos (2006)
assim escreve:

8 Em 2014, houve a certificagao da comunidade como quilombola, no dia 5 de dezembro de 2014, pela FCP. Em 2010, o debate
em torno da autodefinicao quilombola se iniciou e culminou em 2014 com a certificagao, sendo que, apds a certificagao, foi
feito um aditivo, em 2015, e 0 nome da associacao no qual constava “pescadores” virou Associacao Quilombola do Cumbe.
Dessa forma, a identidade de pescadores/as se cruzou com a identidade de quilombolas.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

64




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

Ainda na segunda etapa foram feitas varias entrevistas com o pessoal da fazenda
[de camarado] e os moradores da regiao do Cumbe, onde foi possivel identificar a
satisfacao das pessoas que trabalham diretamente com as fazendas de camarao
e a insatisfacao dos pescadores artesanais de caranguejo com a implantagao de
varios hectares de fazenda de camarao (Santos, 2006, p. 21).

Essa insatisfacdo ja estava posta nao somente entre pescadores/as do Cumbe, mas
também entre pesquisadores/as que apontaram em suas pesquisas os diversos danos causados
pela carcinicultura. Se levar em consideragao o ano de publicacao da dissertacao, 2006,
podemos apontar aquela mortandade de caranguejos da qual ja falamos anteriormente,
como um dos motivos de insatisfagao dos/as pescadores/as locais. Santos (2006) confirma
esse cenario de degradacao e morte nas seguintes palavras:

O grande crescimento da carcinicultura, uma das atividades mais lucrativas do
Ceara, tem gerado grande polémica sobre os danos que a atividade pode causar
ao meio ambiente. Pesquisadores e ambientalistas afirmam que a carcinicultura
¢é o fator mais importante para a degradacdao ambiental, a devastacao das
florestas de mangue que ficam nos arredores das grandes fazendas em areas
estuarinas. A fauna também ¢ afetada devido a utilizacao de produtos quimicos
que tém provocado a morte da ictiofauna predominante nas areas de estuério
(peixes, caranguejo, mariscos e crustaceos), doencga de pele, envenenamento de
trabalhadores pelo agente Meta-bisulfito, utilizado nas fazendas para garantir
a qualidade do camarao para a exportacao.

Segundo a ADITAL (2004), a destruicao de extensas areas de mangue para
instalacao de fazendas de camarao tem sido relatada como um dos principais
impactos da atividade ao meio ambiente. A poluicao das aguas pelos efluentes da
carcinicultura, a salinizacao das dguas subterraneas e [0] uso indiscriminado de
antibidticos, poem em questao a sustentabilidade s6cio-ambiental dessa atividade,
pelo menos na forma como vem se desenvolvendo (Santos, 2006, p. 26-27).

Essa foi a primeira vez que li algum trabalho académico em que o envenenamento de
trabalhadores dessas fazendas ¢ colocado como realidade. Esse agente quimico em si ¢ um
agente de morte em varios sentidos, e os trabalhadores dessas fazendas correm certos riscos
nessa atividade. Cleomar e outros/as interlocutores/as narraram varios casos de pessoas da
comunidade que se intoxicaram com os produtos quimicos usados na carcinicultura de larga
escala — pois ha a de pequena escala. Ao tempo em que os/as quilombolas perceberam os
danos ao territério, perceberam também os danos aos trabalhadores e faziam criticas a essa
inseguranca do trabalho nas fazendas de camarao. Mas como os que trabalham/trabalharam
defendem/defendiam com afinco seus empregos nas fazendas de camarao, abafam/abafaram
0s casos para nao fazer alarde e dar mais razao as criticas que a carcinicultura vem recebendo
desde que chegou no Cumbe. Nao foram casos isolados, inclusive.

Vé-se que a lei nao é cumprida e que o ideal da sustentabilidade s6 existe em teoria, pois
a pratica ¢ completamente insustentavel, ¢ voraz. Uma descricao técnica dessa degradacao
foi fornecida por Santos (2006, p. 32) em sua dissertacao, sendo que o trabalho analisa
de forma pormenorizada as técnicas e o manejo atual da carcinicultura, bem como seus
supostos beneficios sociais e seus impactos ambientais negativos. Em suas tabelas, do tipo
check list, de impactos ambientais, os valores positivos se referem quase que exclusivamente
a ganhos socioecondmicos, e os valores negativos se relacionam a degradacao da flora, solo
e fauna locais, como se pode ver a seguir:

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

65




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

Durante a fase de campo a presenca de trabalhadores na area e principalmente o
corte de vegetagao refletem em adversidade a fauna local, podendo afugenté-la
para ambientes contiguos ou mesmo alterar seu habitat.

Ao fim da etapa de campo a area guardara temporariamente as marcas das picadas.
Beneficios também sao gerados com o retorno social e econémico decorrente
da acado, uma vez que, para execugao dos servicos topograficos sao requisitados
trabalhos especializados e nao qualificados, gerando ocupacao-renda, o que
consequentemente aumenta a arrecadacao de impostos (Santos, 2006, p. 68).

Portanto, os beneficios sdo apenas econdémicos para os que lucram diretamente com
a atividade em apreco, mas os maleficios e danos sao direcionados a quem nao ganha
nada com isso, seja os/as quilombolas, o solo, a fauna e a flora. Esse é o desenvolvimento
dos carcinicultores. A dentincia dos erros técnicos desse tipo de empreendimento ¢ feita,
sobretudo na questao da auséncia de local adequado para recepcao dos efluentes dessa
atividade (Santos, 2006, p. 76). Assim, nao ha biointeracao na carcinicultura, ha apenas
degradacao e destruicao do territorio.

Um outro tema relevante que devo pincelar aqui, pois essa discussao foi feita em
outro trabalho (Rodrigues, 2023), é o da diversidade de género e sexualidade no Cumbe.
Para isso, fago mencao da monografia de Francisca Dandara Albuquerque (2022) acerca
dos/as LGBT+ no Cumbe. Ela destaca, em sua Introdugao, que, ao conversar com Joao
Nascimento, ele lhe disse “[...] nao haver um debate mais abrangente acerca das questoes
de diversidade no local, mesmo com a presenca de um publico LGBTQ+ marcante e
atuante” (Albuquerque, 2022, p. 12). A autora narra as atividades que desenvolveu e as
que participou na comunidade, como encontros, entrevistas e aplicacao de questionarios.
A monografia de Albuquerque (2022) é um marco quanto a esse tema e deve ser sucedida
por outras pesquisas sobre o assunto.

Por fim, em sua dissertacao, Castro (2021) aponta os impactos nocivos dos
empreendimentos, enfatizando que os/as quilombolas reagem de acordo com o risco e o
impacto que sofrem. Foi assim com a mortandade dos caranguejos no inicio dos anos 2000 e
foi assim quando os/as quilombolas foram impedidos/as de acessar a praia devido ao parque
edlico, que a privatizou. Em suma, eles/as respondem a altura das ameacgas a sua vida e
ao seu territorio, como se vé a seguir no relato sobre a privatizacao das dunas e da praia:

Além do impedimento da utilizagao das lagoas, a empresa edlica também impediu
0 acesso ao mar; este caso também ¢é exposto na fala de Ita (2020): “[...] no comego
eles diziam que podia tudo e depois nao podia nada. Af finalizando o processo do
parque, do projeto de morte, o que acontece? Os pescadores ficam impedidos de
ir a praia. Ai realmente alvorocou também [...]” (Castro, 2021, p. 251).

Chama atencao a interlocutora ter falado em projeto de morte, visto a edlica ser
mais um empreendimento a afetar significativamente o modo de vida local. A empresa
enganou os/as moradores/as, ocultando os impactos negativos de sua presenca no Cumbe,
apresentando apenas os supostos beneficios. O parque edlico interferiu diretamente na relacao
dos/as quilombolas com as dunas, as lagoas interdunares e a praia. O projeto de morte é o
territorio que era livre sendo privatizado, sendo invadido por torres edlicas e fios elétricos,
as dunas sendo compactadas e tendo sua dinamica alterada. Mas isso ¢ apenas um projeto,
pois as dunas resistem, confrontam a todo instante quem teima em querer ser mais do que
elas, quem quer impor outro ritmo a sua dinamica. Assim como Gaia (Stengers, 2015), as

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

66




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

dunas nao ligam para as infraestruturas do capitalismo verde. Seu movimento é didrio, elas
enterram o que estiver pela frente; seu avanco ¢ incontornavel, até mesmo para torres de
quilos e mais quilos de ferro e concreto enterrado na areia.

3 Pesquisa de Campo: os/as quilombolas e o pesquisador

Feita a analise sobre o estado da arte de trabalhos académicos sobre a comunidade do
Cumbe, neste topico disserto ainda mais sobre a socialidade dos/as quilombolas, da forma
como a percebo e a experimentei em campo, bem como sobre questdoes de um parecer
contestatorio acerca da identidade quilombola do Cumbe, que foi elaborado, por um
antropdlogo, em agosto de 2021. Essas questoes se relacionam com a minha insercao em
campo como pesquisador, com a intimidade que construimos, eu e os/as quilombolas, ao
longo da pesquisa de campo e com a forma que eu enxergo os conflitos internos no Cumbe.

Inicialmente, aponto que estando em campo, por trés vezes, pelo menos, me tomaram
por nativo do Cumbe — uma foi na festa do mangue de 2023, outra numa aula de campo,
coordenada por Jodo e outra ocorreu em uma ocasiao que nao lembro, por pessoas de fora
da comunidade. Nessas situacoes, percebi que, sem me identificar como antropdlogo e
morando na comunidade, mostrando certa intimidade com os/as moradores/as, além de ter
desenvoltura na explicacao de certos fatos locais, algumas pessoas acharam que eu morava
ali ha um bom tempo ou que eu fosse nativo, como os/as quilombolas falam quando alguém
nasce no Cumbe. A relativa facilidade de me adaptar ao cotidiano da comunidade e em
conversar com as pessoas fez com que rapidamente eu conseguisse uma proximidade com
elas, mesmo com pouco tempo de campo.

Penso que isso se deve a dois fatores: nao apenas a minha personalidade, mas também
a incorporacao que os/as quilombolas fazem de pessoas de fora, recebendo muito bem,
acolhendo-as. Na minha segunda ida ao Cumbe, entre final de novembro de 2022 e comego
de janeiro de 2023, eu ja era conhecido por muitos/as quilombolas. Senti que minha
intimidade com as pessoas e seu cotidiano ja era consideravel, devido a minha desinibicao
para falar com elas e propor algo, como uma entrevista, uma saida para algum canto ou
alguma atividade, como uma fogueira com contacao de histdrias, por exemplo, no quintal
de Cleomar. Assuntos mais sensiveis ou de cunho sexual também eram discutidos na minha
presenga sem constrangimento ou pudor algum. Percebi nessas ocasides que ja haviamos
estabelecido uma relagcao de confianga e de intimidade, relagao essa que se fortaleceu ao
longo do tempo e que é preciosa para ambos os lados.

Exemplar nesse sentido foram as ocasioes nas quais essa assimilagao social, que os/
as quilombolas fazem das pessoas de fora, foi expressa verbalmente. Isso é outro aspecto
de minha insercao no cotidiano do Cumbe, pois varias vezes quilombolas falaram coisas
do tipo para mim: 'jd pode se associar’, 'jd é quase um quilombola’, "falta so casar com alguém
daqui pra ser quilombola’, 'ndo vai mais embora, né? Tu jd se sente um quilombola, né?’, 'morando
no Cumbe agora, né?’ e 'vocé é como se fosse do Cumbe’. Frases do tipo ouvi diversas vezes em
minhas estadas em campo, sobretudo a partir da segunda e terceira idas, nas quais passei
um bom tempo morando no Cumbe, convivendo com quilombolas, participando de eventos,
reuniodes, encontrando gente conhecida na esquina, nas ruas, pedindo favores, etc.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

67




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

Muitas vezes, eu me peguei falando algo que fez alguém rir bastante, opinei sobre
certas coisas, que me senti a vontade para opinar, e as pessoas receberam bem minhas falas;
trocamos também nas conversas alguns deboches e fofocas. Em trés semanas de estadia,
em dezembro de 2022, eu ja estava aclimatado ao cotidiano da comunidade, bem como os/
as interlocutores/as estavam aclimatados/as a minha presencga, a ponto de em conversas
mais sensiveis, ou nas quais os animos se exaltavam, nao haver nenhum constrangimento
ou censura com a minha presenca. Nesse sentido, minha insercao no cotidiano dos/as
quilombolas foi um processo facil e rapido.

Entrementes, essa convivéncia intima supde nao somente uma harmonia nas relacoes,
como ja demonstrei, mas também a suspensao proviséria dessa harmonia. Percebi que, numa
convivéncia intima, os dissensos, divergéncias e/ou conflitos com os/as interlocutores/as
surgem de qualquer jeito. Mas isso € a regra de uma convivéncia constante e intima, na qual
os dois lados expressam seus descontentamentos, seus desconfortos e suas divergéncias
de opinidao. Em pelo menos cinco situagoes isso ocorreu entre mim e os/as quilombolas.
Em duas situacoes, interlocutores/as me chamaram a atencao para nao fazer algo, que eu
fazia cotidianamente e que achei nao ter problema em fazer. Como a questao nao envolvia
apenas a mim, mudei um pouco meu habito para atender a solicitacao das pessoas.

Em outra ocasiao, discuti sério com meu amigo interlocutor por ter colocado nos
dois e outro amigo nosso em uma situacao desconfortavel, na qual precisdvamos voltar ao
Cumbe, mas estavamos sem opcao de transporte, sendo que ele tinha ficado responsavel
por essa parte. Em outra ocasiao, divergi explicitamente com uma interlocutora acerca
da formacao das comunidades quilombolas no Brasil, tentando explicar o ponto de vista
da teoria historiografica e antropolédgica do assunto. Como ela se manteve firme em sua
opiniao, resolvi nao continuar com a discussao e mudar de assunto.

Essas foram situacoes de que me lembro agora e que foram mais significativas para
mim, mas outras do tipo ocorreram, e eu poderia enumera-las por longo tempo. No entanto,
isso basta para uma avaliagao geral das relagoes com os/as interlocutores/as. Tudo isso nao
abalou a nossa intimidade, nem o gostar de estar junto ou perto um do outro, pelo contrario,
s6 fortaleceu a relacao. Na verdade, penso que isso é um aspecto relevante da intimidade
social, uma intimidade agonistica, que nao preza pela harmonia plena (Vieira, 2015), mas
que ¢ dinamica, podendo pender para o riso compartilhado em varios momentos e, em
outros, pender para criticas e divergéncias verbalizadas cara a cara. Essa também é uma
das caracteristicas mais importantes no trabalho de campo etnografico: a intimidade do
cotidiano, a relagao constante e didria com os/as interlocutores/as.

Fiquei hospedado, em todas as idas a campo, num chalezinho de madeira de carnatba,
barro e palha, no quintal de Cleomar, construido por seu marido, Niltinho. Do lado da casa
dela, ha a casa de uma de suas filhas, que ¢ casada e tem filhos — Bina. Minhas convivéncias
cotidianas, sobretudo nas horas de comer, como o café da manha e almoco, eram, geralmente,
na companhia da familia de Cleomar, tanto que acho estranho, quando estou em campo,
quando faco alguma dessas refeicoes sozinho. Mas quanto a isso ja me acostumei, pois
meu horario de alimentagao é mais tarde que o deles/as. Percebi, depois de um tempo, que
comida e conversa sao coisas que se atraem e sao importantissimas na socialidade dos/as
quilombolas do Cumbe.

Quanto a questao da comunicagao, em varios momentos de minha estadia em campo,
percebi que a distancia cultural entre mim e os/as interlocutores/as se relacionava diretamente

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

68




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

a sua identidade pesqueira/marisqueira. Afinal, como cearense, eu estava entre cearenses,
o que favoreceu nossas trocas afetivas e conversas®. Percebi entao que as coisas que eu
menos entendia, nas conversas cotidianas, eram relacionadas a pesca, ao mangue, ao rio,
as aguas do territério, no geral. Certas palavras do vocabulario dos/as quilombolas me
faziam, algumas vezes, perguntar o que era aquilo que a pessoa estava dizendo ou pedir que
repetisse a palavra para eu tentar entender a sonoridade e a grafia. Assim, ha um vocabulario
especifico que traduz a socialidade quilombola com o territério. Como Evans-Pritchard
(1999, p. 27) entre os Nuer, percebi que era preciso dominar um vocabulario referente ao
modo de vida pesqueiro dos/as quilombolas para compreendé-los/as melhor, pois ha uma
terminologia prépria em uso no cotidiano, como se fosse uma segunda lingua que é falada
em todas as situacoes.

Dessa forma, quase tudo no Cumbe gira em torno da relacao com a pesca ¢ o mangue.
Aponto que, nas varias entrevistas que fiz, durante a autoapresentacao que eu pedia ao
iniciar a conversa, alguns/mas interlocutores/as se definiam logo como pescadores/as ou
marisqueiros/as, ou seja, a relacao com a pesca e o mangue ¢ constitutiva da propria visao
de mundo deles/as, bem como de sua identidade subjetiva mais intima. Eles/as pensam
como pescadores/as e veem o mundo como pescadores/as. Nao é s6 o que eles/as fazem
como atividade produtiva, é o que eles/as sao como coletividade e subjetividade. Por isso,
tudo ali ¢ uma questao de relacao com o territério, com o mangue, o 1io € a pesca.

Na segunda ida a campo, fiz alguns movimentos que antes nao me permiti, como de
me expor mais, me inserir nas coisas, ajudar, perguntar, aconselhar e opinar. Fui ensaiando
um movimento de proximidade cotidiana e lenta, mas intensa, e que se mostrou envolvente
de ambos os lados. Rapidamente ja estdvamos fofocando de certas pessoas, comentando
questoes sérias, sensiveis e com transparéncia, ja pensavamos em fazer um lazer juntos,
ir para festas, etc. Foi a partir desse contexto de maior intimidade que, em minha terceira
ida a campo, eu e Tia Simoa comegamos a fazer corridas e caminhadas didrias, alternando
com pedaladas — essas corridas e caminhadas nos aproximaram bastante inclusive.

Devo comentar algo que achei curioso nas primeiras vezes em que ocorreu. Varias
vezes, os/as quilombolas me perguntaram quanto tempo eu ia ficar por ali morando na
comunidade. A priori, levei isso como mera curiosidade, depois percebi que, para além
dela, talvez os/as quilombolas nao estejam acostumados/as a ter alguém de fora presente
todos os dias no seu cotidiano, passeando pelas ruas, comprando coisas, conversando com
0 povo nas esquinas, indo no bar com amigos/as, subindo os morros, etc. Perguntei depois
a Joao e Cleomar se ja havia ido algum/a antropélogo/a fazer uma pesquisa 14, e eles me
informaram que nao, que os que mais andam fazendo pesquisa por la sao estudantes da
Geografia, Biologia, Ciéncias Ambientais, Turismo e outros cursos, menos da Antropologia
ou Ciéncias Sociais.

As perguntas sobre quanto tempo eu ia ficar ali comecaram a fazer mais sentido depois
que confirmei o ineditismo de minha presenca como antropélogo entre eles/as, fazendo
uma pesquisa sistematica. As perguntas sobre minha permanéncia no Cumbe indicavam o
estranhamento com a minha presencga cotidiana. Pelas perguntas dos/as quilombolas e pela
experiéncia em campo que tive com outros/as pesquisadores/as de outras areas, entendi que
os/as quilombolas esperavam —no sentido da expectativa — que eu fosse embora do territério

? Isso me lembra o que Machado (2018) comentou sobre sua adaptacao linguistica, como gatcho, no territério quilombola
da Serra do Evaristo, em Baturité, CE.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

69




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

depois daquela festa do mangue em 2022, como todos/as costumam fazer, ou que passasse
pouco tempo por 1a, uns trés dias no maximo. Porém, nao fui embora depois daquela festa
do mangue e nem passei pouco tempo 14, assim, a minha presenca passou a ser alvo de
curiosidades e de especulacoes didrias. Passar meses morando no Cumbe implicou uma
convivéncia cotidiana e intensa que transbordou para além da pesquisa.

Algo interessante a se apontar ¢ a novidade da circulacao da palavra “quilombola” em
Aracati. Cleomar, por exemplo, me disse varias vezes que, frequentemente, as pessoas nao
sabem escrever a palavra “quilombola” quando ela pede um recibo de uma compra feita em
nome da Associacao Quilombola do Cumbe. As situacoes foram se repetindo, e ela teve que
soletrar a palavra para as pessoas poderem escrever corretamente. Numa dessas compras,
na qual a acompanhei, as vésperas da virada do ano de 2022 para 2023, fui com Cleomar
até o balcao de um supermercado para pedir o recibo. Dessa vez, a moga que escreveu o
recibo soube escrever o nome “quilombola”, sem perguntar como se escrevia. Cleomar riu
da minha expectativa de ver ali a coisa acontecendo como ¢la contava, mas aquela moca
ja havia aprendido a escrever a palavra, afinal era comum Cleomar e outros quilombolas
fazerem compras naquele estabelecimento.

Por fim, ja em outro momento, em maio de 2023, salvo engano, quando eu fiz uma
compra em Aracati e pedi um recibo em nome da Associagao Quilombola do Cumbe, a
moga que me atendeu nao soube escrever a palavra “quilombola”. Ao hesitar na hora de
escrever, ela me perguntou como se escrevia e eu soletrei. Quando cheguei no Cumbe, contei
a Cleomar sobre o ocorrido e rimos.

4 Conclusao

Tudo na vida dos/as quilombolas do Cumbe parece ser uma relacao constante entre
a alegria e a tensao geradas na defesa do territorio. Talvez isso defina bem o que Cleomar
apontou como sendo uma luta alegre. O adjetivo alegre funciona aqui como um qualificante
do substantivo comum luta. O adjetivo afasta qualquer nocao externa que se possa ter sobre
a luta pelo territério ser algo apenas cansativo, tenso e laborioso. Nao ¢é isso que a pratica
cotidiana dos/as quilombolas nos mostra. A alegria perpassa cada agao e atividade que
realizam. Mesmo quando tratam de assuntos burocraticos e tensos, nao hd uma reuniao
sequer que nao seja atravessada pelo riso, pelas gargalhadas e pelo bom humor.

Entre outras coisas, percebi com as atividades das quais participei e ao ouvir um episédio
de podcast no qual Tia Simoa foi entrevistada, que o turismo comunitario do Cumbe preza
sobretudo pelo respeito ao territério. Nada é mais importante do que proteger e cuidar dele
como um todo, mas principalmente cuidar daqueles locais com os quais a comunidade tem
uma relacao afetiva e de lazer, que evocam memdrias da infancia, cheiros, aventuras pelo
territério e ndo s6é uma relacao econdmica. Isso é reforcado pela frase que vi num estandarte
exposto em um dos espacos do prédio da associacao quilombola: “O nosso manguezal é
rico por natureza; acolhe a todos/as sem nenhuma esperteza, alimentando o povo de toda
a redondeza”.

Cleomar depois resumiu bem essa frase, em uma de nossas inameras conversas,
afirmando o seguinte: “O territério cuida da gente e a gente cuida do territério”. Dessa
forma, a vida s6 é possivel quando pensada por eles/as a partir do territério. A vida é um

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

70




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

constante cuidado, uma relacao de reciprocidade, de troca que propicia a continuidade da
vida, nos moldes daquilo que Beatriz Nascimento (2018) escreveu acerca dos quilombos.
E essa relacdo biointerativa que mantém a vida dos/as quilombolas do Cumbe. Nesse sentido,
o cuidar aqui encontra semelhangas com o criar dos quilombolas da Malhada (Vieira, 2015,
p- 330), precisamente na medida em que o cuidar implica uma afetagao mutua. Seria aqui,
parafraseando a descrigao de Vieira (2015), o caso de pensar num fluxo de cuidados (ou
do cuidado).

Desse modo, o cuidado é fundamental para se entender a continuidade da vida
quilombola que ¢ operada na biointeragao. A ideia do cuidado com o territério foi varias
vezes evocada pelos/as interlocutores/as para falar de sua relacao com ele. Assim, penso que
o cuidado presente no modo de vida biointerativo tem paralelo com o cuidado definido por
Flores (2018, p. 131), a partir de Stengers (2015, p. 55), que nos diz da “[...] importancia
de aprender e cultivar o cuidado”, “[...] atentar para consequéncias que estabelecam
conexdes entre o que estamos acostumados a considerar separadamente”. E dessa forma
que compreendo o cuidado presente na relagcao biointerativa com o territério quilombola;
ele implica uma visao integral da vida. Cuidado ¢é aprendizado cotidiano com o/no territério,
é preciso cultiva-lo, pois longe da biointeracao quilombola designar uma identidade, ela
designa “[...] uma ética do cuidado, uma politica da atencao e uma estética da criagao”
(Flores; Vieira; Villela, 2021, p. 234).

Referéncias

ALBUQUERQUE, Francisca Dandara da Silva. Territorios dissidentes: a experiéncia de raga,
género e sexualidade na comunidade quilombola do Cumbe (Aracati/CE). 2022. 36p. Trabalho
de Conclusao de Curso (Licenciatura em Geografia) — Universidade Estadual do Cear4, Fortaleza,
2022.

BAUER, Martin W.; GASKELL, George. Entrevistas individuais e grupais. [n: BAUER, Martin
W.; GASKELL, George. Pesquisa qualitativa com texto, imagem e som: um manual prético.
Petrépolis: Vozes, 2008. p. 64-89.

BOURDIEU, Pierre. Compreender. Irn: ACCARDO, A. ef al. (coord.). A miséria do mundo. 7. ed.
Petrépolis: Editora Vozes, 2008. p. 693-732.

BRISSAC, Sérgio. Parecer Técnico n. 3/2017 — SEAP. Parecer Técnico sobre os conflitos
relacionados com a titulacao da comunidade remanescente de quilombos do Cumbe,
no municipio de Aracati/CE. Ministério Publico Federal. Procuradoria Geral da Reptblica/
Secretaria de Apoio Pericial — Centro Regional de Pericia 5. Fortaleza, 2017.

CASTRO, Ariel Rocha Nébrega de. A apropriacao capitalista da natureza e os conflitos pela
agua no territério do Cumbe (Aracati/CE): lutar e resistir por um bem comum. 2021. 314p.
Dissertacao (Mestrado em Geografia) — Universidade Estadual do Cearéd, Fortaleza, 2021.

D’ALESSIO, Marcia Mansor. Metamorfoses do patrimonio — o papel do historiador. Revista do
Patrimonio Histdrico e Artistico Nacional - IPHAN, [s./.], n. 34, 2012. (Organizagao: Marcia
Chuva).

EVANS-PRITCHARD, Edward Evan. Os Nuer — uma descricao do modo de subsisténcia e
das instituicoes politicas de um povo nilota. Sdo Paulo: Editora Perspectiva, 1999. (Colecao
Estudos).

FLORES, Luiza Dias. Ocupar: composicoes e resisténcias kilombolas. 2018. 309p. Tese (Doutorado
em Antropologia Social) — Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de
Janeiro, 2018.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

71




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

FLORES, Luiza Dias; VIEIRA, Suzane; VILLELA, Jorge (org.). Insurgéncias, ecologias dissidentes
e antropologia modal. Goiania: Editora da Imprensa Universitdria, 2020. 349 p. Anudrio
Antropologico, [on-line], v. 46, n. 3, 2021.

MACHADO, Caué Fraga. Ecos de um quilombo: estética da re-existéncia na Serra do Evaristo.
2018. 254p. Tese (Doutorado em Antropologia Social) — Museu Nacional. Programa de Pds-
Graduagao em Antropologia Social, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2018.

NASCIMENTO, Joao Luis Joventino do. Racismo ambiental na comunidade do Cumbe/Aracati —
CE. In: I ENCONTRO NACIONAL DE PESQUISAS E PRATICAS EM EDUCAQAO. Universidade
Federal do Rio Grande do Norte. Natal, Rio Grande do Norte, Brasil. 2012. Anais [...]. Natal, RN,
2012.

NASCIMENTO, Joao Luis Joventino do. Processos educativos: a luta das mulheres pescadoras
do mangue do Cumbe contra o racismo ambiental. 2014. 119p. Dissertagao (Mestrado em
Educacao) — Universidade Federal do Ceara, Faculdade de Educacao, Fortaleza, 2014.

NASCIMENTO, Maria Beatriz. Beatriz Nascimento, Quilombola e Intelectual -
Possibilidade nos dias da destruicao. [S.l.]: Editora Filhos da Africa, 2018. (Coletanea
organizada e editada pela UCPA, Uniao dos Coletivos Pan-Africanistas).

NASCIMENTO, Joao Luis Joventino do; LIMA, Ivan Costa. Nas trilhas da memoria e da histéria:
Cumbe, um museu a céu aberto. In: XI ENCONTRO REGIONAL NORDESTE DE HISTORIA ORAL
— FICCAO E PODER: ORALIDADE, IMAGEM E ESCRITA. Fortaleza, 2017. Anais [...]. [S.I.],
2017a.

NASCIMENTO, Joao Luis Joventino do; LIMA, Ivan Costa. Na pesca e na luta: mulheres
quilombolas pescadoras do mangue do Cumbe contra as injusticas ambientais. I: SEMINARIO
INTERNACIONAL FAZENDO GENERO, 11 & 13" WOMEN’S WORLDS CONGRESS —
TRANSFORMACOES, CONEXOES, DESLOCAMENTOS. Florianépolis, 2017. Anais [...].
Florianépolis, 2017b.

NASCIMENTO, Joao Luis Joventino do; LIMA, Ivan Costa; BARROS, Fernanda Licia de Santana.
Praticas culturais e educativas no Cumbe/Aracati: entre a memoria e a histéria. In: ENCONTRO
CEARENSE DE HISTORIA DA EDUCACAO, XII; ENCONTRO NACIONAL DO NUCLEO DE
HISTORIA E MEMORIA DA EDUCACAO, II. (26-28 set.: 2013: Fortaleza, CE). Histéria da
educacao: real e virtual em debate. Anais [...]. Fortaleza: Grafica LCR, 2013.

OLIVEIRA, Olavia Farias de. Educacao quilombola e o projeto de turismo comunitario do
Quilombo do Cumbe. Revista Africa e Africanidades, [s..], ano XII, n. 33, fev. 2020.

RODRIGUES, Ozaias da Silva. “Possibilidade nos dias da destruicao”: pandemia ¢ a
continuidade da vida entre remanescentes quilombolas do Cumbe — Aracati/CE. 2024. 330p. Tese
(Doutorado em Antropologia Social) — Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2024.

RODRIGUES, Ozaias da Silva. Populacao LGBT+, “pirraca” e empoderamento na comunidade
quilombola do Cumbe, Aracati/CE. Revista de Estudos e Investigacdoes Antropoldgicas —
REIA, [s.l.], v. 10, n. 1, 2023.

SANTOS, Antonio Bispo dos. Colonizacao, Quilombos: modos e significados. Brasilia, DF:
Universidade de Brasilia, 2015.

SANTOS, José Esio dos. A carcinicultura no Ceara: principais impactos ambientais em uma
fazenda no Cumbe — estudrio do Rio Jaguaribe. 2006. 80p. Dissertacao (Mestrado em Engenharia
da Pesca) — Universidade Federal do Ceard, Fortaleza, 2006.

SANTOS, Anderlany Aragao dos; SAYAGO, Doris Aleida Villamizar; MILLER, Francisca de
Souza. “Eles dividem pra dominar”: polarizagao politica em uma comunidade remanescente de
quilombo. Fronteiras: Journal of Social, Technological and Environmental Science, [s..],
v. 9, n. 2, p. 171- 190, maio-ago, 2020.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

72




Ozaias da Silva Rodrigues

Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisao bibliografica e pesquisa ...

SANTOS, Anderlany Aragao dos; SILVA, Amanda Stefanie Sérgio da; ROZENDO, Cimone.
Libertar para desenvolver: os grandes empreendimentos e o “des-envolvimento” na comunidade
tradicional do Cumbe, Cear4, Brasil. Desenvolvimento e Meio Ambiente, [s.l.], v. 45, p. 22-41,
abr. 2018.

SOUZA, Antdénio Marcos dos Santos; OLIVEIRA, Gerciane Maria da Costa; VIEIRA, Kyara Maria
de Almeida. A festa do mangue na comunidade quilombola do Cumbe/CE: das suas historias,
valores culturais e lutas. In: SOUZA, Antonio Marcos dos Santos; OLIVEIRA, Gerciane Maria da
Costa; VIEIRA, Kyara Maria de Almeida. Patrimoénio, povos do campo e memorias: didlogos
com a cultura, a arte e a educacao. Mossorg, EQUFERSA, 2020. p. 207-224.

STENGERS, Isabelle. No tempo das catastrofes — resistir a barbarie que se aproxima.
Traducao: Eloisa Aratjo Ribeiro. Sao Paulo: Cosac Naify, 2015.

TEIXEIRA, Ana Claudia de Araujo ef al. A afirmacao da identidade de “povos do mangue” em
meio ao conflito com o hidronegdcio: a carcinicultura no Cumbe, Aracati (CE). In: CARNEIRO,
Fernando Ferreira; PESSOA, Vanira Matos; TEIXEIRA, Ana Claudia de Aratjo (org.). Campo,
floresta e aguas: praticas e saberes em sadde. Brasilia, DF: Editora UnB, 2017. p. 369-405.

TERRA AMBIENTAL; INCRA. Relatério antropologico de caracterizacao historica,
econdmica, ambiental e sociocultural: Lote 46. Aracati, CE: Comunidade Quilombola Corrego
de Ubaranas, 2013.

VIEIRA, Suzane Alencar. Resisténcia e Picarra na Malhada: cosmopoliticas quilombolas no
Alto Sertao de Caetité. 2015. 425p. Tese (Doutorado em Antropologia Social) — Museu Nacional,
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2015.

WEBER, Regina. Relatos de quem colhe relatos: pesquisas em histéria oral e ciéncias sociais.
DADOS - Revista de Ciéncias Sociais, Rio de Janeiro, v. 39, n. 1, p. 63-83, 1996.

Ozaias da Silva Rodrigues

Doutor em Antropologia Social pela Universidade Federal do Amazonas (UFAM), Manaus, Brasil, Professor
substituto no Departamento de Antropologia da Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT), Cuiaba,
Brasil. P6s-doutorando no Programa de P6s-Graduagao em Antropologia Social (PPGAS) da Universidade
Federal de Mato Grosso.

Endereco profissional: Av. Fernando Corréa, s/n, Boa Esperanca, Cuiabd, Mato Grosso. CEP: 78060-900.
E-mail: ozaiasufc@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2834-4318

Como referenciar este artigo:

RODRIGUES, Ozaias da Silva. Consideracoes sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe,
em Aracati, CE: revisao bibliogréfica e pesquisa de campo. Ilha — Revista de Antropologia,
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025.

ILHA — REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Floriandpolis, v. 27, n. 1, €99555, p. 53-73, janeiro de 2025

73




