
Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma cópia desta licença, 
visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ILHA

Florianópolis, volume 27, número 1

Janeiro de 2025

Revista de Antropologia



ILHA – Revista de Antropologia, publicação do Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social 

(PPGAS) da Universidade Federal de Santa Catarina.

Universidade Federal de Santa Catarina

Reitor: Prof. Dr. Irineu Manoel de Souza

Diretora do Centro de Filosofia e Ciências Humanas: Prof. Alex Degan

Coordenadora do PPGAS: Prof. Rafael Victorino Devos

Coordenação Editorial Viviane Vedana

Editores Viviane Vedana, Vânia Zikan Cardoso e Bruno Reinhardt

Conselho Editorial Alberto Groisman, Alicia Norma Gonzalez de Castells, Antonella Maria Imperatriz 

Tassinari, Bruno Mafra Ney Reinhardt, Carmen Silvia Rial, Edviges Marta Ioris, Esther Jean Langdon, 

Evelyn Martina Schuler Zea, Gabriel Coutinho Barbosa, Ilka Boaventura Leite, Jeremy Paul Jean Loup 

Deturche, Letícia Maria Costa da Nóbrega Cesarino, María Eugenia Domínguez, Márnio Teixeira-

Pinto, Miriam Hartung, Miriam Pillar Grossi, Rafael José de Menezes Bastos, Rafael Victorino Devos, 

Scott Correll Head, Sônia Weidner Maluf, Theophilos Rifiotis, Vânia Zikán Cardoso e Viviane Vedana.

Conselho Consultivo BozidarJezenik, Universidade de Liubidjana, Eslovênia; Claudia Fonseca, 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul; Cristiana Bastos, Universidade de Lisboa, Portugal; 

David Guss, Universidade de Tufts, Estados Unidos; Fernando Giobelina Brumana, Universidade 

de Cádiz, Espanha; Joanna Overing, Universidade de St. Andrews, Escócia; Manuel Gutiérrez 

Estévez, Universidade Complutense de Madrid, Espanha; Mariza Peirano, Universidade de Brasília; 

Soheila Shahshahani, Shahid Beheshti University, Irã.

Projeto gráfico e Diagramação Annye Cristiny Tessaro (Koru Editorial)

Revisão de Português e normalização da ABNT Patricia Regina da Costa

Ilustração da capa: Maria Carolina Lins Brandão (Lola)
________________________

Solicita-se permuta/Exchange desired
As posições expressas nos textos assinados são de responsabilidade exclusiva de seus autores.

Toda correspondência deve ser dirigida à Comissão Editorial da Revista Ilha
Programa de Pós-Graduação em Antropologia, Centro de Filosofia e Ciências Humanas – CFH
Universidade Federal de Santa Catarina, Campus Universitário – Trindade
88040-970 – Florianópolis – SC – Brasil
Fone/fax: (48) 3721–9714
E-mail: ilha.revista@gmail.com

Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha

Copyright: A ILHA – Revista de Antropologia está licenciada sob a Licença Creative Commons CC BY-NC-SA 
4.0 International. Com essa licença você pode compartilhar, adaptar, criar para qualquer fim, desde que 
atribua a autoria da obra.

Ilha – Revista de Antropologia / Universidade Federal de Santa Catarina. 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. v. 27, número 1, 2025. 
Florianópolis: UFSC/ PPGAS, 2025 – 171 p.

ISSNe 2175-8034

1. Antropologia 2. Periódico 1. Universidade Federal de Santa Catarina

Catalogação na fonte pela Biblioteca Universitária



Editorial

Prezadas leitoras e prezados leitores,

É com grande satisfação que apresentamos a edição de janeiro de 2025 da Ilha – Revista 
de Antropologia. Nesta edição, reunimos cinco artigos, uma entrevista, uma tradução e 

três resenhas.
O primeiro artigo, de Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng, descreve os 

acontecimentos em torno do funeral de uma importante sacerdotisa dos descendentes de 
ex-escravizados que se radicaram em Acra, capital de Gana.

 Rodrigo Gomes Lobo, no artigo 2, discute as variações interessantes dos etnônimos 
Tembé, Tenetehara e Guajajara, que já foram mobilizados de distintas maneiras durante 
os últimos séculos.  

No artigo 3, Ozaias da Silva Rodrigues discorre sobre a literatura acadêmica acerca da 
comunidade quilombola do Cumbe, ele faz uma revisão bibliográfica e tece considerações 
sobre sua pesquisa de campo e seus passos metodológicos. Ele também fala sobre o modo 
de vida biointerativo quilombola e as experiências que teve em campo.

O quarto artigo, elaborado por Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de 
Andrade Franco, discute a “época do projeto”, período de elaboração e de execução do Projeto 
Kalunga – Povo da Terra, coordenado por Mari de Nasaré Baiocchi nas décadas de 1970 e 
1990. Essa pesquisa foi desenvolvida entre 2022 e 2023 no território Kalunga, no nordeste 
de Goiás, e investigou as implicações desse projeto na memória coletiva da comunidade, 
marcada pela criação da primeira associação local e pela luta no reconhecimento da causa 
quilombola.

“Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados” é o quinto artigo, de 
Bruna Motta. Em seu estudo, a autora realizou uma pesquisa com estudantes e professoras 
da faculdade de enfermagem de uma universidade pública mineira com o intuito de 
descobrir como dois conjuntos de emoções eram entendidos e vivenciados nos contextos 
de aprendizado do cuidar.

Em seguida, temos a entrevista que Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda 
Vaz realizaram com o Dr. Russell Parry Scott, professor aposentado pelo Programa de Pós-
Graduação em Antropologia, da Universidade Federal de Pernambuco, sobre o tema “o 
desenvolvimento da antropologia da saúde brasileira”.

Ainda nesta edição, apresentamos a tradução da obra de Tim Ingold, “Ferramentas, 
Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia”, realizada por David Moura Martins. 

Na primeira resenha, Virgínia Squizani Rodrigues avalia a obra El ADN emprendedor: 
Mercado Libre y el devenir tecnoneoliberal, escrita por Palermo e  Ventrici em 2023.



Marco Antonio Gonçalves, na segunda resenha, diz que a obra “Umbigo do Mundo”, de 
Francy Baniwa (2023), nos permite adentrar na mitologia/cosmologia dos Baniwa a partir de 
uma perspectiva inovadora. Segundo o autor da resenha, Francy comunica uma densidade 
de conhecimento aliada a uma beleza narrativa, derivada das narrações realizadas por seu 
pai Francisco Fontes Baniwa e acompanhada dos desenhos de seu irmão, Frank Baniwa.

Para fechar esta edição, a resenha 3, escrita por Amanda Horta, apresenta a obra “Urban 
Imaginaries in Native Amazonia: tales of alterity, power and defiance”, de Santos-Granero e Fabiano 
(2023), que traz uma coletânea de artigos que explora as imagens e os entendimentos sobre 
os mundos urbanos vividos e narrados em mitos, discursos cosmológicos e experiências 
pessoais de 11 povos indígenas amazônicos.

A Ilha – Revista de Antropologia é uma publicação que reúne artigos inéditos, resenhas, 
traduções, ensaios bibliográficos e dossiês temáticos que contribuam para o debate 
contemporâneo no campo da antropologia. Temos seguido nosso compromisso de divulgação 
da pesquisa científica no âmbito da antropologia, primando pela seriedade e pelo rigor 
na produção deste conhecimento. A Ilha – Revista de Antropologia, seguindo a tendência 
contemporânea, passou a ser publicada exclusivamente on-line, sendo esta uma forma mais 
ágil e sustentável para a ampla divulgação de nossa produção.

Desejamos a todos e a todas uma excelente leitura!

Viviane Vedana
Editora



SUMÁRIO

ARTIGOS

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade 
brasileira ...............................................................................................................................6

Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos 
Guajajara, Tembé e Tenetehara.....................................................................................34

Rodrigo Gomes Lobo

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: 
revisão bibliográfica e pesquisa de campo ...........................................................................53

Ozaias da Silva Rodrigues

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga........74

Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados .....................98

Bruna Motta

ENTREVISTA

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: 
Entrevista com Russell Parry Scott.............................................................................118

Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

TRADUÇÃO

Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia.........133

Tim Ingold e David Moura Martins

RESENHAS

PALERMO, Hernán; VENTRICI, Patrícia. El ADN emprendedor: Mercado Libre 
y el devenir tecnoneoliberal ...........................................................................................156

Virgínia Squizani Rodrigues

BANIWA, Francy Fontes; BANIWA, Francisco Luiz Fontes. Umbigo do Mundo: 
mitologia, ritual e memória Baniwa Waliperedakeenai (pinturas de Frank 
Baniwa) .............................................................................................................................161

Marco Antonio Gonçalves

SANTOS-GRANERO, F.; FABIANO, E. Urban Imaginaries in Native Amazonia: 
tales of alterity, power and defiance ..........................................................................167

Amanda Horta



Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 14/05/2024
Aceito em: 20/01/2025

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: 
sobre Shango e a identidade brasileira

Andreas Hofbauer1

Benjamin Amakye-Boateng2

1Universidade Estadual Paulista, Marília, São Paulo, SP, Brasil
2School of Performing Arts, University of Ghana, Accra, Ghana

Resumo

Diante da intensificação de diversas formas de repressão na primeira metade do século XIX, que se dirigia 
acima de tudo contra africanos/as libertos/as, centenas de ex-escravizados resolveram “retornar” à África e se 
fixaram majoritariamente nos países atuais da Nigéria, no Benim e, em menor número, também em Gana. 
Partindo dos acontecimentos em torno do funeral de uma importante sacerdotisa dos descendentes daqueles 
ex-escravizados que se radicaram em Acra – capital de Gana –, este artigo analisa os modos de integração 
dos chamados tabons na sociedade local e as estratégias identitárias adotadas nesse grupo.

Palavras-chave: Diásporas africanas; Retornados; Identidade; Xangô; Tabom.

On the Funeral of a Ghanaian Priestess: Shango and the 
Brazilian identity

Abstract

Faced with the intensification of various forms of repression in the first half of the nineteenth century, 
directed primarily against freed Africans, hundreds of former slaves decided to ‘return’ to Africa, most of 
them choosing to settle in the present-day countries of Nigeria, Benin and to a lesser extent Ghana. Based 
on the events surrounding the funeral of an important priestess of the descendants of the former slaves who 
had settled in Accra – Ghana’s capital city – this article analyses the ways in which these Tabom became 
integrated into local society, as well as the identity strategies adopted in this group.

Keywords: African diasporas; Returnees; Identity; Shango; Tabom.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e100165



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

7

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

1 Introdução1

Em janeiro de 2024, foram finalmente realizados os ritos funerários de uma sacerdotisa 
tabom que faleceu em 4 de novembro de 2022. Os tabons2 são descendentes de 

ex-escravizados que “retornaram” do Brasil à Costa do Ouro (atual Gana) no século 
XIX. Georgina Lekia Nelson era a única sacerdotisa de Shango (Ṣángò, Xangô) do grupo. 
De acordo com a tradição oral, foi essa divindade/espírito3 que possibilitou o retorno 
seguro dos ex-escravizados do Brasil às terras africanas. É por isso também que Shango é 
fundamentalmente associado à “origem brasileira” do grupo. Os tabons mantêm algumas 
poucas tradições culturais e religiosas pelas quais fazem questão de se distinguir – em 
determinados momentos – dos gãs, grupo étnico local no qual se integraram. Shango está 
entre os elementos culturais mais importantes pelos quais os tabons expressam uma 
identidade própria para além do pertencimento ao grupo gã.

Partindo desse extraordinário evento que foi o funeral de Lekia, este artigo pretende 
analisar o modo específico de inserção dos tabons na sociedade ganesa. O caso também 
permite explorar aspectos importantes das dinâmicas religiosas afrodiaspóricas associadas, 
de certo modo, às “tradições iorubanas”. Ao mesmo tempo, a pesquisa permite aprofundar 
as reflexões sobre as diásporas africanas/negras, problematizando certos pressupostos 
homogeneizadores sobre processos identitários no modelo do Atlântico Negro, que 
se mostram inadequados diante dos elementos analisados. O texto não segue uma 
ordem cronológica rigorosa, não apenas devido à carência de documentos históricos que 
possibilitassem a construção de uma narrativa “mais completa”, capaz de comprovar ou 
questionar as tradições orais. A narrativa não linear, com seus saltos entre o presente e 
o passado, busca também refletir o processo de construção do conhecimento ao longo 
desta pesquisa, ao mesmo tempo que procura ilustrar como as memórias do passado 
moldam e se mesclam com a vivência cotidiana dos tabons no “aqui e agora”.

1 Este artigo é o resultado de estudos bibliográficos e de uma pesquisa de campo realizada por Andreas Hofbauer durante 
quatro estadias em Acra: março de 2023, agosto de 2023, janeiro de 2024 e de janeiro a abril de 2025. O trabalho também 
se beneficia das trocas de ideias com o etnomusicólogo Amakye-Boateng, razão pela qual ele figura como coautor. 
A pesquisa ainda em andamento, que resultou na elaboração deste texto, conta com o apoio do CNPq e da Fapesp, aos 
quais agradeço.

2 Não há consenso sobre a grafia que designa o grupo. Seus próprios membros preferem “tabon”, enquanto a maioria 
dos estudos em inglês adota “tabom” tanto no singular quanto no plural. Aqui, sigo um padrão alinhado à ortografia 
da língua portuguesa: “tabom” no singular e “tabons” no plural.

3 Às vezes, as pessoas se referem a Shango como um deus, outras vezes, como uma entidade espiritual.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

8

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

2 O “retorno”

De acordo com os relatos locais, os primeiros “retornados”4 chegaram em dois ou 
três grupos separados. Se não há comprovação documental referente à chegada de um 
navio em 1829 citada por alguns (Peregrino-Brimah; 2021, p. 1)5, existe amplo consenso 
de que, em 1836, cerca de um ano após a Revolta dos Malês, organizada por iorubás e 
hauçás islamizados em Salvador, um grupo maior de ex-escravizados no Brasil alcançou 
o litoral de Acra. O esmagamento do levante, que esteve relacionado com mobilizações 
sociopolíticas em torno da expansão do califado de Sokoto sob a liderança de Usman dan 
Fodio no norte da Nigéria atual (Reis, 1986; Lovejoy, 2000), foi seguido de uma onda de 
repressão contra qualquer prática religiosa muçulmana e contra a população africana 
liberta em geral, que era percebida, pela elite local, cada vez mais como uma ameaça 
à ordem estabelecida (Castillo, 2016, p. 121-122)6. Uma lei provincial, emitida menos 
de dois meses após a revolta, no dia 13 de maio de 1835, restringiu as possibilidades 
de ascensão econômica dos africanos libertos, impondo-lhes impostos anuais pesados, 
proibindo-lhes a compra de imóveis e ameaçando-os de expulsão do país (Castillo, 2016, 
p. 113). Na sua obra seminal sobre os “retornados” à Nigéria no século XIX, Manuela 
Carneiro da Cunha (1985, p. 74) avalia que a legislação brasileira tratava os africanos 
libertos como estrangeiros e apátridas. Os trabalhos mais recentes de Luis Nicolau Parés 
(2014, 2017) têm mostrado que havia entre o grupo dos livres e libertos uma minúscula 
“elite” que conseguiu enriquecer por meio de suas habilidades comerciais, incluindo 
a compra e venda de cativos, e que até possuía escravos. Diante do crescente clima de 
repressão, não poucos libertos resolveram “retornar” da Bahia à África, fixando-se, 
majoritariamente, nos países atuais da Nigéria, no Benim e, em menor número, também 
no Togo e em Gana7.

De acordo com uma estimativa de João Reis, menos de 5 mil africanos libertos 
viviam em Salvador; destes, cerca de 20% teriam deixado o país após a histórica rebelião 
(Castillo, 2016, p. 124). A maioria deles era nagô (i. e., iorubá) e hauçá. O fato de haver 
entre os bantus, que não se envolveram na revolta, apenas um pequeno número que 
solicitou a emissão de passaporte também indica que, em determinados momentos, 
pertencimentos étnico-linguísticos tiveram influência sobre posicionamentos e estratégias 
adotadas pela população escrava, liberta e livre no Brasil. Viajar para a África era um 
empreendimento caro – 10% do valor de uma alforria média – que poucos ex-escravizados 
tinham condições de financiar (Castillo, 2016, p. 115; 124). Muitos que voltaram eram 
proprietários de escravizados. Na sua minuciosa análise sobre essa população, Castillo 
(2016, p. 118) mostra que poucos declaravam levar cativos na viagem; no entanto, a 

4 Assumo aqui o termo genérico “retornados”, embora não deixe de ser problemático, na medida em que não diferencia 
entre aqueles que foram de fato arrancados da África e, depois de terem vivido como escravos, conseguiram voltar e 
aqueles que já nasceram em um contexto diaspórico e “retornaram” ao continente africano. Souza (2008, p. 15) chama 
a atenção para outros termos além de “retornos”, que também já foram usados para designar esse fenômeno: “volta 
para a África” e até “repatriamento”.

5 Essien (2016, p. XVII) fala de um período de “sometime during the 1820s”.
6 Parés (2006, p. 133) calcula que, nas primeiras décadas daquele século, a porcentagem das pessoas de cor, livres e 

libertos, na Bahia, chegava a 30 ou 40% da população total.
7 Calcula-se que, ao longo do século XIX, cerca de 8 mil “ex-escravizados” vindos do Brasil fixaram-se em algum local 

do litoral da África Ocidental (Souza, 2008, p. 17).



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

9

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

pesquisadora descobriu que boa parte dos “retornados” viajou acompanhada por seus 
ex-escravos, que, muitas vezes, tinham sido alforriados pouco tempo antes do embarque.

Ondas migratórias “de volta à África” ocorreram, no mesmo período, também a 
partir dos EUA, inclusive por motivos semelhantes. Lá, a elite branca sentiu-se também 
ameaçada por um crescimento da população liberta (embora a porcentagem da população 
negra livre e liberta nunca tenha chegado próximo daquela registrada no Brasil) e, 
antevendo a superação do sistema escravagista, começava a apostar, como “solução do 
problema”, no repatriamento da população negra, já que, para a camada dominante, era 
inconcebível imaginar um futuro em que os negros fossem tratados como concidadãos 
dos brancos. Diferentemente do caso brasileiro, esses retornos estavam vinculados a 
intervenções planejadas por poderosas organizações privadas e governamentais, que 
contemplavam projetos explícitos de civilizar e missionar populações locais e de combater 
o tráfico de escravos no litoral africano, o que desembocou na fundação de um Estado 
administrado por uma elite de retornados afro-americanos8 – veja as histórias de Serra 
Leoa e da Libéria (Hofbauer, 2023).

Já a “reinserção” dos ex-escravizados brasileiros no continente africano se deu de 
outra maneira. Sem poder contar com o apoio de estruturas estatais ou empresariais de 
grande porte9, os “retornados” não buscavam criar estruturas que visassem controlar 
um território específico, mas reproduziram, de certo modo, um modelo de sociabilidade 
e de exercício de poder baseado na figura de um big man10. Tradições de organização 
sociopolítica e religiosa desse tipo estavam, aliás, bem vivas na Bahia neste momento 
histórico e começavam a ganhar uma nova forma de expressão com a fundação das 
primeiras casas de candomblé (Parés, 2019, p. 30). No caso dos agudás do atual Benim, 
os afro-brasileiros se reagruparam em torno da emblemática figura de Francisco Félix 
de Souza, apelidado de Chachá. Como caboceer, traficante de escravizados, operava em 
consonância com os interesses do rei do Daomé que residia em Abomei, no interior do 
país. Para além de sua atuação no enclave Uidá, fundou outras residências em vários 
portos litorâneos, criando, assim, uma ampla rede de comércio; ao casar-se com mulheres 
africanas, entre elas, a filha de um rei, tornando-se progenitor de um grande número 
de filhos e aumentando de diversas maneiras o número de dependentes e de agregados, 
expandiu e consolidou sua influência na região litorânea. A importância econômica e 
política que o Chachá ganhou no jogo de poder local faria com que a comunidade de 
ex-escravizados retornados do Brasil que vivia sob sua proteção em Uidá não se tornasse 
simplesmente súdita do rei do Daomé, mas conseguisse conquistar um posicionamento 
de parceria e de certa independência de Abomé11.

8 Se boa parte das lideranças negras se opunha a este projeto, havia também líderes importantes que decidiram embarcar 
para a África (por exemplo, Alexander Crummell e Edward Blyden, considerados pais do pensamento panafricanista).

9 Havia ainda outros fatores que podem explicar formas diferentes de inserção na África, por exemplo, o forte envolvimento 
das lideranças afro-americanas com projetos evangélicos de missão e o fato de, diferentemente do caso brasileiro, a 
maior parte daqueles que embarcaram para a Libéria já ter nascido nos EUA (Hofbauer, 2023).

10 Sobre a figura do big man na África Ocidental, ver, por exemplo Law (1977), Apter (1992), Thornton (1983) e Miers e 
Kopytoff (1977).

11 Sobre a história do Chachá Félix de Souza e dos agudás no atual Benim, ver, entre outras obras, as de Costa e Silva
(2004), Law e Mann (1999), Law (2001) e Law (2004) e Guran (1999).



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

10

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

O processo de inserção dos retornados em Acra revela semelhanças com aquele dos 
agudás, mas mostra também algumas diferenças marcantes. Até agora foram encontrados 
poucos documentos históricos que pudessem dar informações mais precisas sobre a 
chegada dos primeiros grupos. A tradição oral e primeiros estudos documentais apontam 
para uma “boa recepção” por parte dos líderes do grupo étnico gã que percebiam o valor 
e o potencial das habilidades e dos saberes que estes ex-escravizados trouxeram às 
costas africanas. Ainda hoje, as pessoas ressaltam o papel vanguardista que os primeiros 
retornados desempenharam na perfuração de poços, facilitando às comunidades o acesso 
à água potável; para além disso, introduziram também diversas profissões importantes, 
tais como as de alfaiate, carpinteiro e sapateiro (Schaumloeffel, 2008, p. 29).

A estrutura sociopolítica dos gãs tem ainda hoje algumas características que favorecem 
a incorporação de pessoas e grupos vindos “de fora”. Desde muito cedo, o Estado gã 
constituído no final do século XVI em torno de Gã Mashie (Acra)12 dividiu-se em seis 
assentamentos independentes (Gã Mashie, Osu, La, Teshie, Nungua, Tema) e consolidou 
uma estrutura sociopolítica baseada em clãs. Foi apenas em momentos de crise – ameaças 
externas, guerras – que os seis grupos se juntaram, de fato, para atuarem como uma 
unidade coesa (Hofbauer, 2023, p. 236).

Desde os primeiros contatos com os mercadores europeus no século XVI, os gãs 
buscavam controlar o comércio de diferentes produtos – ouro, escravizados, marfim e 
óleo de palma – entre os europeus e os diversos grupos étnicos do interior, fato que levou 
a diversos conflitos com o poderoso reino dos axantes, que, no seu auge, ocupou uma 
região que incluía até algumas partes de dois atuais países vizinhos de Gana, a Costa do 
Marfim e o Togo. A estrutura política descentralizada e uma atitude aberta a influências 
externas fizeram com que os gãs incorporassem e adaptassem diversos elementos culturais 
dos vizinhos fantes e, inclusive, de seus inimigos axantes. Uma política deliberada, que 
concedia cargos político-administrativos a imigrantes com habilidades e capacidades que 
interessavam aos líderes gãs, favorecia a integração de “estrangeiros” como subgrupos 
no Estado gã13 (Odotei, 1991, p. 66-67; Odotei, 1995, p. 67, 70).

Na época da chegada dos tabons, toda a então chamada Costa do Ouro e, inclusive, 
a Grande Acra eram disputadas por diversas forças coloniais europeias (holandeses, 
dinamarqueses, britânicos e outros) que construíam fortes a partir dos quais buscavam 
operacionalizar suas transações comerciais, inclusive o “tráfico negreiro”. O bairro 
(akutso) Otublohum, habitado pelos tabons, era vigiado pelos holandeses14. E o chefe gã 
de Otublohum, Nii Kwaku Ankrah, atuava como principal agente nativo dos holandeses 
(makelaar), cuja tarefa era supervisionar todo o comércio, inclusive o de cativos. Foi ele 
o principal responsável pelo “acolhimento caloroso” dos tabons. Este contexto marcaria 

12 Havia também outros núcleos importantes dos gãs no interior, como Ayawaso, a poucos quilômetros de Ga Mashie, e 
Larteh, localizada a algumas dezenas de quilômetros, que perderam relevância com a chegada dos europeus ao litoral.

13 O núcleo mais antigo do Estado gã, Gã Mashie, é subdividido em sete bairros (akutsei): Abola, Gbese, Asere, Otublohum 
(em Usshertown) e Akanmaji, Sempe e Alata (em Jamestown). Tradicionalmente, o gã mantsε (chefe supremo de Gã 
Mashie) é escolhido entre as famílias mais importantes dos bairros-clãs mais antigos, Gbese e Asere; mas cada akutso
(bairro) também tem até hoje seu chefe (mantsε) local.

14 Já antes da chegada dos tabons, a região apresentava uma diversidade étnico-cultural, incluindo Otublohum, onde, 
além dos gãs, viviam diversos grupos akans, como os akwamus e os fantes, que se mesclaram e se influenciaram 
mutuamente. É por isso também que é comum encontrar hoje em todas as famílias, inclusive entre os tabons, muitos 
intercasamentos, envolvendo gãs, akans, iorubás e até europeus.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

11

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

profundamente o processo de “integração” dos tabons, que eram vistos, tanto pelos 
europeus quanto pelos chefes gãs, como pessoas que tinham o potencial de impulsionar 
o comércio com o Novo Mundo, especialmente com o Brasil. E foi de fato por meio de 
sua participação no comércio transatlântico, incluindo o tráfico de escravizados, que 
muitos retornados do Brasil da primeira e segunda geração enriqueceram (Hofbauer, 
2023, p. 237)15.

A relação dos tabons com a escravidão é um tema complexo à parte, que tem 
marcado seu posicionamento identitário de diversas formas até hoje. Certamente, o 
estigma de ser ex-escravo ou descendente de cativos pode ter pesado também sobre os 
recém-chegados16; ao mesmo tempo, parece não ter havido, entre os líderes da primeira 
geração, nenhuma rejeição ao fenômeno da escravidão em si. Sabemos que, tal como 
outros grupos da região, os tabons mantiveram escravizados/as para executar serviços 
domésticos. Fizeram também amplo uso de mão de obra escrava nas suas lavouras, onde 
plantavam diversos vegetais, tais como tomates, batatas, quiabo e mandioca. Amos e 
Ayesu apresentaram uma lista com os nomes de 18 pessoas escravizadas, juntamente com 
seus respectivos donos tabons, como Mama Nassu, Malam Aruna e Zaqueu Peregrino. 
Elas ressaltam, ao mesmo tempo, que o modo como esses donos se relacionavam com 
seus/suas escravizadas/os não seguia o modelo das plantations, mas refletia as dinâmicas 
de dependência características de muitas sociedades africanas, conforme descrito por 
autores como Perbi (1992, Miers e Kopytoff (1977). Entre os tabons, também havia a 
possibilidade de uma pessoa escravizada alcançar poder e prestígio. Um exemplo é Yawah, 
sequestrada ainda criança no interior da Costa do Ouro para servir a Fatuma Aruna, esposa 
de Malam Aruna. Graças à sua habilidade como mercadora, Yawah conseguiu enriquecer, 
acumulando bens e tornando-se proprietária de pelo menos duas casas. Casou-se com 
Ferku (ou Ferkue), membro da família Aruna, e no início do século XX era reconhecida 
como chefe da família, pelo menos por uma de suas facções. Embora casos como o de 
Yawah ilustrem as possibilidades de ascensão social de escravizadas/os na hierarquia 
interna do grupo, não se pode negar que as atividades comerciais dos tabons também 
contribuíram para o fortalecimento do tráfico de escravizados e, consequentemente, do 
sistema escravista no Novo Mundo (Amos; Ayesu, 2005, p. 45, 48, 65).

A memória do grupo sobre o envolvimento no tráfico de escravizados parece ter 
sido gradualmente apagada ao longo das gerações, um processo que se conecta, de 
certo modo, às mudanças nas percepções sobre a escravidão. O tema permanece um 
assunto incômodo, quase um tabu para boa parte da população ganesa, também devido 
ao envolvimento de não poucas famílias com alguma forma de escravidão17. Aos meus 

15 O envolvimento dos primeiros retornados no tráfico de escravizados foi documentado em diversos relatos, como aquele 
escrito em 1845 pelo governador dinamarquês Edward Carstensen (apud Amos; Ayesu, 2005, p. 42), que residia no 
forte Christiansborg, em Acra: “[...] a Acra holandesa tem sido há algum tempo o centro de comerciantes de cativos, 
especialmente os negros brasileiros emigrados”.

16 Até mesmo em disputas recentes por terras entre descendentes do clã Peregrino-Brimah, um dos lados acusou o outro 
de ser composto de “escravos” (descendentes de pessoas escravizadas), como forma de discriminação e deslegitimação. 
Essa acusação foi feita contra os descendentes cuja avó, tabom, se casou com um imigrante fulani. Foram esses 
descendentes, que me relataram o fato, e que disputam terras com os descendentes das primeiras esposas não tabons 
do fundador do clã.

17 Não é incomum encontrar no histórico de uma mesma família pessoas que foram escravizadas e, ao mesmo tempo, 
também pessoas que escravizaram terceiras.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

12

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

questionamentos sobre o rápido enriquecimento das primeiras gerações tabons e sua 
brusca decadência econômica posterior, nunca ouvi, durante minha pesquisa, qualquer 
resposta que mencionasse a participação dos ancestrais no tráfico de escravizados.

O fato de o português – mais especificamente um português crioulizado (Quayson, 
2014, p. 51) – fala de um Portuguese pidgin – ter sido usado nas transações comerciais 
como língua franca em todo o litoral da África Ocidental durante quase 200 anos deve ter 
facilitado a entrada dos retornados nas atividades mercantis da região. É comum ouvir 
que o uso da língua portuguesa pela primeira geração está na origem do nome com o 
qual o grupo ficou conhecido: a denominação “tabom” teria derivado do cumprimento 
popular “como está? Está bom?”. Pelo contexto específico descrito acima em que o retorno 
ocorria, há de se supor que não poucos retornados entendessem e falassem também iorubá 
e/ou hauçá18. De qualquer modo, chama a atenção a relação que os tabons continuam 
tendo até hoje com a língua iorubá.

Tudo indica que, em pouco tempo, os tabons não somente adotaram a língua, mas 
tornaram-se também um subgrupo na estrutura sociopolítica gã. O primeiro líder assumiu 
o nome Azumah Nelson19, o qual, acrescido do termo honorífico “Nii”, se tornaria nome 
dinástico dos tabons. O chefe (mantsε) atual é o sexto na linhagem, Azumah VI. Ao longo 
do tempo, os tabons incorporaram diversos elementos dos procedimentos ritualísticos dos 
gãs, inclusive os ritos de posse e as principais insígnias do chefe. Sua estrutura hierárquica 
conta igualmente com diversos cargos eletivos, como Rainha-Mãe, linguist (quem fala em 
nome do mantsε), brafo (porta-estandarte e responsável pelos sacrifícios animais), etc. 
O fato de ser benkumhene (“subchefe”) de Otublohum permite ao chefe tabom participar 
do conselho do Estado gã20, no qual ocupa uma posição e função específicas (dzastse, que 
é responsável pela organização das cerimônias oficiais), tendo os mesmos direitos que 
os outros chefes locais. O chefe maior no Estado gã é o rei gã mantsε.

3 Linhagens, Fluxos e Pertencimentos

Se no cotidiano poucas pessoas distinguem os tabons do grupo maior no qual se 
integraram e eles próprios não fazem questão de se diferenciar desse grupo, há, porém, 
momentos em que a “identidade brasileira”, para além do pertencimento aos gãs, é 
celebrada21. Um destes eventos mais marcantes nos últimos tempos foram os ritos 
funerários de Georgina Lekia Nelson e todo o entorno deles. Lekia Nelson, como era 
conhecida, nasceu na segunda metade dos anos 196022 na casa Alasha, uma das três mais 
antigas casas tabons no bairro Otoblohum.

18 Nos seus estudos recentes, Parés (2023, p. 47-50) mostra que, na primeira parte do século XIX, uma linguagem de 
comunicação chamada de “língua geral”, baseada no fon e em outras línguas gbes da região do Daomé, se disseminava 
entre os escravizados e ex-escravizados da Bahia e paralelamente na África, nas regiões sob a influência do reino do 
Daomé. Nesse sentido, não é improvável que vários dos retornados tabons tenham também falado a chamada “língua 
geral”.

19 Diz-se que o nome usado pelo primeiro líder tabom antes da chegada a Acra era Kangidi Asuman. Para mais detalhes 
sobre a chegada dos tabons e os processos de integração na região, consultar Essien (2016, p. 175-224).

20 Nos encontros oficiais, o chefe tabom se senta ao lado esquerdo do gã mantsε.
21 De modo geral, a geração mais velha atribui maior importância à origem brasileira do grupo do que os mais jovens.
22 Há discordâncias em torno do ano em que Lekia nasceu. Os anos mais prováveis são 1966 e 1968.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

13

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Juntamente com a Brazil House23 e a First Scissors House, a Alasha House é um dos 
três casarões mais antigos dos tabons. Os sobrados Alasha e First Scissors deram também 
origem às duas linhagens tabons mais importantes24, na medida em que é entre elas que 
os líderes são escolhidos alternadamente25. Se a primeira abriga até hoje descendentes 
do segundo mantsε, Nii Azumah II, a segunda é associada a Nii Aruna I, o terceiro 
headman tabom. Os dois líderes eram filhos do primeiro líder, Nii Azumah I. Nii Azumah 
II nasceu (ainda) no Brasil e tinha apenas 3 anos quando chegou a Acra. Dizem que 
os laços estreitos que construiu com o então paramount chief do Estado Gã, Nii Tackie 
Tawiah I, foram essenciais para consolidar um lugar de respeito que os tabons ocupam 
hoje na comunidade gã (Schaumloeffel, 2008, p. 48). É também ele, Nii Azumah II, 
que aparece numa fotografia de 1890 sentado ao lado do rei gã, rodeado por outros sete 
dignitários, alguns deles sentados no chão. Enquanto Nii Tackie Tawiah I e os outros 
líderes se apresentam em panos tradicionais (kente), Nii Azumah II se mostra usando 
terno, gravata e cartola, sentado numa cadeira em postura rígida. Era comum a elite dos 
retornados do Brasil – não somente os tabons – vestir trajes “ocidentalizados” em eventos 
oficiais e, desta forma, afirmar-se como uma “população moderna” e cosmopolita que, 
ao mesmo tempo, não perdeu suas raízes em ultramar. Atitudes semelhantes podem ser 
vistas hoje durante as festas da elite tabom em que não poucas mulheres usam perucas 
com cabelo alisado, tendo algumas delas também a pele fortemente branqueada devido 
a prolongados tratamentos com cremes branqueadores. Estas pessoas já não moram no 
bairro Otoblohum e até evitam pisar neste local, que se apresenta hoje como um enorme 
slum, um lugar de extrema pobreza.

Com a inibição do tráfico de escravos por parte da administração colonial britânica 
iniciou-se a decadência econômica dos tabons, que se viram obrigados a se dedicar cada 
vez mais a atividades agrícolas e à comercialização de óleo de palma. Essas transformações 
provocaram um primeiro movimento de saída da região litorânea para terras vizinhas de 
Otoblohum, os bairros Adabraka e Asylum Down, que atrairiam posteriormente também 
aqueles que conseguiam se profissionalizar e ascender na pirâmide social. Mesmo assim, 
devido às tradições culturais cultivadas em Otoblohum e aos prédios históricos que lá se 
encontram, o local à beira-mar onde os primeiros retornados se fixaram continua sendo 
visto por todos como “berço” da comunidade tabom.

A chamada First Scissors House foi construída em 1854 e é até hoje referência 
fundamental para a linhagem ligada ao terceiro mantsε tabom. George Aruna Nelson, o 
posterior Nii Aruna I, nasceu em 1839 como último filho do primeiro mantsε, fruto do 
casamento com a nigeriana Teresa Iawo (Schaumloeffel, 2008, p. 51). Dizem que Nii 
Azumah I, pai de Nii Aruna I, teria trazido Teresa Iawo de uma escala que os tabons 
fizeram na Nigéria na sua “viagem de volta” a Acra. Alguns citam Lagos, outros mencionam 

23 A restauração da Casa Brazil, a mais antiga construída pelos tabons, é fruto de um projeto que teve início no ano de 
2000 e foi elaborado numa cooperação entre líderes tabons, o governo brasileiro e a Unesco. O prédio foi escolhido para 
servir como “espaço de rememoração” e deveria abrigar atividades culturais, contribuir para fortalecer a “identidade 
tabom” e, ao mesmo tempo, atrair turistas (Essien, 2010, p. 324). Em 2008, o presidente Lula fez sua segunda visita 
aos tabons (a primeira ocorreu em 2005) e participou da inauguração oficial da Casa Brazil.

24 Os líderes tabons falam hoje da existência de 17 clãs ou wes (termo usado na língua gã) diferentes, mas é provável que 
haja muitos mais do que os mencionados no documento que me forneceram.

25 A alternância na escolha do líder (mantsε) entre duas casas, geralmente formadas por descendentes de dois irmãos, 
também segue uma tradição gã.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

14

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Ijesha – que, no fundo, aponta para um subgrupo dos iorubás – como “local” desta parada. 
Nessas narrativas de memória, referências a influências iorubanas, ficam evidentes. 
Chama a atenção o nome da mulher escolhida por Nii Azumah I: ele conjuga um nome 
possivelmente de origem portuguesa com uma palavra iorubana que é, inclusive, usada 
até hoje no mundo do candomblé nagô para designar recém-iniciadas/os. Ìyàwó, em 
iorubá, tem sido traduzido geralmente como “esposa”; no entanto, de acordo com as 
análises de Oyěwùmí (1997), a complexidade do termo só pode ser entendida dentro 
das premissas da cultura iorubana. A autora argumenta que a distinção entre ọkọ e ìàywó
não descreve diferenças em termos de gênero26, mas se baseia num modelo de linhagens 
que diferencia entre quem nasceu dentro do grupo (ọkọ) e quem é associado – por meio 
de casamento – ao grupo de parentesco em questão (ìyàwó). Já o termo Ijesha aparece 
também em cantigas do chamado agbe (cf. abaixo) que são cantadas pelo grupo em 
iorubá. A expressão omo Ijesha, usada numa delas, pode ser traduzida como “filho de 
Ijesha”. Segundo Eric Morton, líder musical do grupo (agbetsε), os primeiros retornados 
aprenderam a tradição musical de agbe durante sua estadia “em Ijesha”, na Nigéria.

O etnomusicólogo Benjamin Amakye-Boateng (2017, p. 19), estudioso das músicas 
tabons, tem caracterizado o agbe27 como um gênero musical que envolve dança e cântico 
e acompanha, tradicionalmente, os ritos funerários e as cerimônias religiosas de Shango. 
Um toque de agbe costuma reunir de três a cinco músicos: o tocador-chefe dos tambores – 
o agbetsε – é sempre assistido por alguns outros músicos que tocam não apenas tambores, 
mas também o shekere e o sino agogô (ambas são palavras de origem iorubana usadas 
igualmente no Brasil) (Amakye-Boateng, 2017, p. 88)28. No entanto, não há consenso 
sobre a origem do agbe, como um documento que encontrei recentemente revela, e que 
comento no subitem seguinte, “Shango”.

Ainda jovem, George Aruna Nelson passou alguns anos na Nigéria, provavelmente 
em Lagos, onde deve ter convivido com outros afro-brasileiros no chamado Brazil Quarter
e se aperfeiçoou nas técnicas de alfaiataria. Após voltar, fundou a primeira escola de 
alfaiates na hoje denominada First Scissors House. Ele inaugurou toda uma tradição de 
alfaiataria que continua viva entre os tabons não somente neste bairro, mas também 
fora dele29. É provável que George Aruna Nelson, filho de Teresa Iawo, tenha sido fluente 
na língua iorubá. Devido aos mais diversos fluxos que existem desde há muito tempo 
ao longo da costa, parece que os contatos e trocas com a cultura e língua iorubanas 
nunca cessaram completamente. Aliás, Lorand Matory (1999, 2005, 2012) já chamou a 

26 Para posições críticas a esta análise, ver Bakare-Yusuf (2004), Segato (2003) e Matory (2008). Há certo consenso entre 
estes/as autores/as de que as relações de gênero na cultura iorubana divergem substancialmente daquelas das tradições 
ocidentais, enquanto o posicionamento “mais radical” de Oyěwùmí questiona o próprio uso do termo “gênero” para 
esta sociedade africana.

27 A palavra agbe vem do iorubá e designa um instrumento musical de percussão que consiste em uma cabaça seca cortada 
em uma das extremidades e envolta por uma rede de miçangas ou sementes. No Brasil e em Gana, este instrumento 
é também conhecido pelo nome de xequerê (shekere).

28 Constata-se hoje que as apresentações de agbe estão ocorrendo também junto a outros eventos, como naming ceremonies
(kpojiemo – cerimônias públicas que reúnem uma grande quantidade de pessoas nas quais se dá ao recém-nascido seu 
nome), casamentos e, inclusive, quando os tabons resolvem fazer uma pequena performance para um grupo de turistas, 
o que pode ser um sinal de que o agbe vem adquirindo características cada vez mais recreativas.

29 Um dos alfaiates tabom, Dan Morton, ficou conhecido por ter confeccionado os ternos do primeiro presidente da Gana 
independente, Kwame Nkrumah. Suas roupas desfrutavam de prestígio entre toda a elite ganesa. Sua oficina no bairro 
Adrabaka continua na mão de um dos seus filhos.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

15

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

atenção para o fato de que os movimentos de dispersão e reimigração que envolveram 
os dois lados do Atlântico e também largas partes do litoral da África Ocidental foram 
fundamentais para consolidar a noção de que existe um grupo étnico com o nome “iorubá”. 
O antropólogo norte-americano se refere, consequentemente, aos iorubás como uma “nação 
transnacional”. Além disso, sabemos que as comunidades de retornados que se fixaram 
no litoral da África Ocidental – desde a atual Nigéria até Gana – mantinham relações 
e trocas entre si, contatos que persistem até hoje por meio de migrações temporárias.

Podemos lembrar nesse contexto a importância que a língua iorubá ganhou em 
Salvador na segunda parte do século XIX, tendendo a se transformar numa espécie de 
língua franca entre os cativos e ex-cativos. No bairro ao lado dos tabons, em Jamestown, 
vive um grupo chamado de alata30: esses vizinhos dos tabons são descendentes de 
imigrantes iorubás que foram trazidos, já no século XVII, pela Royal African Company, 
para construir um forte; outros iorubás se juntaram a esse grupo em momentos mais 
recentes (Essien, 2010, p. 120). Um exemplo histórico interessante demonstra como os 
processos migratórios facilitaram contatos entre os tabons e a língua e cultura iorubanas, 
e como a flexibilidade cultural, característica de toda a região, favorecia misturas, junções 
e recriações. Por volta de 1872, Hadji Ibrahima, um importante mercador e líder de 
Ilorin, migrou para a Costa do Ouro devido a discordâncias com os rumos políticos em 
sua terra natal. Estabeleceu-se em Cow Lane, nas proximidades do bairro Otoblohum, 
onde se dedicou à criação e ao comércio de gado, fundando o primeiro matadouro da 
região. De acordo com Muhammed Bashir Peregrino Brimah (2001, p. 1), Hadji Ibrahima, 
também conhecido como Brimah I na Costa do Ouro, era fulani. Além de falar fulani, 
hauça e árabe, ele também dominava a língua iorubá, o que reflete a história de Ilorin, 
uma cidade originalmente iorubá que se islamizou ao ser incorporada ao Califado de 
Sokoto31. Brimah I foi bem recebido por Nii Tackie Tawiah, o chefe gã que também 
mantinha relações amistosas com os tabons, e rapidamente se tornou uma figura central 
entre os muçulmanos residentes em Acra. Como líder espiritual, desempenhou um papel 
fundamental na organização das comunidades zongo32, habitadas principalmente por 
hauçás e fulanis. Em 1888, Nii Tackie Tawiah concedeu-lhe o título de Chefe Brimah I, 
formalizando sua liderança sobre os muçulmanos da cidade33.

Segundo Bashir Peregrino Brimah, descendente de Brimah I, o chefe gã teria insistido 
em “oferecer-lhe uma esposa” da região: Fatima Okpedu Peregrino, filha da prima (ou 
irmã?) do fundador da Brazil House. Fatima, que se tornaria a terceira esposa de Brimah 
I, já em idade avançada (as duas primeiras esposas eram iorubás)34, era conhecida por 

30 Uma possível origem da palavra “alata” pode estar relacionada ao Reino de Alada na atual Nigeria, de onde os britânicos 
trouxeram soldados e trabalhadores para Acra. Nesse contexto, “alata” se tornaria sinônimo de iorubá.

31 A rebelião liderada por Afonjá, chefe do exército de Ilorin, foi crucial para a queda do Império Oyo e o início da 
escravização de milhares de iorubás, que seriam levados ao litoral e, de lá, para o Novo Mundo. Para mais sobre Sokoto 
e a queda de Oyo, consulte, por exemplo, Jihad in West Africa during the Age of Revolutions de Paul Lovejoy (2016).

32 A designação zongo vem da palavra hauçá “zango”, que significa “local de acampamento para caravanas comerciais”. Os 
zongos são assentamentos urbanos em África Ocidental, originados como centros comerciais para caravanas, habitados 
principalmente por migrantes do Níger e norte da Nigéria. Caracterizam-se pelo uso do hauçá como língua franca e 
pela religião islâmica compartilhada.

33 Peregrino-Brimah (2021, p. 62) afirma que Brimah I tornou-se também líder (head) da comunidade iorubana local, 
em 1902.

34 Brimah I teve oito mulheres 26 filhos.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

16

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

seu orgulho em relação à sua elegância e às suas origens abastadas. Inicialmente, ela 
relutou em aceitar o casamento devido à grande diferença de idade, preferindo continuar 
morando com seus pais e visitando o marido ocasionalmente em um palanquim. No 
entanto, de acordo com o relato de Bashir, as orações de Brimah I acabaram amolecendo 
o coração de Fatima, que passou a “levar refeições para ele regularmente, tal como uma 
criada” (Peregrino Brimah, 2001, p. 1-2; 29-30; 33). Surgiu, assim, mais uma linhagem 
importante, marcada pela mescla de diferentes tradições culturais, étnicas e religiosas. 
Descendentes diretos de Brimah I contaram-me recentemente que Fatima enviou os cinco 
filhos que teve com Brimah para estudar na Nigéria, aparentemente contra a vontade 
do pai, que tinha fortes restrições às influências cristãs das escolas ocidentalizadas. 
De volta a Acra, o filho mais novo, Amida Peregrino-Brimah, tornou-se não apenas 
chefe de família, mas também Chairman of the Council of Muslim Chiefs e Head of the Yoruba 
Community da Grande Acra35. Como vários descendentes desse ramo da família, meus 
entrevistados possuem um nome iorubá e um nome muçulmano, falam a língua iorubá 
e se identificam, além de gãs e tabons, também como iorubás36.

A Nigéria, junto com a Inglaterra, sempre foi um destino atraente para os tabons 
em projetos de estudo, trabalho e até emigração temporária. Um exemplo ilustrativo dos 
contínuos contatos com o mundo iorubano é o caso dos irmãos do agbetsε Eric Morton, 
ambos fluentes em iorubá. O mais jovem viveu 21 anos em Lagos e, juntamente com sua 
filha, que nasceu na Nigéria, traduziu as letras das músicas de agbe para o pesquisador 
colombiano Juan Diego Diaz (2016, p. 151). O fato de as letras das músicas de agbe serem 
cantadas em iorubá reforça a ideia de que os tabons têm criado e cultivado identificações 
importantes em torno de vários aspectos da cultura e língua iorubanas. O próprio agbetsε
trabalhou por um ano em Lagos, e sua irmã, casada com um muçulmano iorubá, também 
morou lá por mais de uma década antes de retornar a Acra.

4 Shango

Um elemento importante da “iorubanidade/brasilidade” vivenciada pelos tabons 
é a crença no poder de Ṣángò (Shango, Xangô). Entende-se que foi Xangô (Shango) que 
protegeu os ancestrais na sua longa viagem de volta à África. Conta-se que esta divindade 
(espírito) foi trazida da Bahia a Acra e guardada durante algum tempo na First Scissors 
House. Casos semelhantes foram documentados na Nigéria e no Benim. Na década de 
1950, Verger (apud Parés; Castillo, 2015, p. 33) encontrou em Lagos entre os retornados 
um devoto de Xangô, que “tinha um admirável ‘pegi’ trazido […] do Brasil”; mais 
recentemente, Parés e Castillo (2015) descobriram assentamentos de Xangô numa casa 
de Uidá (Benim) que provavelmente tinham sido transportados para lá da Bahia por José 
Pedro Autran, marido de Iyá Nassô, fundadora da Casa Branca em Salvador. Se houve, 
de fato, um deslocamento de um assentamento de Xangô para Acra, não sabemos de 
qual terreiro no Brasil foi levado.

35 Não é surpreendente que os casarões antigos dos tabons, como a Brazil House, tenham acolhido, entre seus diversos 
inquilinos, pessoas de diferentes origens étnicas, incluindo iorubás.

36 Entrevista com Tunde Imoru Farouk e seu tio Shegun Abdul-Ramah Peregrino-Brimah em Acra, dia 30 de janeiro de 
2025.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

17

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Sabemos que havia entre a primeira geração dos tabons muitos muçulmanos37, 
o que, de forma alguma, põe em xeque o fato de eles terem praticado paralelamente 
também cultos direcionados a Shango (Xangô). Acredita-se que o hauçá Mama Nassu, 
descrito por um neto adotivo como “exímio conhecedor do árabe”, abriu uma escola 
de Alcorão na Brazil House, da qual era dono (Amos, 2007, p. 79). Mama (ou Maham) 
Sokoto foi outro importante líder religioso muçulmano. Conta-se que ele era hauçá, tinha 
sido capturado na atual Nigéria e levado como escravo para a Bahia, tendo finalmente 
“retornado” a Acra a bordo do “terceiro navio”. Devido também ao seu nome, há quem 
veja uma relação entre essa personagem e o movimento liderado por Usman dan Fodio, 
fundador do importante califado Sokoto (Amos; Ayesu, 2005, p. 41). Hesse e Yarak (2018, 
p. 201) acreditam que foi Maham Sokoto que fundou a primeira mesquita em Acra.

Com a intensificação das atividades de evangelização realizadas por organizações 
missionárias suíças e, sobretudo, inglesas, na primeira metade do século XIX38, ocorreram, 
aparentemente, muitas “conversões”, de maneira que os muçulmanos constituem hoje 
uma minoria entre os tabons39. Há neste grupo alguns poucos católicos, mas a maioria dos 
tabons segue atualmente um dos ramos do protestantismo, entre os quais se destacam 
a Igreja Anglicana, a Presbiteriana e a Metodista. Pertencer a uma dessas religiões 
monoteístas não impede, porém, que a pessoa se dedique a outras práticas religiosas. 
Assim, o pastor tabom John Antonio Nelson me relatou que as missas em sua igreja, 
a Saint Michael and All Angels Anglican Church, contam não raro com a presença de 
muçulmanos/as que vivem na vizinhança. Esse pluralismo religioso parece ser de longa 
data na região e inclui, evidentemente, também a convivência com tradições religiosas 
locais não monoteístas. Assim, não é de estranhar que os encontros na Alasha House abram 
espaço para diversas manifestações religiosas. Sempre ocorrem libações para Shango e 
danças ao “toque de agbe“ durante o qual uma ou outra pessoa pode ser possuída pela 
divindade; mas tampouco é incomum que num determinado momento alguém puxe um 
“hino da Igreja” para logo a seguir o toque de agbe novamente tomar conta do cenário.

Chama a atenção o modo como identificações e pertencimentos são vivenciados 
em toda a região, não somente pelos tabons e gãs: pode-se perceber nesses processos 
uma dinâmica na qual predominam múltiplos pertencimentos, sobreposições e misturas. 
As pessoas falam geralmente mais de uma língua: as línguas da mãe e do pai, que não 
raro são diferentes, a língua predominante na região (frequentemente, o twi, amplamente 
difundido e que funciona quase como uma espécie de língua franca em boa parte de Gana) 
e, eventualmente, uma ou outra língua de vizinhos com as quais as pessoas convivem 
ou têm convivido durante algum tempo – além disso, a maioria que reside em cidades 
domina o básico da língua inglesa. Não é incomum encontrar pessoas casadas que 
frequentam igrejas diferentes; há, inclusive, casamentos entre cristãos e muçulmanos. 
Em princípio, a estrutura de parentesco dos gãs segue a regra da patrilinearidade. 

37 Zimmermann (1858, p. 283), missionário alemão e linguista responsável pela elaboração do primeiro dicionário e da 
primeira gramática da língua gã, anotou: “Portuguese black emigrants from the Brazils, now living in Akra or Gã were 
generally Mohamedan”.

38 Diversas entidades religiosas enviadas da Europa atuaram na região: a Missão Basileia, a Sociedade Missionária de 
Londres, a Sociedade Missionária Wesleyana e a Sociedade Missionária de Edimburgo.

39 Chama a atenção o fato de, mesmo batizados numa igreja cristã, os tabons manterem frequentemente, além de um 
nome cristão, um nome muçulmano (Amakye-Boateng, 2017, p. 45).



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

18

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Este fato não impede, porém, que diversos “não tabons” que vivem na vizinhança 
participem ativamente de eventos, reuniões e festas do grupo e cumpram funções 
importantes. Um dos papéis centrais durante a execução de encontros e festas, o do 
agbetsε, é executado por uma pessoa que, estritamente, não é tabom, já que a mãe de Eric 
Morton, que era do clã Nelson e foi criada na Alasha House40, casou-se com um homem 
gã, que não era tabom41. Esta maleabilidade não significa, porém, que o pertencimento 
– ou não – a uma das linhagens históricas tabons não tenha importância no cotidiano 
dos tabons: em momentos de conflito, ele pode ser lembrado e tornar-se essencial na 
escolha de alguém para ocupar determinado cargo.

Já durante minha primeira estadia, em março de 2023, pude verificar que a prática 
dos gãs e de outros grupos etnolinguísticos da região de incorporar pessoas de fora por 
meio da atribuição de um nome (ou até um título) existe também entre os tabons. 
Depois de poucas semanas de convivência com os tabons, meus interlocutores principais, 
entre eles Eric Morton, comunicaram-me que queriam me dar um nome tabom. Num 
primeiro momento pensei que se tratasse de uma brincadeira, mas, como insistiram, 
fui entendendo que se tratava de um convite que não podia rejeitar. Havia, sem dúvida, 
uma motivação monetária mais imediata para a realização desta pequena festa que foi 
efetuada no pátio da Brazil House42. Tive, evidentemente, de assumir todos os custos da 
cerimônia, os quais englobavam o pagamento dos músicos, bebidas (incluindo o gim 
para a libação), algumas poucas comidas e as roupas especiais que usei durante o evento. 
Ao mesmo tempo, todo o entorno deste pequeno ritual não deixa de refletir também 
um padrão de relacionamento com “pessoas de fora” que, de certo modo, busca afirmar 
laços e induzir os “batizados” a se comprometer com certas causas importantes para a 
comunidade43.

Nas minhas diversas conversas com pessoas da comunidade, percebi que nem todos 
os tabons cultuam Shango; há aqueles que preferem manter distância desses rituais. 
A rejeição da participação nos rituais dedicados a Shango (por exemplo, libação) pode ser 
percebida sobretudo entre aqueles que aderiram a uma prática mais “ortodoxa” de uma 
das religiões monoteístas e entre uma pequena parcela de tabons de “classe média” em 

40 Na casa Alasha convivem pessoas que não fazem parte da linhagem Nelson. São inquilinos que alugam quartos no andar 
de cima; o aluguel pago serve como fonte de renda para a família Nelson.

41 Embora, a rigor, apenas os descendentes na linhagem masculina pertençam ao clã segundo a regra patrilinear de 
descendência, sua aplicação parece ser flexível. Nesse sentido, a pessoa que ensinou Eric Morton a tocar o agbe também 
não era, stricto sensu, tabom. Além disso, um dos jovens tocadores de tambor que costuma atuar ao lado do atual agbetsε 
é de origem fante. O linguista do grupo, outra função importante, tampouco é tabom, mas dadeban, ou seja, pertence 
a um grupo gã dentro da estrutura tradicional de Otublohum.

42 Esta outdooring ceremony foi inserida numa sessão de agbe e contou com a presença do pastor tabom John Antonio Nelson 
e um eminente representante da comunidade gã, major Amarkai Amarteifio, que já ocupou o cargo de ministro de 
juventude e esporte na década de 1980.

43 Criar títulos para comprometer uma pessoa tida como influente ou poderosa é uma prática comum em diversos grupos 
da região. No caso de Gana, no início do novo milênio, o número de empossamentos (enstoolment) de estrangeiros em 
cargos de nkɔsohene ou nkɔsohemaa — “chefes de desenvolvimento” — cresceu. O cargo de nkɔsohene foi criado em 1985 
pelo líder akan Asantehene, Otumfuo Opoku Ware II, para promover projetos de desenvolvimento na região de Kumasi 
(Bob-Milliar, 2009, p. 541). Mas houve enstoolments de estrangeiros, negros e não-negros, já antes da criação deste cargo. 
O primeiro branco a ocupar um cargo de chefe desse tipo foi Roland James Moxon em 1963; ele chegou a Gana como 
administrador colonial e se tornou amigo e conselheiro do presidente Nkrumah. A expectativa dos ganeses é que esses 
“chefes” se envolvam em iniciativas que beneficiem as comunidades locais. Não me parece improvável que estratégias 
e práticas de relacionamento como essas tenham influenciado a criação do cargo de “ogã” no candomblé da Bahia e 
tenham favorecido a incorporação de pessoas não brancas nas comunidades de culto já no século XIX.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

19

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

ascensão. Assim, o atual tabom mantsε, Nii Azumah V, batizado na Igreja Presbiteriana, 
parece ter uma relação ambígua com Shango, que envolve tanto respeito quanto temor. 
Como muitos outros tabons, Nii Azumah acredita que Shango não somente garantiu o 
retorno dos ancestrais, mas foi também responsável pelo enriquecimento dos recém-
chegados. “Por menor que fosse o trabalho, o Xangô dava dinheiro [...]”, disse ele numa 
entrevista concedida ao pesquisador brasileiro Marco Aurelio Schaumloeffel (2008, p. 86). 
Admitia também que tinha medo das práticas religiosas em torno desta divindade, ao 
mesmo tempo que não duvidava da força de Shango para curar doentes e do seu poder 
de punir pessoas que porventura o desafiassem (Schaumloeffel, 2008, p. 92, 93). Já para 
muitos tabons que vivem em Otoblohum, Shango parece ser um companheiro constante 
de suas vidas; nos mais diversos momentos – seja em situações descontraídas numa roda 
de amigos seja em caso de doença ou perigos iminentes – costumam invocar a divindade, 
fazendo pingar algumas gotas de gim ao chão em reverência a ela (libação). Em situações 
mais sérias, que exigem cautela ou provocam sensações de incerteza e inquietação, a 
libação costuma ser acompanhada por rezas44.

Shango é visto pelos tabons como deus do trovão que – assim se comenta – tem a 
capacidade de se transformar numa serpente. Às vezes, aparece às pessoas em pleno 
dia, como um relâmpago ou uma luz intensa sobre um telhado, e às vezes as crianças o 
veem deslizando como uma cobra pela rua, contou-me Zorkey Nelson em uma de nossas 
conversas. As comidas preferidas Shango são maçãs, uvas, bananas, mel e doces em 
geral; além disso, ele também aprecia Florida Water, uma água perfumada local, vinho, 
gim, ouro e incenso. Alguns comentam ainda que Shango detesta sangue e sujeira. Aqui 
também, como na Iorubalândia e em muitos outros lugares afrodiaspóricos, as cores 
preferidas por esta divindade são o branco e o vermelho. Diferentemente do Brasil e 
da Nigéria, porém, as narrativas dos tabons a respeito de Shango carecem de um corpo 
mitológico mais amplo e elaborado; tampouco há lembranças de outras divindades de 
origem iorubana (orixás). Quando os tabons falam de Shango, destacam geralmente sua 
força e seu poder, sobretudo a capacidade de trazer dinheiro e, desta forma, enriquecer 
as pessoas. Sendo Shango associado a todo tipo de força, inclusive aquela usada em lutas 
mundanas e ações bélicas, há ainda algumas pessoas que afirmam ter Shango ajudado 
os ancestrais a combater, com sucesso, os axantes, rivais históricos dos gãs, e que este 
fato teria possibilitado a aceitação e inserção dos tabons no Estado gã.

A ligação de Shango com o povo e a cultura iorubanos não é desconhecida dos tabons; 
no entanto, a referência a esta divindade implica sempre uma rememoração e comemoração 
da “origem brasileira” dos ancestrais do grupo. Esse fato ficou evidenciado também 
nos comentários orgulhosos que Eric Morton (apud Diaz, 2016, p. 70) fez após visitas a 
terreiros de candomblé no Recôncavo Baiano. “He [Shango] comes from Brazil but now 
resides in Accra with us. What I saw about Shango and his house (Candomblé shrines) 

44 Alguns tabons cultuam, além de Shango, outras divindades/espíritos que são conhecidos na região. Há, inclusive, um 
sacerdote da família Nelson ligada à Alasha House que tem na sua casa em Chorkor (um bairro de pescadores que faz 
parte da Grande Acra) um altar que abriga uma grande quantidade de espíritos. Boa parte dos espíritos assentados aqui 
– entre eles, Tigali ou Tigare e Mami Wata – são também venerados por outros grupos etnolinguísticos vizinhos, tais 
como os gãs, axantes, fantes e ewes. O fato de lá se encontrarem também pequenas estatuetas de anjos (chamadas pelo 
sacerdote de “Los Angeles”) lado a lado com uma figura de bronze do Benim aponta para dinâmicas, fluxos e lógicas 
de incorporação que marcam tanto as relações entre seres humanos quanto as estabelecidas com seres espirituais.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

20

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

during my stay in Bahia [Juli 2016] proves that Shango is not from here. He is from 
Bahia, Brazil”. Com essa viagem, que fazia parte de um projeto apoiado pela embaixada 
brasileira em Gana e realizado sob a coordenação do etnomusicólogo colombiano Diaz45, 
Eric Morton conseguiu realizar um sonho antigo, o de “voltar ao Brasil”46: durante três 
semanas conviveu com representantes da comunidade negra local de Salvador e do 
Recôncavo Baiano, sobretudo com pessoas ligadas ao mundo do candomblé, e trouxe 
de lá um pequeno bastão de latão que usa agora em momentos ritualísticos47. Não há 
dúvida de que essa experiência transatlântica deu um novo impulso para os cultos em 
torno de Shango na comunidade tabom48.

As relações da comunidade tabom com Shango passaram por diferentes fases. Uma 
tradição oral relata que, após a chegada em Acra, Shango foi inicialmente acolhido na 
Scissors House, em que era cultuado e creditado como responsável pelo enriquecimento 
da comunidade. No entanto, anos depois, os líderes tabons decidiram repassar a 
divindade a uma família gã, os Quarcoopome, residentes perto da Alasha House, que 
já mantinham estreitas relações com os tabons – inclusive por meio de casamentos. 
Há várias versões sobre as razões dessa decisão. Uma sugere que o enriquecimento dos 
tabons gerou comportamentos socialmente “inadequados”, estigmatizando o grupo. Para 
livrar-se do estigma, os líderes optaram por renunciar à divindade, lançando-a ao mar. 
Os Quarcoopome, cientes dos benefícios de venerar Shango, solicitaram permissão para 
adotá-lo, e os tabons consentiram. Outra interpretação aponta para a forte influência do 
cristianismo, que havia penetrado profundamente na comunidade. Após essa decisão, o 
culto a Shango passou a ser conduzido pelo chefe da família Quarcoopome, que passou 
a cultuá-lo em sua própria casa (Amakye-Boateng, 2017, p. 49, 50)49. Em uma conversa 
recente, o brafo Zorkey Nelson compartilhou mais detalhes sobre o retorno de Shango
aos tabons. Ele também atribui à conversão ao cristianismo a razão pela qual os tabons 
repassaram Shango aos Quarcoopome, mas não sabe exatamente quando isso ocorreu. 
Zorkey acrescentou que, cerca de 30 anos atrás, Shango se manifestou nele e, logo após 
ter recebido a divindade, foi levado à casa dos Quarcoopome para realizar um ritual de 
banho. Mais tarde, um filho e uma filha de Zorkey também receberam a divindade em 
festas familiares, mas foi com sua irmã, Lekia, que Shango deixou claro seu desejo de 
retornar aos tabons.

45 Dois produtos interessantes surgiram dessa experiência: a edição de um livro (Tabom Voices: A History of the Ghanaian 
Afro-Brazilian Community in their Own Words, 2016) e um vídeo intitulado Tabom na Bahia (2017).

46 Não foi um acaso que Eric Morton tenha sido escolhido para esta viagem. Ele atua como uma espécie de “relações-
públicas” dos tabons, já que gosta de receber turistas e de atender pesquisadores; quando caminha pelo bairro, não 
raro usando uma camisa da seleção brasileira, é frequentemente cumprimentado pelas pessoas com a palavra “Brazil”.

47 Na casa Ilê Axé Oju Onire, localizada em Santo Amaro, Eric recebeu de pai Pote o nome ritualístico “Baba Ogum Onire” 
(Diaz, 2016, p. 99).

48 Como outros momentos que impulsionaram o fortalecimento de uma identidade brasileira entre os tabons poderíamos 
lembrar as relações amigáveis com o embaixador negro Raimundo Dantas na década de 1960 e a realização do projeto 
“Casa Brasil”, que contou, mais uma vez, com o apoio do governo brasileiro, na década de 2000. Tampouco devemos 
desconsiderar a hipótese de que a convivência com pesquisadores brasileiros (minha pessoa incluída) tenha instigado 
os interlocutores desses estudiosos a rememorar e cultivar suas narrativas identitárias relacionadas com “suas origens 
brasileiras”.

49 Schaumloeffel (2008, p. 93) menciona uma entrevista em que Nii Azumah V, chefe tabom, afirmou que Shango permaneceu 
na First Scissors House até a cristianização da maioria do grupo.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

21

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Em outra entrevista com dois senhores tabons sobre o tema Shango, um vizinho 
da casa fundadora da casa matriz Quarcoopome (family house) mostrou-me um escrito 
elaborado por um familiar desse clã, que coloca em questionamento as narrativas tabons. 
Dois curtos textos, intitulados “History of the Quarcoopome Family” e “A Short History 
of Shango at Atukpai, Accra”, buscam explicar como a família, supostamente originária da 
atual Nigéria, se estabeleceu em Acra e trouxe de lá o agbe e a divindade Shango. O texto 
afirma que o fundador da linhagem, Nii Okutu Quarcoopome, um iorubá nascido em 
Calabar em 1824, migrou para a Costa do Ouro com dois filhos, um grupo de tocadores de 
tabom e dançarinos, trazendo consigo os tambores agbe. Em Acra, realizaram apresentações, 
entretendo o público com “atos mágicos, como carregar um pote com fogo ardente sem 
se machucar, engolir objetos como facas e garrafas quebradas sem qualquer problema”. 
O texto também comenta que um dos filhos de Nii Okutu, Nii Lante Quarcoopome, que 
se tornou líder do grupo de tocadores e mudou seu nome para Nii Agbe-Lante, costumava 
tocar com os tabons “que também estavam interessados em tocar o tambor agbe”. Após 
sua morte, sua meia-irmã, Naa Mantenye Manaa Quarcoopome, assumiu a liderança do 
grupo. “Ela era uma bela cantora de canções iorubás”, destaca o documento. Após seu 
falecimento, ninguém entre os Quarcoopome parece ter se interessado em continuar a 
tradição. “O tambor Agbe está, desde então, sob a custódia do povo tabom. Atualmente, o 
povo tabom ensina o tambor Agbe no Centro Cultural da Universidade de Gana, em Legon".

A narrativa sobre a origem do culto a Shango em Acra segue da seguinte forma: 
o filho mais velho de Nii Okutu Quarcoopome (que teve 20 filhos com 6 mulheres 
diferentes e faleceu aos 92 anos), Ataa Kyei, descrito como “herbalista”, trouxe Shango
de uma viagem a Calabar para Acra. Lá, iniciou tratamentos por meio de rituais a 
essa divindade, curando uma variedade de doenças, com destaque para a esterilidade 
feminina, o que lhe conferiu grande popularidade. Essa tradição foi continuada por seu 
filho, Nii Odartey Quarcoopome, “um professor profissional”. Durante o festival anual 
de Shango, as pessoas se reuniam para tomar banhos de ervas, pedindo proteção para 
seus descendentes. Entre as famílias que mais buscavam a ajuda de Shango, estavam os 
membros da família Quarcoopome e os tabons, incluindo o alfaiate e chefe Nii Aruna 
e Nii Alasha Senior. A narrativa se encerra com a menção à data de falecimento de Nii 
Odartey, em 1942, sem, no entanto, indicar uma eventual transmissão do culto de Shango
para os tabons50.

O pesquisador Schaumloeffel (2008, p. 93), que trabalhou durante dois anos, entre 
2003 e 2005, como professor de Língua Portuguesa na Universidade de Gana, relata que, 
durante sua estadia em Acra, os Quarcoopome promoviam rituais de Shango duas ou três 
vezes ao mês, além de outros encontros periódicos aos sábados. Após a morte do head 
of house, as sessões regulares deixaram de ocorrer. No entanto, Shango continua sendo 
cultuado durante as reuniões mensais do clã Quarcoopome na sua family house – tive 
a oportunidade de assistir a uma delas –, bem como em uma celebração anual maior, 
realizada uma semana após o festival Homowo51. Entre os tabons – que hoje já não mantêm 

50 Os textos são assinados por Ebenezer Essiel Odartei Quarcoopome, que se identifica como bisneto de Ataa Kyei e neto 
de Nii Odartey Quarcoopome. É provável que tenham sido escritos em 2013 ou pouco depois, já que ambos começam 
com a menção de que foram lidos pela primeira vez durante uma reunião familiar no pátio da All Saints Anglican 
Church, no bairro Adabraka, ao norte de Jamestown.

51 O Homowo é um importante festival tradicional do povo gã, celebrado entre agosto e setembro, marcado por danças, 
rituais e partilha de alimentos para afastar a fome e agradecer pela fartura da colheita.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

22

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

muitos contatos com os Quarcoopome –, há dúvidas quanto à permanência de Shango
na casa fundadora desse clã. Segundo suas narrativas, Shango saiu de lá e atualmente 
reside em um cômodo do sobrado Alasha, espaço em que a sacerdotisa Lekia realizava 
seus trabalhos religiosos.

5 Lekia

Georgina Lekia Nelson morava na casa Alasha e já tinha seis filhos quando algumas 
coisas na sua vida pareceram sair dos trilhos. Como tantas outras mulheres, trabalhava 
como vendedora de alguns poucos produtos no bairro, só que começou a perceber que já 
não conseguia vender quase nada. Numa entrevista concedida a Akwetteh (apud Diaz, 
2016, p. 65-66), contou que, um belo dia, uma pessoa descrita por Lekia como “profeta” 
disse-lhe que havia alguém postado em frente a seu ponto de venda que bloqueava seu 
negócio. Chegando em casa, Lekia caiu no choro. Nos dias seguintes, perambulava pelo 
bairro, parando em casas de parentes e de vizinhos, sem se dar conta do que estava 
fazendo. Diante desta situação, sua família tentou descobrir a razão destes distúrbios 
e concluiu que por trás deles havia um chamado da “divindade de nossos ancestrais”. 
Sendo seguidora da fé muçulmana, Lekia buscou amparo primeiro numa mesquita e 
depois numa igreja, mas seus pedidos de ajuda foram ignorados pelos respectivos líderes 
religiosos. Não demorou muito e Shango se manifestou, alertando Lekia que deveria 
aceitá-lo, caso contrário as vidas dos seus filhos correriam risco.

Foi assim que Lekia concordou em submeter-se a um longo processo iniciático52. 
Disseram-lhe que ele duraria por volta de 12 meses, mas acabou se estendendo, de fato, a 
quatro anos. Lekia foi levada a uma casa na vizinhança (Okudjan) em que vive a sacerdotisa 
(woyoo) gã Donkor. Donkor é especialista na formação de sacerdotes e sacerdotisas que 
se dedicam a cultos em torno de espíritos e divindades tidas como “estrangeiras”. Lekia 
era a décima pessoa a ser iniciada por Donkor e, por isso, ficou conhecida também pelo 
codinome “number 10”, o qual seria lembrado posteriormente, inclusive nos cartazes 
que comunicavam a sua morte53.

Depois de ter passado cerca de um ano na casa Okudjan, Lekia foi levada a um lugar 
distante, um lugarejo no norte da Grande Acra, onde ficaria reclusa durante mais três 
anos. Lá, aprendeu a lidar com as forças espirituais, inclusive com o objetivo de promover 
curas, o que exige, entre outras coisas, um profundo conhecimento sobre as propriedades 
de folhas e ervas. Lekia contou com orgulho que neste local de reclusão foi visitada pelo 
tabom mantsε e pela Rainha-Mãe (Diaz, 2016, p. 69), fato que aponta também para a 
importância que a comunidade tabom começava a dar a esta primeira iniciação de uma 
sacerdotisa de Shango após o retorno da divindade à casa Alasha.

52 Posteriormente, Lekia (Diaz, 2016, p. 65) caracterizou sua experiência e vivência religiosa com as seguintes palavras: 
“I was a Muslim but now I am with the Old Man”, referindo-se, assim, aos seus laços espirituais que criou com Shango. 
De acordo com o agbetsε Eric Morton, Lekia foi a primeira sacerdotisa de Shango na comunidade tabom, não havendo 
antes dela nenhum outro especialista religioso dedicado exclusivamente a essa divindade. Observei que, na ausência 
de um sacerdote ou sacerdotisa, o agbetsε tem assumido a execução de vários pequenos rituais.

53 Devido à importância dada à passagem do mundo terreno para o mundo dos espíritos ancestrais, veem-se em todo o 
país cartazes que anunciam falecimentos e funerais nas fachadas das casas.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

23

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Finalmente, no dia 27 de junho de 2014, Lekia foi reconduzida à Alasha House, 
onde se deu a festa pública de sua posse como sacerdotisa (woyoo), um importante 
evento detalhadamente documentado pelo etnomusicólogo Amakye-Boateng. A parte 
ritualística começou a ganhar forma a partir do momento em que o agbetsε fez a primeira 
libação, convidando os ancestrais a participar da cerimônia. Em seguida, a comunidade 
respondeu com amen a uma oração de louvor a Jesus Cristo. Depois Lekia, sentada 
num banco cerimonial (stool), vestida de branco e adornada com colares e braceletes, 
recebeu da mão de Donkor um pequeno sino, chamado de nawa. O recebimento deste 
símbolo de poder espiritual consagra a iniciação de uma nova sacerdotisa. Ao longo 
da cerimônia, Lekia apresentou-se ao público ainda de três maneiras diferentes. Num 
primeiro momento, recebeu Shango, fato muito comemorado pelas pessoas presentes. 
Depois de ter conversado, por meio do corpo de Lekia, em língua inglesa, com as pessoas, 
Shango pediu para se retirar, para “ir ao Brasil, o lugar de onde vim” (“am going to Brazil, 
that’s where I come from”, apud Amakye-Boateng, 2017, p. 66). Os anciãos atenderam 
ao pedido da entidade de trocar de roupa e, quando Lekia, novamente incorporada por 
Shango, voltou do seu cômodo, ela/ele se apresentava como uma cobra arrastando-se 
no chão. Quando Lekia saiu pela segunda vez do quarto, incorporava um ancestral que 
caminhava entre as pessoas presentes segurando uma bandeja, vendendo miçangas. 
Já na sua terceira e última aparição, Lekia se vestia da maneira como os tabons imaginam 
que a primeira geração dos seus ancestrais chegou a Acra: num primeiro momento, 
“representava” um homem de época, usando um terno cinza escuro listrado, um chapéu 
da mesma cor e também uma gravata; num segundo momento, trajava um longo vestido 
feminino, ostentando, na sua cabeça, um vistoso chapéu (Amakye-Boateng, 2017, p. 71).

Nos anos seguintes, Lekia se tornou uma sacerdotisa reconhecida e muito procurada 
não somente por pessoas tabons, mas também pelos vizinhos, entre os quais a maioria 
se diz cristã ou muçulmana. As sessões de Shango ocorriam às sextas-feiras, já que Lekia 
dizia ser a sexta-feira o dia dessa divindade. As pessoas atendidas por Lekia, ou melhor, 
por Shango manifestado nela, buscavam ajuda para os mais diversos problemas: vinham 
em caso de doenças crônicas, por causa de dificuldades financeiras ou ainda para resolver 
um caso de relacionamento amoroso. Shango se comunicava em inglês e recebia como 
pagamento pelos seus serviços gim, vinho e outras coisas que apreciava, além de dinheiro. 
No final do ano de 2022, toda esta rotina espiritual que ocorria no compound Alasha teve 
um fim abrupto. Lekia, que sofria de hipertensão, teve um derrame e acabou falecendo 
no dia 4 de novembro daquele ano.

Nos meses seguintes, começaram as conversas sobre a organização do funeral 
da sacerdotisa falecida. Em se tratando de uma personagem de destaque dentro da 
comunidade, havia um consenso de que os ritos teriam de ser executados com o maior 
zelo possível. A passagem do mundo terreno para o lado dos espíritos ancestrais é tratada, 
em toda a região, como um assunto muito importante e sério. Em diversas reuniões ao 
longo do ano de 2023, as discussões no pátio da casa Alasha giravam em torno do assunto. 
As conversas, das quais presenciei algumas, eram, não raro, acaloradas, já que envolviam 
o tema dinheiro: quem podia ou, melhor, devia contribuir com quanto. Os custos foram 
aumentando diariamente, já que era necessário pagar cerca de oito dólares por cada dia 
em que o corpo de Lekia permanecia no necrotério (Korle Bu Mortuary) dentro de um 



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

24

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

frigorífico. Somente no final do ano de 2023, foi fixado, finalmente, o dia 18 de janeiro de 
2024 como data do funeral.

Dias antes do evento anunciado, as pessoas se encontravam na Alasha House, preparando 
tudo que era necessário para as cerimônias. As discussões em torno de dinheiro ressurgiram 
e eclodiram quando as cinco sacerdotisas convocadas para executar os ritos junto ao corpo 
da defunta protestaram veementemente, já que contavam com um pagamento bem superior 
ao que a comunidade podia pagar. Dirimida esta controvérsia, os presentes se dedicavam, 
mais uma vez, às cantigas e danças que acompanham o toque de agbe. Num determinado 
momento, Shango se manifestou, incorporando primeiro numa moça e logo a seguir no 
brafo Zorkey. O fato de a jovem, que, aliás, também se chama Lekia e pertence igualmente 
à linhagem Nelson, ter recebido Shango neste momento pode ser um sinal. Mas ninguém 
sabe se a sacerdotisa falecida terá um sucessor ou uma sucessora e quando. O que se sabe 
é que Shango decidirá sobre este assunto e será a sacerdotisa Donkor que confirmará ou não 
se a pessoa foi de fato escolhida pela divindade. Após ter se movimentado durante algum 
tempo, com passos rápidos, no meio do pátio, a jovem Lekia e Zorkey, ainda possuídos por 
Shango, saíram pelo portão da frente do compound. Antes de retornar novamente à Alasha 
House, caminharam, acompanhados por alguns membros da família Nelson, até a casa da 
família Quarcoopome, reconhecendo, assim, a ligação entre as duas casas sobretudo no 
que diz respeito ao culto a Shango.

Na véspera do primeiro dia das cerimônias, os líderes decidiram adiar o evento mais 
uma vez por uma semana. Ouvi diversas explicações para este adiamento. É provável que 
um motivo tenha sido a aposta de poder arrecadar mais dinheiro se se esperasse mais sete 
dias. Foi assim que somente na sexta-feira seguinte o corpo de Lekia seria retirado do 
necrotério e transportado numa ambulância para a casa Alasha. Era perto da meia-noite 
quando a ambulância, com a sirene ligada e dirigindo em baixa velocidade, entrou no 
bairro de Jamestown. À frente e atrás do carro caminhava um grande número de pessoas. 
Ouviam-se tambores e rojões. Várias pessoas cantavam e dançavam; um pequeno grupo 
recebia espíritos, e, no meio dele, andavam mulheres com os seios descobertos. Finalmente, 
após ter atravessado todo o bairro, o corpo foi retirado da ambulância e carregado numa 
esteira para a casa Alasha.

O dia seguinte começou com mais uma sessão de agbe 54. Os tocadores, posicionados 
numa extremidade do estreito pátio interno, iniciaram o toque enquanto parentes e amigos 
da família Nelson chegavam, criando-se assim um ambiente descontraído. As pessoas 
entoavam cantigas em iorubá, algumas se levantando de tempos em tempos para dançar em 
frente aos tambores, depositando dinheiro numa bacia plástica colocada no chão. Atrás dos 
tocadores, encostado na parede, estava o head of house, Nii Alasha III, observando o cenário, 
quase sempre com o celular na mão, de tempos em tempos conversando com alguém.

Enquanto isso, num espaço reservado no fundo do casarão, o grupo das sacerdotisas 
contratadas (às quais tinha se juntado também um sacerdote masculino) fez os devidos 
ritos, preparando o corpo da defunta. Depois elas se dirigiram à porta do cômodo de Lekia 
que tinha ficado trancada desde sua morte. O ato de abrir a porta foi inserido num ritual que 
envolvia libações e o sacrifício de uma galinha branca. O fato de a galinha ter caído morta 
ao chão pelas suas costas indicava que Shango aceitou as oferendas. Já era noite quando o 

54 Eric Morton, o agbetsε, considera a Alasha House como “sede” de agbe, já que a maioria dos tocadores tem relações de parentesco 
com esta casa (Diaz, 2016, p. 85).



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

25

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

corpo de Lekia foi exposto numa extremidade do pátio, ao lado do cômodo da sacerdotisa, 
de maneira que todo mundo que entrava no compound podia vê-lo. Vestida numa roupa de 
tons azul-claro e branco, usando um chapéu (estilo kufi) com as mesmas cores e decorada 
com diversos colares e braceletes, Lekia estava sentada numa cadeira diante da qual se 
encontrava uma mesinha, oferecendo-lhe um rico jantar. As pessoas se aproximavam dela, 
inclusive para tirar fotos com ela, e Eric resolveu colocar nas mãos de Lekia, vestidas com 
luvas brancas, o bastão de Shango que ele tinha trazido da Bahia.

Em frente ao sobrado, mais de 200 pessoas aguardavam abaixo e em torno de um toldo 
branco pelo início do “programa noturno”. Um grupo gã contratado fazia uma espécie de 
performance que incluía toque de tambores (tipo diferente daqueles usados para o agbe), 
danças e incorporações. O professor Amakye-Boateng, um bom conhecido da comunidade 
já que tinha feito um estudo etnográfico sobre o processo de iniciação de Lekia, compareceu 
com dois estudantes, participou de uma curta apresentação de agbe (desta vez, para um 
público maior) e depois projetou, numa grande tela, para público presente fotos de Lekia 
que ele tinha tirado ao longo de sua pesquisa. Foi mais um momento em comemoração 
e homenagem à sacerdotisa. Em contraste com a numerosa participação das pessoas do 
bairro em vários momentos das festividades, notei a ausência de representantes dos outros 
mencionados 17 wes (clãs) tabons. Nenhum dos parentes que residem em áreas mais nobres 
da cidade compareceu. Uma presença bem-vista pelos Nelson foi a visita do head of house de 
um clã gã, chamado Nunoo, que mora na vizinhança do casarão Alasha.

No domingo, dia 27 de janeiro, ocorreria o enterro em si. Seguindo uma tradição 
muito disseminada em Gana, todo mundo aparecia naquele dia em trajes com estampas 
nas cores preto e branco55. De manhã, o núcleo familiar se reuniu mais uma vez no pátio do 
compound ao toque de agbe. Num determinado momento, todo mundo subiu as escadas para 
se dirigir a um quarto nos fundos deste velho prédio que tinha sido transformado numa 
espécie de recinto para velório. As paredes de madeira podre tinham sido encobertas com 
cortinas branquíssimas, e, no meio deste cômodo, jazia o corpo de Lekia, desta vez vestido 
todo de branco, em cima de uma espaçosa cama coberta de lençóis brancos. Parecia um 
lugar celestial. Mais uma vez, o agbetsε fez suas orações juntamente com o ritual da libação, 
lembrando que Lekia era a “número 10”, sacerdotisa de Shango que veio da Bahia, do Brasil. 
Depois, os familiares mais próximos de Lekia começaram a dançar, dando voltas em torno 
da defunta, cantando o chamado Viva Viva Song. Havia panos colocados nas suas cabeças, 
sugerindo que carregavam objetos que deveriam acompanhar Lekia na sua volta ao Brasil. 
E o momento em que um prato foi quebrado em cima do corpo da defunta marcou o início 
da passagem do mundo terreno para o mundo dos espíritos ancestrais.

Antes de o corpo ter sido finalmente colocado no caixão, os filhos e filhas de Lekia 
caíram no choro ritual e foram consolados por parentes. O caixão, que tinha sido adornado 
na sua parte superior com duas grandes bandeiras do Brasil e também com uma espada, 
representando o poder espiritual da sacerdotisa, foi postado no meio do pátio e recebeu 
novamente libações e orações. Um grupo de jovens se prontificou a levantar o caixão 
para levá-lo em procissão pelo bairro. Mas, antes disso, o brafo cumpriu sua função de 

55 Em toda a região, as cores branco, preto e vermelho apontam para forças simbólicas muito marcantes que continuam sendo 
afirmadas e vivenciadas nos diversos eventos festivos: se, para os gãs, preto (ediŋ) indica pesar e luto e a cor branca (eyɛŋ) 
representa vitória, pureza, alegria e celebração da vida, o vermelho (etsuru) sinaliza perigo, amor, orgulho, cuidado, mas 
também bravura, agressividade, determinação.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

26

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

sacrificar com um facão um cabrito no centro do pátio da Alasha House. Durante mais de 
uma hora, um séquito seguiu o caixão, cantando e dançando, às vezes em ritmo de corrida, 
acompanhado pelo toque de tambores e disparos de rojões. Na frente andava, com passos 
largos e acelerados, o brafo Zorkey, agitando a bandeira do grupo. A bandeira é mais um 
indício do papel importante que o Islã tem tido na história dos tabons: no centro dela, sobre 
um fundo verde, brilham uma meia-lua e uma estrela branca56. Durante a caminhada pelo 
bairro, o cortejo parava em frente a diversas casas, fazendo reverências a lugares e pessoas 
caras à defunta e aos tabons. Um desses pontos foi a casa em que a mãe de Lekia vivia 
(aqui, mais uma galinha foi sacrificada), outro a Brazil House.

Já estava anoitecendo quando as pessoas se espremeram em diversos veículos para 
seguir o corpo de Lekia ao seu último destino, o Agege Cemitério no bairro Dansoman57. 
Um grupo de pessoas, porém, já reduzido, mas ainda vibrante, estava lá presente quando o 
caixão foi arrastado para a vala de cimento. Mais uma libação, mais uma oração proferida 
pelo agbetsε e mais uma salva de rojões. Rapidamente as porções de terra jogadas pelas 
pessoas postadas em torno do túmulo começaram a cobrir as duas bandeiras postas em 
cima do caixão, encerrando-se assim a parte ritualística do enterro58.

6 Algumas Palavras Finais

As vivências passadas e contemporâneas dos tabons são mais um exemplo das dinâmicas 
e redes que se desenvolveram entre as sociedades africanas e comunidades diaspóricas. 
Tal como os agudás e amarôs, os tabons constituem, sem dúvida, um caso peculiar entre 
aquelas populações às quais Gilroy atribui a emergência do chamado Atlântico Negro. 
São descendentes de africanos que “retornaram” de um contexto diaspórico (Brasil) 
para a África, onde cultivariam, mais uma vez, uma identidade diaspórica. Os tabons 
compartilham muitas experiências de outras populações afrodiaspóricas; no entanto, têm 
adotado também práticas, costumes e posicionamentos que não se ajustam facilmente ao 
enquadramento teórico criado por Gilroy. A ênfase deste autor a uma identidade negra 
transnacional compartilhada desvia o foco da diversidade das sociedades africanas e suas 
dinâmicas locais, incluindo rivalidades. Embora essa ênfase se justifique por um poderoso 
projeto político de combate ao racismo, ela acaba por ocultar disputas e conflitos, e evita 
confrontar-se com posicionamentos identitários e diversas “complexidades” nas práticas 
culturais que não se alinham ao modelo proposto.

56 Na bandeira são escritas as palavras Tabon People e Olulukow Omogidi agdon. De acordo com uma explicação dada a Schaumloeffel 
(2008, p. 128, 129), olulukolu era uma espécie de grito de guerra bradado pelo rei tabom, e a resposta dada em iorubá pelos 
seguidores, amogidiagbo, significaria algo como “as pessoas fortes prestarão atenção ou escutarão”.

57 Lékia deveria, em princípio, ter sido sepultada no Cemitério da Família Real dos Tabons, localizado dentro do Gã Mantsε
Ankrah Royal Cemetery, onde são enterradas as figuras mais importantes da comunidade. No entanto, devido a uma disputa 
entre duas facções gãs pelo cargo de Otublohum Mantsε, o cemitério esteve fechado por um período, o que impediu seu 
sepultamento nesse local.

58 Uma semana após o enterro, costuma-se realizar o ritual de ardua, que envolve o toque de agbe, rezas e libações, com comidas 
como fula (painço fermentado e temperado com algumas especiarias), akalá (no Brasil chamado de acarajé) e nozes de cola 
dispostas em um quarto. O objetivo é oferecer rezas à alma do falecido, que, segundo a crença, já é um ser espiritual. Durante 
o ritual, os participantes fazem pedidos e doações em dinheiro (salaka), que são posteriormente levadas a uma mesquita do 
bairro. É provável que o termo salaka seja derivado da palavra árabe sadaqah que significa caridade ou benevolência. O nome 
desta parte do ritual e a entrega da doação a uma mesquita revela, mais uma vez, as relações de longa data dos tabom com 
tradições muçulmanas. O ciclo se encerra com o ritual Okudjonjor, realizado 40 dias após o enterro, envolvendo o sacrifício 
de uma vaca e celebrações com comida e libações em honra ao espírito do falecido.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

27

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Não há como negar que escravidão e racismo têm tido enorme impacto em ambos 
os lados do Atlântico; no entanto, sabemos que estas tragédias humanas nem sempre se 
articularam de maneira uniforme (havia, por exemplo, diferentes formas de escravidão na 
África), não são rememoradas em todos os lugares e contextos do mesmo modo e com a 
mesma ênfase, e não ocupam, portanto, sempre o mesmo papel nas construções identitárias 
elaboradas pelos diversos grupos, promotores dos “diálogos transatlânticos”. Esses são 
fatos não raro ignorados nos estudos associados à corrente mencionada. Finalizando sua 
mais recente obra dedicada à vida de um dos retornados que se tornou poderoso traficante 
de escravizados no Benim, Parés discorre sobre a dificuldade de aplicar o modelo analítico 
de Gilroy à primeira geração dos ex-escravizados que decidiram se estabelecer na costa da 
África Ocidental. Diz não ter dúvida de que Joaquim de Almeida tinha “‘dupla consciência’ 
de sobra” e colocava em prática também a chamada “política de realização”59; o que não 
se poderia encontrar, porém, nas suas ações e posicionamentos era o que Gilroy descreveu 
como “ímpeto radicalmente emancipatório” sem o qual a almejada “contracultura [da 
modernidade]” não pode germinar (Parés, 2023, p. 300).

Observamos que, no cotidiano dos tabons e outros grupos em Gana, o que predomina 
são múltiplos pertencimentos e formas de convivência em que a “mistura com o outro” e a 
incorporação de alteridades para o próprio bem imperam sobre o ímpeto de traçar fronteiras 
rígidas em relação a um outro. Trata-se de dinâmicas e forças sociais que implicitamente 
vão de encontro àqueles posicionamentos que buscam consolidar a ideia de pertencimento 
a um grupo racial transnacional com o objetivo de reagir às opressões e discriminações 
atribuídas a um mundo percebido como branco. Essa última estratégia se apropria, de 
certo modo, de padrões de inclusão e exclusão vistos pelos cientistas sociais clássicos como 
decorrentes da emergência da “modernidade” responsável por processos de racionalização 
e burocratização não somente das relações humanas, mas também das ideias referentes 
às diferenças humanas; uma tendência que, sabemos, desembocou na biologização dos 
critérios classificatórios sustentados por teses defendidas por cientistas ocidentais, a partir 
de meados do século XIX.

Estamos aqui, de fato, diante de modos divergentes de se relacionar com a alteridade, o 
que não exclui a possibilidade de que os dois sejam acionados por um mesmo grupo (ou mesma 
pessoa) em distintos momentos ou contextos, na tentativa de adotar um posicionamento 
identitário que seja mais adequado aos interesses do coletivo (da pessoa). Não se pode negar, 
porém, que as estratégias de incluir e excluir seguidas pelas diversas populações criadoras 
dos diálogos transatlânticos são orientadas frequentemente por diferentes padrões e que 
estas lógicas têm validades e pesos distintos dependendo de lugares e momentos históricos 
particulares. Trata-se de diferenciações internas aos jogos identitários não refletidas em boa 
parte dos estudos baseados nas premissas da obra de Gilroy. As reflexões deste eminente 
intelectual sobre o Atlântico Negro e o conceito “diáspora” trouxe, sem dúvida, inovações 
teórico-metodológicas importantes, na medida em que reorienta o nosso olhar para as 
redes transnacionais, os diálogos e as múltiplas trocas entre os dois lados do Atlântico. 

59 O termo double consciousness aponta para os dilemas identitários que, de acordo com W. E. B. Du Bois, os negros norte-
americanos enfrentavam numa sociedade marcada pela supremacia branca; com o termo politics of fulfilment, Gilroy busca 
enfatizar a força das comunidades negras diaspóricas na implementação de seus projetos de luta por justiça social e por 
reconhecimento identitário.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

28

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

É, porém, importante não perder de vista que as participações no Atlântico Negro se deram 
e se dão de diversas maneiras.

Podemos lembrar neste contexto as palavras críticas do historiador ganês Essien (2010, 
p. 240) quando chama a atenção para a importância das mobilidades e trocas históricas entre 
as comunidades de retornados que vivem na faixa litorânea: os diversos fluxos materiais 
e culturais e, inclusive, a disseminação de elementos culturais iorubanos na região. Essien 
documentou diversas histórias de vida que evidenciam múltiplos e sucessivos deslocamentos 
de “retornados” do Brasil entre Lagos e Acra, frequentemente associados a atividades 
comerciais, que, em certos casos, resultaram na formação de novas relações de parentesco. 
Essas dinâmicas, desenvolvidas no continente africano – referidas por Essien (2014, p. 15, 
23) como “migração reversa”60 –, continuam sendo negligenciadas pelas grandes teorias 
sobre a “diáspora africana/negra”, ressalta o pesquisador. Ao afirmar que “as múltiplas 
viagens de retorno eram uma prática comum entre as comunidades de retornados”, Essien 
(2014) questiona de forma incisiva o que ele denomina de “paradigma unidimensional” 
predominante nos estudos afro-diaspóricos.

Vimos que há diversas narrativas sobre a “origem” do culto a Shango entre os tabons e 
que as influências iorubanas na região de Acra resultam de contextos distintos. O ancestral 
daqueles Peregrino que hoje se identificam com orgulho como “iorubás” e cujo pai (avô) 
foi Head of the Yoruba Community da Grande Acra era, “na verdade”, um fulani que vivia em 
Ilorin. No entanto, além de se reconhecerem como iorubás, esses descendentes são também 
muçulmanos, gãs e tabons, e falam, além de iorubá, gã, inglês, hauçá e twi. Esse fato reflete 
um padrão comum nesta parte da África, evidenciando as dinâmicas de relacionamento e 
a maleabilidade nos processos de inclusão e exclusão.

Além disso, aponta para um momento histórico bem conhecido: com a queda de Oyo, 
iniciou-se um amplo movimento de dispersão de populações da chamada Iorubalândia61

por meio de escravizações em massa, seja para diversas regiões da África, seja, sobretudo, 
para o Novo Mundo. Diversos autores já destacaram que um senso de etnicidade mais 
abrangente parece ter emergido primeiro em contextos diaspóricos, em que pessoas de 
diferentes regiões da Iorubalândia se encontravam: os akus em Serra Leoa, os nagôs no Brasil 
e os lucumís em Cuba. Os múltiplos contatos desenvolvidos a partir desses movimentos de 
dispersão e reimigração, conectando os dois lados do Atlântico, teriam sido fatores centrais 
para a consolidação da identidade iorubana contemporânea – motivo pelo qual Matory se 
refere aos iorubás como uma “nação transatlântica” (Matory, 1999, p. 72-103). Talvez seja 
apropriado falar, nesse cenário, de um processo de “iorubanização”, análogo à islamização 
ou cristianização, mas sem um proselitismo explícito baseado em um livro sagrado. O iorubá 
tornou-se uma referência central em diversas diásporas africanas – basta observar seu uso 
como língua franca entre escravizados e ex-escravizados no Brasil e a presença marcante 
das tradições iorubanas em todas as Américas, onde adquiriram um status de expressão 
máxima da africanidade.

60 Escreve Essien (2010, p. 240): “No início do século XX, eles [os tabons] se deslocaram para lá e para cá entre as comunidades 
afro-brasileiras ao redor da Baía de Benim (Benim, Togo e Nigéria) por várias razões que incluíram comércio e visitas a 
outros membros da família ao longo da costa da África Ocidental”.

61 Naquele momento histórico, não existia nem uma língua nem um povo que se autoidentificasse como iorubá. A palavra 
iorubá é provavelmente uma derivação do termo yariba ou yarba, usado inicialmente pelos hauçás para se referirem ao 
reino de Oyo e ao seu rei.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

29

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Matory demonstrou o papel crucial que, nesse processo, tiveram os pastores saros, 
originários da Iorubalândia62. Foram eles os primeiros a traduzir a Bíblia para o iorubá e a 
produzir textos sobre os iorubás: ao transcreverem e codificarem a língua falada, estabeleceram 
um “padrão linguístico” e, ao descreverem as tradições culturais, construíram um saber sobre 
essa realidade. Nesse processo, refletiram-se valores e concepções predominantes na Church 
Missionary Society of England, influenciados pelos processos de nation-building europeus. A noção 
implícita de que cada povo possuía uma língua própria, um território específico e crenças 
compartilhadas, que fez parte desse conjunto de valores, foi mobilizada posteriormente 
em dois contextos: nas lutas contra o colonialismo e nos movimentos protonacionalistas 
africanos, de um lado, e, do outro lado do Atlântico, por aqueles que buscavam afirmar sua 
africanidade frente ao racismo branco.

Assim, o iorubá e a iorubanidade se disseminaram como fluxos culturais que, devido a 
contextos históricos e trajetórias específicos, penetraram distintos espaços e influenciaram 
múltiplos processos de autoidentificação. Diante dessa complexidade, descobrir qual 
narrativa sobre a origem de Shango – a dos Quarcoopome ou a dos tabons – é a mais “correta” 
talvez não seja possível; mais relevante do que isso, parece-me, no caso da nossa pesquisa, 
compreender o contexto das disputas e os significados que essas narrativas têm para cada 
grupo. Os tabons sempre viveram em um universo permeado por diversas influências 
linguísticas e culturais, nas quais o iorubá e a iorubanidade parecem desempenhar um 
papel de destaque há muito tempo. Para muitos deles, a devoção a Shango tornou-se um 
elemento identitário central que os conecta ao Brasil; já no caso dos Quarcoopome, Shango
evoca a vinda de seus ancestrais da Nigéria.

O culto a Shango promovido pelos tabons pode ser visto, portanto, como mais 
uma expressão da força que a cultura iorubana adquiriu em diversas partes do mundo 
afrodiaspórico. Podemos, de fato, perceber muitas semelhanças e tradições compartilhadas. 
Em Acra, Shango é igualmente tratado como deus do trovão ao qual são associadas as cores 
vermelho e branco. Não apenas os nomes dos instrumentos musicais usados nos ritos são 
idênticos na Iorubalândia, no Brasil e em Gana; os movimentos nas danças e vários ritmos 
seguem também o mesmo estilo. Ao mesmo tempo, não faltam também diferenças: se os 
tabons veem uma ligação entre Shango e a serpente, em diversos outros lugares a figura 
da cobra é identificada com outra divindade (Dã, Oxumarê). Em Acra, Shango é a única 
divindade lembrada dentre centenas de orixás que existem na Nigéria; tampouco foram 
preservadas, entre os tabons, as ricas histórias em torno de Shango e de outras divindades 
iorubanas que fazem parte de um complexo corpo mitológico ainda vivo na Nigéria e em 
várias diásporas africanas63.

Mencionamos as orações e diversos símbolos que apontam para distintas tradições 
religiosas – cristãs, muçulmanas, iorubanas – que convivem frequentemente num único 
evento. Não é incomum que durante uma reunião dos tabons ocorra uma manifestação de 
Shango sem que as conversas no pátio da Alasha House sejam interrompidas. Vi, mais de uma 
vez, uma pessoa incorporada correndo de um lado do compound para o outro, sendo assistida 
por alguém da família, enquanto o head of house e o conselho dos anciãos continuavam 
contando o dinheiro coletado no início do encontro, fazendo as devidas anotações num 

62 Sobre a influências dos saros na Iorubalândia, ver Matory (2005, p. 54) e Hofbauer (2023, 192-195).
63 O fato de uma única divindade ser cultuada numa cerimônia se aproxima, de certo modo, daquele padrão disseminado na 

Iorubalândia, ao mesmo tempo que se distancia das práticas conhecidas no candomblé do Brasil.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

30

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

pequeno caderno. Esses são indícios de que esta comunidade não vivencia o sagrado e o 
profano como duas dimensões totalmente opostas e excludentes. Também nesse caso, as 
fronteiras entre o que os monoteísmos marcam como duas esferas separadas – o sagrado e 
o profano, o espiritual e o mundano – parecem ser pouco rígidas e, portanto, ultrapassáveis. 
Vimos também que nem todos os tabons prezam o culto a Shango nem fazem questão de 
afirmar “sua proveniência brasileira” com tanta ênfase quanto o agbetsε, que gosta de se 
apresentar em público com a camisa da seleção brasileira e um boné com a inscrição “Brasil”. 
No entanto, nenhum tabom nega seu pertencimento aos gãs, e a celebração da brasilidade 
principalmente ocorre em momentos e espaços específicos, sobretudo no contexto de funerais 
e durante as apresentações de agbe.

Esses exemplos mostram que as rearticulações das tradições, dos signos e significados 
envolvem sempre processos de escolhas que ocorrem dentro de um jogo de poder e expressam, 
em última instância, interesses e posicionamentos identitários mais ou menos conscientes 
(Sahlins, 1990; Ortner, 2006). Assim, não é de estranhar que um mesmo símbolo possa 
assumir significados diversos em contextos distintos. Pode, inclusive, ser mobilizado 
para sustentar posicionamentos identitários que, de certa maneira, se opõem dentro das 
redes transatlânticas construídas por africanos e seus descendentes. Se a vivência de uma 
“iorubanidade” conquistou, em diversos lugares das Américas, inclusive no Brasil, o status
de “autenticidade africana”, no caso dos tabons, a celebração de tradições iorubanas busca 
sustentar a afirmação de sua “brasilidade”. Enquanto no Brasil a manifestação de Xangô faz 
emergir associações com a África, entre os tabons, Shango simboliza vínculos com o Brasil.

Referências

AMAKYE-BOATENG, Benjamin. Music of the Tabom: Its Cultural Background and Style. 2017. 
214p. Tese (Doutorado) – University of Ghana, Ghana, 2017.

AMOS, Alcione Meira. Os que voltaram: a história dos retornados afro-brasileiros na África 
Ocidental no século XIX. Belo Horizonte: Tradição Planalto Editora, 2007.

AMOS, Alcione Meira; AYESU, Ebenezer. “Sou brasileiro”: história dos tabom, afro-brasileiros em 
Acra, Gana. Afro-Ásia, [s.l.], v. 33, p. 35-65, 2005.

APTER, Andrew. Black Critics & Kings: The Hermeneutics of Power in Yoruba Society. Chicago: 
The University of Chicago Press, 1992.

BAKARE-YUSUF, Bibi. ‘Yorubas don’t do gender’: a Critical Review of Oyeronke Oyewumi’s The 
Invention of Women: Making an African Sense of Western Gender Discourses. African Gender 
Scholarship: Concepts, Methodologies and Paradigms. CODESRIA Gender Series, Dakar, 
p. 61-81, 2004.

BOB-MILLIAR, George M. Chieftaincy, Diaspora, and Development: The Institution of 
Nkɔsuohene in Ghana. African Affairs, [s.l.], v. 108, n. 433, p. 541-558, 2009.

CASTILLO, Lisa Louise Earl. Em busca dos agudás da Bahia: trajetórias individuais e mudanças 
demográficas no século XIX. Afro-Ásia, [s.l.], v. 55, p. 111-147, 2016.

COSTA E SILVA, Alberto da. Francisco Félix de Souza: Marcador de Escravos. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 2004.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Negros, estrangeiros: os escravos libertos e sua volta à África. 
São Paulo: Brasiliense, 1985.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

31

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

DIAZ, Juan Diego (org.). Tabom Voices: A History of the Ghanaian Afro-Brazilian Community in 
their Own Words. Accra: Queiroz Galvão, 2016.

ESSIEN, Kwame. ‘Afie ni afie’ (Home is home): Revisiting Reverse Trans-Atlantic Journeys to 
Ghana and the Paradox of Return. Ìrìnkèrndò: A Journal of African Migration, [s.l.], junho, 
p. 1-34, 2014.

ESSIEN, Kwame. African Diaspora in Reverse: The Tabom People in Ghana, 1820s-2009. 2010. 
366 p. Tese (Doutorado) – The University of Texas at Austin, 2010.

ESSIEN, Kwame. Brazilian-African Diaspora in Ghana: The Tabom, Slavery, Dissonance of 
Memory, Identity and Locating Home. Michigan: Michigan State University Press, 2016.

GURAN, Milton. Agudás: Os ‘brasileiros’ do Benim. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1999.

HARTMAN, Saidiya. Perder a mãe: uma jornada pela rota atlântica da escravidão. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

HESSE, Hermann von; YARAK, Larry W. A Tale of Two ‘Returnee’ Communities in the Gold 
Coast and Ghana: Accra’s Tabon and Elmina’s Ex-Soldiers, 1830s to the Present. International 
Journal of African Historical Studies, [s.l.], v. 51, p. 197-217, 2018.

HOFBAUER, Andreas. Dos retornos à África Ocidental: semelhanças e diferenças. Afro-Ásia, 
[s.l.], v. 67, p. 183-255, 2023.

LAW, Robin; MANN, Kristin.West Africa in the Atlantic Community: The Case of the Slave Coast. 
William and Mary Quarterly, [s.l.], v. 56, 2, p. 307-334, 1999.

LAW, Robin. A carreira de Francisco Félix de Souza na África Ocidental (1800-1849). Topoi, [s.l.], 
p. 9-39, mar. 2001.

LAW, Robin. The Oyo Empire, c. 1600-c. 1836: A West African Imperialism in the Era of the 
Atlantic Slave Trade. Oxford: Clarendon Press, 1977.

LAW, Robin. Yoruba liberated slaves who returned to West Africa. In: FALOLA, Toyin; CHILDS, 
Matt D. The Yoruba Diaspora in the Atlantic World. Bloomington: Indiana University Press, 
2004. p. 349-365.

LOVEJOY, Paul. Jihad e escravidão: as origens dos escravos muçulmanos da Bahia. Topoi, [s.l.], 
n. 1, p. 11-44, 2000.

LOVEJOY, Paul. Jihad in West Africa during the Age of Revolutions. Athens: Ohio 
University Press, 2016.

MATORY, J. Lorand. Black Atlantic Religion: Tradition, Transnationalism, and Matriarchy in 
the Afro-Brazilian Candomblé. Princeton: Princeton University Press, 2005.

MATORY, J. Lorand. The English Professors of Brazil: On the Diasporic Roots of the Yorùbá 
Nation. Comparative Studies in Society and History, [s.l.], v. 41, n. 1, p. 72-103, 1999.

MATORY, J. Lorand. The Homeward Ship: Analytic Tropes as Maps of and for African-Diaspora 
Cultural History. In: HARDIN, Rebecca; CLARKE, Kamari Maxine (org.). Transforming 
Ethnographic Knowledge. Madison: University of Wisconsin Press, 2012. p. 93-112.

MATORY, Lorand J. Is there Gender in Yorùbá Culture? In: OLUPONA, Jacob K.; REY, Terry. Òrìşà 
Devotion as World Religion: The Globalization of Yorùbá Religious Culture. Madison: The 
University of Wisconsin Press, 2008. p. 513-558.

MIERS, Suzanne; KOPYTOFF, Igor (org.). Slavery in Africa: Historical and Anthropological 
Perspectives. Madison: The University of Wisconsin Press, 1977.

ODOTEI, Irene. External Influences on Ga Society and Culture. Research Review NS, [s.l.], n. 7, 
p. 61-71, 1991.

ODOTEI, Irene. Pre-Colonial Economic Activities of Ga. Research Review NS, [s.l.], n. 11, p. 60-
74, 1995.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

32

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

ORTNER, Sherry. Anthropology and Social Theory. London: Duke University Press, 2006.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ. The Invention of Women: Making an African Sense of Western Gender 
Discourses. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1997.

PARÉS, Luis Nicolau. A formação do candomblé: história e ritual da nação jeje na Bahia. 
Campinas: Editora da Unicamp, 2006.

PARÉS, Luis Nicolau. Entre Bahia e a Costa da Mina, libertos africanos no tráfico ilegal. In: 
RAGGI, Giuseppina et al. Salvador da Bahia: interações entre América e África (séculos XVI-
XIX). Salvador: Edufba, 2017. p. 13-49.

PARÉS, Luis Nicolau. Joaquim de Almeida: a história do africano traficado que se tornou 
traficante de africanos. São Paulo: Companhia das Letras, 2023.

PARÉS, Luis Nicolau. Libertos africanos, comércio atlântico e candomblé: a história de uma carta 
que não chegou ao destino. Revista de História, [s.l.], n. 178, p. 1-34, 2019.

PARÉS, Luis Nicolau. Milicianos, barbeiros e traficantes numa irmandade católica de africanos 
minas e jejes (Bahia, 1779-1830). Revista Tempo, [s.l.], n. 20, p. 1-32, 2014.

PARÉS, Luis Nicolau; CASTILLO, Lisa Earl. José Pedro Autran e o retorno de Xangô. Religião e 
Sociedade, [s.l.], v. 35, n. 1, p. 12-41, 2015.

PERBI, Akosua. The Relationship between the Domestic Slave Trade and the External Slave Trade 
in Pre-Colonial Ghana. Research Review, Institute of African Studies, University of Ghana, v. 8, 
p. 64-75, 1992.

PEREGRINO-BRIMAH, Abdulai. The Ga-Tabom. Peregrinos of Ghana: The History of a 
Family. Acra: Larajah, 2021.

PEREGRINO BRIMAH, Muhammed Bashir. A Migrant African Chief: Trials and Triumph 
(Mysticism or Mythology). Baltimore: Noble House, 2001.

QUAYSON, Ato. Oxford Street: City Life and the Itineraries of Transnationalism. Durham: Duke 
University Press, 2014.

REIS, João José. Rebelião escrava no Brasil: a história do levante dos malês (1835). São Paulo: 
Brasiliense, 1986.

SAHLINS, Marshall. Ilhas de história. Rio de Janeiro: Zahar, 1990.

SCHAUMLOEFFEL, Marco Aurelio. Tabom: a comunidade afro-brasileira do Gana. Bridgetown: 
Lulu.com, 2008.

SCHRAMM, Katharina. African Homecoming: Pan-African Ideology and Contested Heritage. 
Walnut Creek: Left Coast Press, 2010.

SEGATO, Rita. Género, política e hibridismo en la transnacionalización de la cultura Yoruba. 
Estudos Afro-Asiáticos, [s.l.], v. 2, p. 333-363, 2003.

SOUZA, Mônica Lima e. Entre margens: o retorno à África de libertos no Brasil, 1830-1870. 
2008. 271p. Tese (Doutorado em História) – Universidade Federal Fluminense, Rio de Janeiro, 
2008.

THORNTON, John K. The Kingdom of Kongo Civil War and Transition, 1641-1718. 
Madison: The University of Wisconsin Press,1983.

ZIMMERMANN, Johannes. A Grammatical Sketch of the Akra- or Gã-Language, with 
Some Specimens of it from the Mouth of the Natives. Stuttgart: Steinkopf, 1858.



Andreas Hofbauer e Benjamin Amakye-Boateng

Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira

33

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025

Andreas Hofbauer
Doutor em Antropologia Social pela Universidade de São Paulo em 1999 e título de livre-docente pela 
Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, Câmpus de Marília, em 2019. Atualmente é 
Professor Doutor na Unesp, Câmpus Marília. Sua atuação acadêmica concentra-se em temas como racismo 
e antirracismo, diferença, desigualdade, formas de religiosidade e dinâmicas identitárias em contextos afro-
diaspóricos.
Endereço profissional: Departamento de Sociologia e Antropologia, Unesp, Câmpus Marília, Avenida Hygino 
Muzzi Filho, n. 737, Marília, São Paulo, SP. CEP: 17.525-900.
E-mail: andreas.hofbauer@uol.com.br
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9876-0734

Benjamin Amakye-Boateng
Doutor e Professor Sênior no Departamento de Música da Universidade de Gana, com mais de 20 anos de 
experiência em ensino, pesquisa e direção musical. Especialista em etnomusicologia, sua pesquisa foca na 
relação entre música, identidade e patrimônio, com ênfase na comunidade afro-brasileira Tabom em Gana. 
Doutor em Etnomusicologia e autor de diversas publicações sobre música africana e afro-brasileira. Seu 
envolvimento em posições de liderança, colaborações internacionais e compromisso com a preservação da 
música tradicional o tornam uma figura de destaque na educação e pesquisa musical africana.
Endereço profissional: Department of Music, School of Performing Arts,
University of Ghana, Legon, Accra, Gana. P.O. Box LG19.
E-mail: bamakye-boateng@ug.edu.gh
ORCID: https://orcid.org/0009-0003-8252-3488

Como Referenciar este artigo:

HOFBAUER, Andreas; AMAKYE-BOATENG, Benjamin. Em Torno do Funeral de uma Sacerdotisa 
Ganesa: sobre Shango e a identidade brasileira. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, 
v. 27, n. 1, e100165, p. 6-33, janeiro de 2025.



Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos 
Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

Rodrigo Gomes Lobo1

1Pesquisador Independente, Rio Claro, São Paulo, SP, Brasil

Resumo

Os etnônimos Tembé, Tenetehara e Guajajara foram mobilizados de distintas maneiras durante os últimos 
séculos, o que torna essas variações interessantes para pensarmos esses designativos como posicionadores 
cosmológicos. Por meio desses múltiplos posicionamentos cósmicos assumidos por coletivos indígenas e 
priorizando o grupo que atualmente se nomeia como Tembé, Tenetehara ou Tembé-Tenetehara (e de forma 
mais recente Y’riwara) a depender das forças cosmopolíticas em jogo, este artigo pretende abordar os 
modos de "etno-nomear" demonstrando as variações possíveis tanto no passado quanto dentro dos dilemas 
contemporâneos envolvidos em contexto pós-demarcação.

Palavras-chave: Tembé; Tenetehara; Guajajara; Etnônimo; Demarcação de território.

Multiple Cosmic Positions and Colonial Insults: the 
ethnonyms Guajajara, Tembé and Tenetehara

Abstract

The ethnonyms Tembé, Tenetehara and Guajajara have been mobilized in different ways over the last few 
centuries, which makes these variations interesting for thinking about these designations as cosmological 
positionings. Through these different cosmic positions assumed by indigenous collectives, and prioritizing 
the group that currently calls itself Tembé, Tenetehara or Tembé-Tenetehara (and more recently Y’riwara) 
depending on the cosmopolitical forces at play, this article aims to approach the ways of ethno-naming to 
show the possible variations both in the past and within the contemporary dilemmas involved in the post-
demarcation context.

Keywords: Tembé; Tenetehara; Guajajara; Ethnonym; Territory demarcation.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e100074

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 08/05/2024
Aceito em: 25/11/2024



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

35

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

1 Introdução

Uma das primeiras preocupações como pesquisador em interlocução com grupos indígenas 
para a construção conjunta de algum tipo de conhecimento é entender como designar 

esses grupos de maneira respeitosa. Vários etnônimos da bibliografia etnológica foram 
construídos a partir de exônimos imputados por inimigos ameríndios (muitos deles insultos)1

ou por agentes coloniais com classificações motivadas por atributos sem qualquer relação 
endógena com os nativos, o que levanta questões sobre a legitimidade de nomear coletivos 
sem conhecer os critérios de gregariedade atuantes no universo dessas socialidades indígenas. 
As complicações podem ser de diversas ordens, como aponta um interessante e fundamental 
dossiê (Sáez; Campelo, 2016) que aborda a temática da etnonímia sob vários ângulos e 
enfoques. Neste artigo, tratarei fundamentalmente sobre as dúvidas que tive durante o 
trabalho de campo sobre a utilização do termo Tembé2 como etnônimo em comparação 
com outros dois termos, Tenetehara e Guajajara, que também designam alguns dos grupos 
ameríndios que vivem nos rios da bacia do Pindaré, Gurupi e Guamá.

Os etnônimos Tembé, Tenetehara e Guajajara foram mobilizados de distintas maneiras 
durante os últimos séculos, o que torna essas variações interessantes para pensar esses 
designativos como pronomes cosmológicos. Os ameríndios não possuem palavras para 
se autodesignarem como coletividade identitária nos moldes exigidos pelo Estado-Nação 
brasileiro, a rigor. O pronome tupi Awá, significando pessoa ou gente é o mais próximo 
correlato que podemos encontrar: uma proximidade ilusória como aponta a reflexão 
perspectivista sobre os pronomes cosmológicos que considera os nomes étnicos como uma 
“[...] coagulação [...], um artefato produzido no contexto da interação com o etnógrafo” 
(Viveiros de Castro, 1996, p. 125). Os etnônimos, segundo as premissas do multinaturalismo 
panameríndio, agem como uma função pronominal e não como um nome próprio. Trata-se 
de uma posicionalidade no cosmos: ao se autodesignar como humanos verdadeiros ou humanos 
legítimos, um coletivo ameríndio está mobilizando uma relação contrastiva com outros seres 
do cosmos que também são humanos quando, por exemplo, se despem (de maneira análoga 
a uma roupa) de seus corpos animais (Lima, 1996).

Ao observar essas variações, foi possível extrair uma lógica de transições entre diversas 
posições no cosmos. Em resumo, significa fazer essas “coagulações”, que são os etnônimos, 

1 “Assim, por exemplo, boa parte desses etnônimos são termos derrogatórios, às vezes violentamente derrogatórios: ’povo 
bosta’, ’povo vampiro’, ’povo de ladrões’. Isso ocorre igualmente com outro tipo de etnônimos: bem sabemos que Kayapó, 
por dar um exemplo, não é um termo kayapó, mas um termo tupi que designa um tipo de macaco” (Sáez, 2013, p. 7).

2 O uso do efeito de fonte itálico na grafia dos etnônimos neste artigo fará referência ao etnônimo como vocábulo linguístico, 
palavra ou termo pertencente a um léxico. Quando o etnônimo for usado em referência a um coletivo cosmopolítico, 
não haverá efeito de fonte. Essa estratégia tenta contemplar a proposta de Sáez (2013, p. 9), na medida em que “[...] os 
etnônimos não nos servem para ordenar a descrição, mas fornecem muitas pistas sobre o modo em que os nativos praticam 
a sua socialidade”.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

36

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

circularem por um cosmo composto de múltiplos pontos de vista, em que a polissemia dos 
nomes implica polissituar-se perante alteridades. O texto pretende abordar as transições 
cósmicas que os grupos indígenas da bacia dos rios Pindaré, Gurupi e Guamá realizam por 
meio das suas múltiplas e variadas formas de se apresentarem enquanto compõem um todo 
gregário para os outros que assim desejam que o façam, conforme mostram as possibilidades 
mito-ontológicas endógenas de conformar agregações elicitadas por alteridades: ameríndios 
e não ameríndios, mortos e vivos, animais e demiurgos.

Mesmo no ápice do seu descrédito como entidades sociológicas, os etnônimos têm 
sido reivindicados muitas vezes como portadores de algum tipo de informação 
valiosa, sobretudo de tipo histórico. Eles permitem reconstruir fragmentos da 
trama do contato, mostrando quem, em cada caso, atuou como descritor ou 
nominador dos outros; dão também pistas interessantes sobre as relações entre 
as etnias. Sua relação mais ou menos imediata, suas relações de parentesco, ou 
hostilidade; o registro jocoso em que eventualmente aparecem, referindo-se a 
detalhes peculiares do seu modo de alimentação, sua aparência ou seus costumes 
em geral. [...] Em resumo, numa história na qual com frequência não temos mais 
do que nomes, é inevitável que estes carreguem uma informação valiosa, por si 
mesma ou na falta de outra (Sáez, 2013, p. 9).

Por meio desses diferentes posicionamentos cósmicos assumidos por coletivos ameríndios 
a depender das forças cosmopolíticas (Stengers, 2018) em jogo, este artigo pretende abordar 
os modos de “etno-nomear” de maneira a demonstrar as posições cósmicas possíveis tanto 
no passado quanto dentro dos dilemas contemporâneos envolvidos em contexto pós-
demarcação. As variações dos nomes étnicos revelam distintas posições ou transformações 
cosmológicas, “[trata-se], em poucas palavras, de ensaiar descrições radicadas nos sujeitos, 
e nas redes de relações que ensaiam cada vez que aplicam uma pauta de denominação nova”
(Sáez, 2013, p. 15). O enfoque priorizará o coletivo no qual realizei o trabalho de campo 
durante a pesquisa do meu doutorado, o grupo que atualmente se nomeia como Tembé, 
Tenetehara ou Tembé-Tenetehara (e de forma mais recente Y’riwara). Opto por utilizar como 
minha própria coagulação etnonímica a forma de nomeação hifenizada (Tembé-Tenetehara). 
A oscilação entre os dois termos hifenizados é interessante dentro da análise, pois tenta 
contemplar as tensões que esses termos carregam dentro do coletivo com o qual convivi 
entre 2012 e 2016 em temporadas para trabalho de campo e para consultoria em projeto 
de diagnóstico ambiental e etnozoneamento para gestão territorial da Terra Indígena do 
Alto Rio Guamá. Tive a oportunidade de conhecer um grande número de aldeias, participar 
da Festa do Moqueado (em 2012, na aldeia Tekohaw) e da Festa do Mingau (em 2014, 
na aldeia Cajueiro), além de colaborar com ocupações de protesto em prédios públicos na 
cidade de Belém em 2013. Portanto, a descrição das redes de relações será radicada nos 
Tembé-Tenetehara, uma hifenização atravessada por uma sociopolarização tensional em 
que os termos Tembé e Tenetehara comparecem disputando o uso respeitoso como menção 
representativa para se referir a toda a coletividade, a depender da situação que se enfrenta.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

37

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

2 Guajajara: donos do cocar

Considera-se o ano de 1614 como marco do primeiro relato de encontro de grupos de 
matriz europeia com algumas das populações humanas que possuem ligação histórica com 
os atuais tupis que aqui serão abordados. Nesses primeiros registros, os grupos indígenas são 
identificados como “grande nação” do rio Pindaré, conforme relato das tropas do Senhor Du 
Prat e do Senhor de Pizieux ao frade capuchinho Claude d’Abbeville (1874 [1614], p. 447 e 
454) e ao seu colega de missão Yves d’Evreux (2007 [1615], p. 70). O encontro com enviados 
da expedição francesa é considerado a primeira conexão entre povos de matriz europeia 
e os indígenas que nesse momento primordial foram etno-nomeados como “pinarienses”,
algo como um adjetivo pátrio para os habitantes do rio Pindaré, nome de batismo que não 
se consolida na bibliografia posterior, constando mais como aporte de indicação geográfica 
imputado por estrangeiros do que como autodesignativo.

É na obra de Metraux (1928, p. 20-21) que se efetiva a ligação entre os “pinarienses” e 
os etnônimos Guajajára, Gojajára, Uayáyá. Nos relatos escritos até o século XIX, o termo que 
aparece com mais frequência é o etnônimo Guajajara (e suas variantes Gojajára e Uayáyá). 
Esse termo funcionou como um nome coletivo para os indígenas nesses três séculos de 
contato com potências colonializantes, mobilizando aspectos da mito-ontologia dos indígenas 
que viviam no Pindaré ao serem identificados e, simultaneamente, perceberem que assim 
eram designados como coletivo.

O termo Guajajara, “[...] uma palavra que os próprios Tenetehara interpretam como 
’dono do cocar’ – (wazay – cocar; zara – dono) [...]” (Gomes, 2002 [1977], p. 49), é traduzido 
por Boudin (1978, p. 288) como “wazay-zar=dono de enfeites de penas, índios Gwajajára”.
O termo Guajajara, “portador do cocar”, remete, dentro das cosmologias tupis da região aos 
entes pajés-demiúrgicos conhecidos como “karuwara” (termo tenetehara) ou “karawara”
(conforme os Awá-Guajá), ou ainda “caruana” na versão dos não indígenas ribeirinhos que 
praticam a encantaria na região bragantina paraense. No tupi kaapor, o termo para essa 
classe de seres é “Maír”, cuja sonoridade é próxima da palavra que alguns grupos indígenas 
reservam para o karuwara protagonista de diversas narrativas, “Maíra”. Os Kaapor também 
nomeiam esse ser poderoso e demiúrgico maior como “Ara-Yar”, concebido por eles como 
uma arara gigante: as penas de arara são fundamentais para a fabricação dos cocares. Foram 
os karuwara que ensinaram os artefatos rituais aos humanos, segundo a versão mítica 
tembé-tenetehara aqui priorizada, por isso são conhecidos como “donos do cocar”, artefato 
plumário cerimonial por excelência.

Uma vez, um grande grupo de Tembé se dirigiu para a terra dos Karuwara apenas 
para aí aprender a cantar, e teve de voltar no meio do caminho sem nada ter 
conseguido; então apareceu um Karuwara para ensinar aos Tembé a cantar, que 
naquele tempo eles não sabiam. Pintado, enfeitado com penas, chocalho e cetro 
(Araruwaia) ele subiu ao mais alto galho de um pau-d’arco da aldeia e começou 
a cantar. Os Tembé derrubaram a floresta à volta do pau-d’arco, limparam o lugar 
e se reuniram todos embaixo da árvore para aprender o canto. Finalmente o 
Karuwara subiu novamente para o céu. Antes, porém, deixou cair na terra seus 
enfeites. Os Tembé pegaram-nos tomando-os por modelo dos enfeites de dança 
que ainda hoje usam (Nimuendaju, 1951 [1915], p. 182).

A importância dos adornos rituais é evidenciada durante os festejos, quando colares, 
maracás, braçadeiras e cocares ficam expostos e pendurados decorativamente na ramada, 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

38

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

o local onde ocorrem os ritos (uma estrutura com pilares de madeira que sustentam um 
teto feito de folhas de palmeiras). Um dos momentos que encerram a Festa do Moqueado 
(“wira’u-haw”), ritual de iniciação à vida adulta por meio da maturação dos corpos, é 
a cantoria que acompanha a dinâmica performática conhecida como “rabo-de-arraia”. 
Com os participantes postados em fila com os braços enganchados pelos cotovelos, o pajé 
condutor do ritual pergunta aos jovens adultos que estão passando pela transição ritual 
qual ornamento servirá de mote para o cântico que será entoado logo em seguida. Durante 
a execução do canto, cujos versos poderão mencionar o colar, o maracá, ou o “capacete” 
(forma como também é chamado o cocar), a fila vai se deslocando bruscamente em várias 
voltas e reviravoltas, testando a união do conjunto, exigindo força para que os cotovelos 
não se soltem desarranjando a composição e gerando euforia e descontração.

O “dono do cocar” também faz referência a uma posição de prestígio dentro dos rituais: 
o “dono” da festa, o anfitrião que recebe convidados de fora para os festejos em que os 
cocares são utilizados. O “dono” da festa é uma posição geralmente ocupada por uma família 
que arca com os maiores dispêndios de um encontro dessa magnitude (expedições de caça, 
busca de entrecasca de tawary para os cigarros, etc.). O “dono” da festa também mobiliza 
para o ritual os pajés que detêm os saberes xamânicos (cantos de invocação, capacidade de 
controle dos entes invisíveis, danças, etc.) legados pelos karuwara. Portando, adornados 
com os artefatos míticos, os “donos” da festa demonstram proximidade com esses entes 
encantados que, invisíveis, exceto para os pajés, estão presentes nos rituais.

No contexto das festividades cultuais, a posição de “dono” assumida por um grupo 
indígena (família, aldeia ou etnia) relega os outros grupos ao posto de dependência, daqueles 
que são convidados, atraídos para participar dos festejos. A dupla vinculação conceitual 
Dono-Xerimbabo (Fausto, 2008), vislumbrando uma relação de maestria que implica 
domínio sem necessariamente ser reduzida à pura dominação, ao puro controle (afinal, as 
demandas dos xerimbabos são exigentes), tem um rendimento interessante nesse caso3. 
Os convidados devem aprender com o anfitrião como se faz uma boa festa e, por sua vez, 
posicionados cosmicamente como xerimbabos exigentes, devem elicitar o cuidado dos 
anfitriões, reparar rigorosamente cada mínimo detalhe que os possa incomodar a ponto de 
saírem reclamando após a cerimônia. Os rituais funcionam como uma dobradiça entre as 
relações intracoletivas e as relações com os Outros, incluso não indígenas, tal qual ocorre 
em outros contextos de intercâmbio cerimonial entre aldeias distantes, como o famoso 
Quarup (Guerreiro, 2015)4.

Nesse sentido, o termo Guajajara está ligado ao sentimento de encontro coletivo e às 
premissas rituais de congregação. As concepções de “festa”, “festejo” ou “brincadeira”, 
(esta última usada de maneira despojada, mas rigorosa pelos Tembé-Tenetehara: “Falamos 
brincadeira, mas é sério”), mobilizam afetos que, por efeito de equivocidade (Viveiros de 
Castro, 2004), revelam a socialidade mais intensa e extensa surgindo como uma função 
dos rituais, que invariavelmente incluem a comensalidade e a degustação conjunta de uma 

3 “Um dos traços importantes da relação é a assimetria: os donos controlam e protegem suas criaturas, sendo responsáveis 
por seu bem-estar, reprodução, mobilidade. A assimetria implica não só controle, mas cuidado” (Fausto, 2008, p. 333).

4 “Com a ampliação da escala dos rituais e a inclusão dos brancos, questões da política local e regional se tornam mais explícitas, 
evidenciando como a objetivação dos rituais oferece a chefes e a aldeias a possibilidade de reiterarem ou reverterem relações 
hierárquicas ligadas à posição de dono” (Guerreiro, 2015, p. 391).



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

39

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

iguaria. Ao se entenderem, por estímulo exterior, como um conjunto gregário, os nativos 
compreendem-se festejando.

3 Awá-Guajá nomeados como Guajajara

No início do século XX, a situação mudou em decorrência dos contatos com os não 
indígenas e da chegada dos Awá-Guajá na região. Para entender essa nova dinâmica dos 
nomes, devemos acompanhar os novos usos mobilizados pelos indígenas do Pindaré quando 
se aciona o termo Guajajara: nessa época o etnônimo começa a ser utilizado para nomear 
outros grupos indígenas de maneira a demonstrar certa tensão nessas relações.

O termo Guajajara ficou, mas os Tenetehara só falam de si mesmos como Guajajara 
em conversa com brasileiros. Na verdade, aplicam esse designativo aos índios 
Guajá, um de seus vizinhos tupi, caçadores-coletores sem agricultura, a quem 
consideram às vezes terem sido Tenetehara no passado, ou, mais freqüentemente, 
que os Tenetehara teriam sido como eles no passado (Gomes, 2002 [1977], p. 49).

“No passado”: é plausível encarar essa expressão como correlata ou atrelada à ideia de 
um tempo mítico, à ideia de uma outra temporalidade demarcada com os inícios demiúrgicos 
da criação do mundo. Não se trata aqui somente de sucessão temporal linear, mas de 
outra condição qualitativa do cosmos, na qual homens e animais podem se comunicar, 
por exemplo. Uma condição qualitativa mítica, conceituada por Lima (1996) como tempo 
bilinear múltiplo, que ainda pode voltar a ocorrer, com a devida preparação xamânica ou 
caso um caçador solitário se encontre na mata com entes aparentemente humanos, mas 
que se revelam como outra coisa.

Com chegada dos Awá-Guajá na região das bacias dos rios Pindaré e Gurupi no século 
XIX, as relações cósmicas são reformuladas entre os grupos indígenas. A mudança no uso 
dos etnônimos reflete essa alteração nas posições segundo os preceitos mito-ontológicos 
indígenas. Os Guajajara no século XX designavam com o termo Guajajara os indígenas 
que hoje conhecemos com o nome Awá-Guajá, que, fugindo do avanço e da perseguição 
dos não indígenas, vão subitamente aparecer nas florestas do Pindaré. Uma aparição que 
movimentará a especulação mitofilosófica dos grupos que viviam na região. Um ponto 
interessante é o fato de os Guajá serem designados no dicionário de Boudin (1978) como 
um grupo indígena de existência duvidosa, como podemos acompanhar na definição da 
palavra “Waza”:

Índios Guajá, cuja existência parece mítica: está relacionada na crença categórica 
do “jettatore” em relação às doenças e à morte, pelas quais os Guajá ficam sempre 
responsabilizados, sobretudo pelos Urubus[-Kaapor]. Deste modo, qualquer 
“dívida de sangue” em nome da qual o Urubu mata alguém (seja quem for), 
é dirigida contra o Guajá, e não contra a vítima objetiva (etimologia: uwayá= 
adversário, inimigo, contrário) (Boudin, 1978, p. 288)5.

5 Vemos um reforço dessa reflexão na palavra “uwaza”: “[...] oponente, adversário, inimigo, bode emissário dos Urubus, índios 
Guajá cuja existência parece mítica” (Boudin, 1978, p. 285). Ribeiro (1974, p. 19) também registra o costume: “Antigamente 
os índios Urubus tinham inimigos nos grupos de brancos e de índios Tembé e Timbira que circundavam o seu território. 
Com a pacificação só restaram os Guajá – pequena tribo arredia que vive encravada nas matas do alto Pindaré e constitui 
o último grupo inimigo que resta aos Urubus e, como tal, suporta todo o peso da instituição tribal de transferência de 
tensões emocionais. Cada epidemia que faz vítimas nas aldeias Urubus, cada desgraça que os atinge engendra estes grupos 
de desesperados que vão se vingar nos Guajá”.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

40

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

Algumas características induziram a aproximação entre os atuais Awá-Guajá, não 
canoeiros forrageadores hipercaçadores (que não necessitam da agricultura, portanto) e os 
preceitos míticos que compõem os karuwara, seres encantados. Segundo a versão tembé-
tenetehara, os karuwara não precisam de roças, posto que “[...] para seu sustento diário 
necessitam apenas de algumas pequenas frutas semelhantes à cuia [...]”, nos campos 
onde vivem a “[...] plantação não necessita de cuidados: ela se planta e se colhe sozinha 
[...]” e estão sempre festejando e cantando inebriados (Nimuendaju, 1951 [1915], p. 182). 
Os Awá-Guajá possuem uma espécie de cocar “bem discreto” que fundamenta a aproximação 
com os demiurgos míticos6. Os cocares awá-guajá são tufos pregados com resina nos cabelos, 
utilizados durante a realização do ritual de subida aos céus dos karawara, por meio de 
cantos executados durante a noite enquanto os homens despidos adentram uma tocaia, 
uma estrutura feita de folhas de palmeiras, utilizada para camuflagem em caçadas e que 
xamanicamente atua como um portal para o mundo celeste. Esses tufos ocipitais, que passam 
a impressão de brotamento de penas na cabeça, atuam como condição ritual para se acessar 
os karawara e fundamentam, portanto, o estatuto dos Awá-Guajá como “donos do cocar”.

Contudo, a aproximação dos Awá-Guajá com seres pajés-demiúrgicos na visão dos 
Tembé-Tenetehara não evoca somente atitudes de louvor ou respeito cerimonial, como se 
fossem espíritos auxiliares, pois a relação estabelecida com essa espécie de entidade do 
cosmos não recai numa atitude reverencial unívoca, expressando principalmente o temor 
dos feitiços, a atitude de evitar contato com seres perigosos e a interação agressiva do par 
relacional predador-presa. No caso dos karuwara, conforme mostra a versão tembé-tenetehara 
que aqui priorizo, há um elemento quase patogênico (“pega igual gripe”, assim Bewãri Tembé 
me explicou) quando a manifestação desses seres, de visibilidade condicionada aos pajés, 
acontece nos rituais. A pessoa atacada entra em transe, tremendo, mal se apoiando nas 
pernas, demandando ao pajé condutor do ritual a acurácia para soprar tabaco por meio de 
grandes cigarros de tawary e realizar massagens e sucções no corpo até o restabelecimento 
do enfermo.

Não podemos perder de vista que as relações diplomáticas dos xamãs são pautadas 
também pela violência, como no caso Waiãpi: “Em muitos casos, as entidades atraídas para 
uma cura não se desprendem tão facilmente nem estão dispostas a abandonar a criatura 
humana que haviam raptado; por isso, o xamã deve matá-las, ali mesmo, na tocaia” (Gallois, 
1996, p. 68). Portanto, se nos campos míticos em que festejam os karuwara aparecem 
esplendorosos, cantando e dançando trajados com plumárias luxuriantes, quando estão 
presentes nos ritos podem se tornar viralmente enfeitiçadores. Podemos adivinhar daí 
porque quando os karuwara, corporalizados nos Awá-Guajá, surgem inesperadamente no 
meio da mata, são atacados como presas que não merecem moderação ao serem caçadas 
(Ribeiro, 1996, p. 262; Garcia, 2011). Os Awá-Guajá, vistos através da figura dos karuwara 
conforme o viés dos Tembé-Tenetehara, evocam os conceitos de gregariedade forjados a 
partir das reuniões coletivas (como ocorre no rito da tocaia) e são concebidos dentro das 
dinâmicas de agressividade dos feitiços.

6 “Nimuendaju (1948) afirma que os Awá eram conhecidos por seus vizinhos Tembé e Guajajara como wazaizara, Wazaí é 
um ornamento para a cabeça feito a partir de pequenos tufos de pena, e zara, “portador”. Realmente os cocares awá-guajá 
são feitos com tufos de penas e são bem discretos, diferentemente dos Ka’apor que possuem grandes cocares” (Garcia, 
2011, p.16).



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

41

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

4 Tembé: caça e coragem porcina

O termo Tembé tem uma trajetória bibliográfica singular e faz sua aparição nos registros 
documentais na segunda metade do século XIX. O relatório apresentado à Assembleia 
da Província do Pará, de Francisco Carlos Araújo Brusque, em 1862, relata as relações 
conflituosas entre “Tembés” e regatões nessa área (Gomes, 2002 [1977], p. 242-243). Em 1872, 
o engenheiro Gustavo Dodt registrou a presença dos “Timbés” em sua viagem exploratória 
para descrição dos rios da região (Dodt, 2008 [1873], p. 98-117). João Barbosa Rodrigues 
também esteve em missão exploratória nos rios Capim e Guamá, publicando em 1875 um 
relatório que atesta a presença dos “Tembés”, registrados em momento em que realizavam 
a “festa da Tucunayra” (Rodrigues, 1875, p. 39- 47).

A referência geográfica ao rio Pindaré em nota de pé de página presente em “O mito 
dos gêmeos e o Karuwara”, narrativa tembé publicada por Nimuendaju em 1915, concretiza a 
inferência de conexão histórica entre os “pinarienses”, “os habitantes do rio Pindaré” em 1614,
e os Tembé do começo do século XX. Na nota da versão original, é citado o deslocamento 
até os rios Guamá, Capim e Acará Pequeno a convite do guarda Manoel Antônio na segunda 
metade do século XIX. Realiza-se, assim, pela primeira vez a aproximação entre o rio Pindaré 
e o etnônimo Tembé.

Portanto, por volta da terceira década do século XIX (próximo ao momento da chegada 
dos Awá-Guajá), há uma cisão entre os indígenas que dá origem aos Tembé-Tenetehara, 
quando parte das famílias rumam para o oeste, ocupando as margens dos rios Gurupi, Capim 
e Guamá. Esse deslocamento de famílias indígenas acontece num contexto favorável para 
a expansão territorial do grupo, em que fatores de diversas ordens confluem para traçar 
um quadro de relativa autonomia frente à sociedade envolvente.

Logo nos primeiros 150 anos de contato, os indígenas são impelidos a trabalhar de modo 
escravista ou em regime de servidão na construção das infraestruturas coloniais de base 
(edificação de fortes e casas utilizando a disponibilidade de madeira oferecida pela floresta) 
e no sustento alimentar do empreendimento colonial e das missões jesuíticas. A partir da 
década de 1760, entretanto, a situação se reconfigura. Com a promulgação do Diretório dos 
Índios ou Diretório das Missões dentro da política pombalina, os jesuítas foram expulsos do 
Maranhão, permitindo que um grande contingente indígena, que vivia de maneira servil 
nas missões, pudesse experimentar um relaxamento das pressões missionárias.

Aliado a esse fato está a mudança nas frentes econômicas no século XVIII, em que 
o interior do Maranhão deixa de ser atrativo para a extração de resinas florestais e toma 
frente a monocultura de algodão e de arroz para a exportação no litoral do estado. Com 
isso, há um incremento do tráfico negreiro (1761 é o ano de chegada dos primeiros escravos 
africanos ao Maranhão), que vai ocupando o espaço da escravização indígena em proporção 
cada vez mais crescente. As turbulências políticas enfrentadas pelos órgãos coloniais no 
lado paraense, com a Rebelião da Cabanagem (1836-1841), e, no lado maranhense, com a 
Rebelião da Balaiada (1838-1840), além das perseguições constantes que dizimaram povos 
Timbira contrários à missionarização e que, por essa razão, concentraram a atenção das tropas 
no Pindaré, também contribuíram para que uma parcela dos indígenas desfrutasse de uma 
grande autonomia que durou aproximadamente 80 anos. Afastados das frentes etnocidas 
coloniais, os indígenas conseguiram se recuperar das baixas demográficas decorrentes de 
conflitos bélicos, visando o aprisionamento e os trabalhos forçados (que, por conta das 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

42

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

dinâmicas populacionais concentracionárias, surtiam doenças), triplicando seu contingente 
demográfico nesse período.

Dentro desse contexto, é que ocorre a migração de famílias indígenas do Maranhão 
para as margens do rio Gurupi, do rio Capim e do rio Guamá, no Pará. Assim, surgem os 
primeiros registros do etnônimo Tembé. Uma das interpretações sobre essa migração coloca a 
área florestal desses rios como um território de transumância e de refúgio para os coletivos 
indígenas em relação às frentes coloniais (Valadão, 1985, p. 182; Bettendorf, 1910 [1698] 
apud Wagley; Galvão, 1961 [1949], p. 26). Também não podemos desprezar os efeitos do 
padrão de fissão e de dispersão presente nas transformações possíveis da estrutura social 
dos tupis, e, sobretudo, não devemos menosprezar a abertura do socius tupi para as potências 
exteriores, num movimento englobador e transformador ininterrupto de interiorização-
familiarização.

O termo Tembé, uma das posições cambiantes que estamos acompanhando, tem sua 
origem num exônimo oriundo de uma fratura intracoletiva. O relatório de Virgínia Valadão 
(1981, p. 29) é enfático ao afirmar que “[...] o nome Tembé foi dado pelos regionais, não 
tendo nenhum significado na língua indígena”. O linguista Sérgio Meira também corrobora 
essa visão:

Até hoje, os Tembé, bem como seus parentes Guajajara do Maranhão, chamam 
a si mesmos Tenetehara, termo também usado para grupos indígenas em geral. 
O termo ’Tembé’ ou ’Timbé’, que Max Boudin (1978: 255) interpreta como 
derivado de tĩ-(m)be(b) ’nariz chato’, foi provavelmente dado a este grupo por 
habitantes locais ou regatões. O termo não parece ser Tembé (onde ’nariz chato’ 
seria xi-pew, com i não nasal e um w final), sendo provavelmente oriundo de 
variedades locais da língua geral (nheengatu), ou talvez de outro idioma tupi-
guarani vizinho (IDEFLOR-Bio, 2017, p. 47).

Na dicionarização realizada na década de 1960 por Boudin (1978, p. 255), “Témbê” 
é vertido para o português como “[...] variação patronímica dos índios ténêtehar”. Para o 
linguista (que designa os “tupi do alto rio Gurupi” com a hifenização “Tembé-Tenetehara”), 
a melhor tradução para o etnônimo é “nariz chato”, constando como fonte etimológica as 
partículas “ti=nariz; m(b)êw=achatado”, lastreando-se no registro do “timbeb” feito por 
Batista Caetano e publicado em 18797.

A designação Tembé traduzida como “nariz chato” é uma referência pejorativa ao nariz 
dos porcos e das antas, como podemos inferir das proibições alimentares pós-parto (Wagley; 
Galvão, 1961 [1949], p. 72) em que diversas caças devem ser evitadas pelos pais por conta 
das consequências transformacionais que podem recair sobre as crianças. Em grande 
parte, os efeitos do desrespeito às restrições alimentares produzem semelhanças entre o 
tipo de carne ingerida e as modificações anatômicas resultantes na criança. Caso os pais 
se alimentem de arara vermelha, nasce um bico que substitui o nariz da criança. O tucano 
faz nascer um nariz grande e a jibóia faz nascer o bebê com a cabeça chata.

7 A hipótese de Gomes (2002 [1977], p. 49) de que o nome Tembé seria uma designação que faria referência a um artefato 
labial, o tembetá, carece de referências etnográficas marcantes. Essa hipótese também levanta algumas dúvidas: por qual 
motivo somente uma parcela da população indígena apresentava ornamento labial? A tradução da palavra lábio em língua 
tembé-tenetehara é teme e não tembé, tradução tupi mais corrente (Boudin, 1978, p. 255). O dicionário Tembé elaborado por 
Rice (1934, p. 147) também registra “teme: beiço, lábio”. Portanto, não ocorreu algo parecido ao que houve com os Krenak do 
rio Doce, conhecidos pelos não indígenas como Botocudos, devido ao uso extensivo do botoque, ornamento labial semelhante 
a um tembetá. Em meu trabalho de campo, tampouco consegui obter memórias sobre algum período em que esse tipo de 
ornamento fosse disseminado. A referência mais próxima disso na região são os labretes plumários dos Kaapor, sempre 
lembrados quando eu encaminhava a conversa para esse quesito.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

43

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

Dentro da cosmologia ameríndia, o porco (e em menor medida a anta) exerce um papel 
de destaque (Fausto, 2002, p. 24-26) que nada tem a ver com características poluidoras ou 
impurezas (Douglas, 1966). Os porcos fornecem um modelo da condição humana genérica, 
já que não possuem uma capacidade predatória elevada, tal como o jaguar, e se defendem 
bravamente, vivendo em grupo (o que conota capacidade de produzir parentesco) por 
meio de deslocamento conjunto por varas (demonstrando organização social pra além da 
devoração), comendo mandioca e seguindo um chefe. A anta, por vezes, pode ocupar o 
mesmo lugar cosmológico, mas com menos ênfase devido à ausência de hábitos gregários.

Possuindo uma condição ambivalente a meio caminho entre a presa e o predador, os 
porcos exigem uma caçada diferenciada cinegeticamente em vários coletivos (zarabatana 
para outras caças e arco e flecha exclusivamente para os queixadas; ou ainda arco e flecha 
para os suínos em contraposição ao uso reservado da lança para jaguares), pois, por serem 
metáfora da condição humana, a caça aos porcos é aproximada da guerra. Demasiadamente 
presas e humanos, os porcos exigem um esforço de dessubjetivação pela via xamânica ou 
por meio da comensalidade ritualizada, como é o caso dos Tembé-Tenetehara na Festa do 
Moqueado, principal momento ritual desse coletivo, visto que a farofa de “porcão” é, ao 
lado da paçoca de inhambú e mutum, o principal alimento desse rito de iniciação à fase 
adulta. O imperativo moral de partilhar amplamente a carne dos porcos evidencia uma 
contraposição ao egoísmo alimentar solitário e mesquinho. Caso não seja respeitada essa 
ritualização comensal, diversos perigos podem ocorrer, conduzindo a estados mórbidos.

Portanto, o que faz o coletivo indígena se apresentar sob o nome Tembé (para dentro e 
para fora da aldeia) sem expressar constrangimentos ou desconfortos marcantes deve-se a 
uma apropriação dos múltiplos lugares que o uso dessa palavra, como forma de etnônimo, 
quer demonstrar. Se a comparação com os porcos pode ser pejorativa caso provenha de um 
rival, frisando exclusivamente seu caráter de presa modelar, ou evocar as estratégias gregárias 
de fuga quando no alerta de algum enfrentamento (decodificando assim um comportamento 
de covardia), por outro lado, a coragem dos porcos chama a atenção. Não é incomum uma 
vara atravessar uma aldeia de surpresa, não detendo a marcha nem desviando o caminho, 
enfrentando, dentro das possibilidades, quem se apresente para aproveitar a oportunidade 
de caça fácil. Há uma provocação aos inimigos ao assumir-se na palavra de xingamento que 
eles imputam, como um chamado de guerra previamente aceito. Os usos da comparação 
porcina também apresentam rendimento nas dinâmicas interaldeãs, quando a retirada de 
alguma família para outro local (geralmente em busca de melhores condições de acesso para 
o meio urbano ou de disponibilidade de energia elétrica) aciona a acusação magoada, por 
parte daqueles que permanecem na aldeia deixada pra trás, como se os migrantes estivessem 
agindo “feito porcos”. Nesse caso, a migração de famílias no século XIX pode ter gerado 
acusação semelhante8. A força da divisão entre os grupos indígenas gerou inclusive uma 
cisão na classificação linguística subdividindo em dois dialetos (o dialeto tembé e o dialeto 
guajajara) a língua tupi que era de uso comum dos dois grupos.

8 “Podem, também, [os porcos] ser mobilizados como emblemas políticos, inclusive na arena do multiculturalismo: o caráter 
gregário, unido, das queixadas, e a sua firmeza ’tribal’ eram invocados com orgulho pelos líderes Yawanawa (’povo queixada’) 
no auge do seu renascimento cultural” (Sáez, 2013, p. 10). Para um exemplo melanésio, ver Strathern (2014, p. 59): “Um 
grupo de membros recalcitrantes do clã que se mudou de sua área de residência e foi ’perdido’ para o clã foi equiparado a 
’porcos selvagens’”.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

44

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

5 Tenetehara: gente firme/gente que permanece

No começo do século XX, o termo Tenetehara vai assumindo um maior destaque. 
Wagley e Galvão (1961 [1949]), que realizaram trabalho de campo no Maranhão entre os 
grupos tupi do rio Pindaré, vão consolidando o uso do Tenetehara como sendo a maneira 
mais respeitosa de designar esses ameríndios, utilizando o termo no título do trabalho que 
escreveram e deixando em segundo plano a palavra Guajajara:

Ambos, Guajajara e Tembé, partilham da mesma língua e tradição cultural e 
se consideram um só povo, denominando-se a si mesmos de Tenetehara. [...] 
Decidimos por isso usar sua auto-denominação tribal, indicando porém, nas 
citações, o nome usado pelo autor (Wagley; Galvão, 1961 [1949], p. 22).

O que motiva a indagação pela próxima transição: por que o etnônimo mais registrado 
antes do século XX (a saber, Guajajara) foi preterido por Tenetehara no começo do século XX?

O termo Guajajara, denominação comumente utilizada nos relatos produzidos pelos 
missionários e viajantes, vai sendo paulatinamente preterido, conforme dizem os nativos, 
pela palavra Tenetehara. Como vimos, nas etnografias produzidas no século XX, o etnônimo 
Guajajara é imputado como algo depreciativo, pejorativo, ligado a grupos indígenas inimigos. 
Há um processo de duplicidade de nomes que ocorre de maneira mais nítida entre os Guajajara, 
gerando registros etnográficos durante todo século XX (Wagley; Galvão, 1961 [1949]; 
Gomes, 2002 [1977]; Ribeiro, 2009): é o desconforto desses indígenas em se identificarem 
como Guajajara. Foi esse termo, Guajajara, que os tornou conhecidos para os não indígenas 
durante mais de 300 anos nos relatos de missionários e viajantes. Eles preferem hoje em 
dia, quando conversam entre si, utilizar o termo Tenetehara, registrado no começo do século 
XX. Ostentam o termo Guajajara com mais intensidade nos contatos com a sociedade não 
indígena devido à consolidação gerada pelo extenso uso histórico bibliográfico. A liderança 
feminina Sônia Guajajara, expoente da militância dos povos indígenas da região e atual 
Ministra dos Povos Indígenas, é exemplar dessa estratégia. Os atuais Guajajara só utilizam 
esse termo com os não indígenas, preferindo o etnônimo Tenetehara nas conversas entre 
parentes. No mesmo verbete já citado de Metraux (1928, p. 20-21), é registrada a primeira 
aparição do termo Tenetehara, ainda escrito de forma aproximada (Tan(e)tehára). Segundo 
Gomes (2002 [1977], p. 50) deve-se a Nimuendaju o registro desse etnônimo: “Só em 1914, 
quando o antropólogo Curt Nimuendaju esteve no rio Gurupi e visitou os Tembé, é que se 
registra o termo tenetehara como autodesignação”. Essa trajetória de deslocamento vai se 
consolidando nos estudos sobre os Tenetehara maranhenses em dois trabalhos de Wagley 
e Galvão (1948, p. 138; 1961 [1949], p. 24) e em Gomes (2002 [1977], p. 114-121).

O uso do termo Tenetehara desencadeia diversos efeitos dentro das referências mito-
ontológicas dos grupos indígenas em questão. Os dados recolhidos sobre a demografia 
Tenetehara na virada do século XIX para o século XX demonstram uma queda abrupta 
e avassaladora no contingente populacional. As estimativas vão decrescendo num ritmo 
vertiginoso: se, em 1872, havia cerca de 6 mil pessoas, esse número decai para 2,5 mil em 
1890, continuando a decrescer em 1920 quando atinge 850 indígenas, chegando a menos 
de 300 habitantes em 1943. O morticínio somente é estancado em 1950, com apenas 
70 sobreviventes (Gomes, 2002 [1977], p. 241-243). Esse período de extremo declínio 
populacional ainda marca a memória de vários Tembé-Tenetehara, que relembram o período 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

45

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

como a “época em que a gente quase desapareceu”. Conforme apontam relatos de pessoas que 
viveram suas infâncias após esse período, o sarampo, a varíola, a coqueluche e a gripe 
espanhola (essa última hipótese epidemiológica levantada em documentário sobre os Tembé-
Tenetehara exibido na TV Cultura durante a década de 1990 no programa Repórter Eco) 
tiveram sua letalidade catalisadas pelo uso compartilhado do sabão, conforme ensinado 
pelos regatões aos indígenas. A exploração de ouro de aluvião nas cabeceiras do rio Gurupi, 
no final do século XIX e início do século XX por uma companhia de mineração gerenciada 
pelo dinamarquês Guilherme Linde também prejudicou as condições sanitárias dos cursos 
d’água, iniciando uma série de pequenas invasões garimpeiras que atravessaram o século XX 
e marcaram o imaginário indígena por meio das narrativas envolvendo a pedra Mão d’Onça 
(Ribeiro, 1996, p. 77 e 92-93). Os atritos interétnicos (com os Kaapor, sobretudo) é outro 
fator que contribuiu para essa expressiva baixa demográfica. A construção de estradas na 
região também foi feita com muitos Tenetehara servindo como guias e mateiros, esvaziando 
o contingente populacional masculino devido a esse recrutamento pelo Estado nacional.

A tradução do termo Tenetehara, segundo o dicionário do linguista Boudin (1978, 
p. 260), deriva de “[...] ténêté= gente, os que estão ficando ou permanecendo; pode 
significar também historicamente os que estão fixados, sedentarizados”. Boudin relaciona 
essa palavra com o registro de Batista Caetano em 1879, em trabalho com os Guarani, para 
o termo “tené=ficar fixo ou firme” e registra como antônimo a palavra “o-ho-eté-ma’ê=nômade”. 
A partícula de negação im, quando aplicada a essa palavra, é usada para designar os mortos 
(“ténêté’im-hara”). Portanto, para completar o quadro das posições cósmicas, a situação de 
epidemias fatais que ocorreram na virada do século XX deve ser considerada. A letalidade 
brutal desse período impactou no reposicionamento frente aos outros entes do cosmos, 
principalmente os mortos, como podemos constatar por via dos etnônimos. Dentro da 
mito-ontologia tembé-tenetehara, os mortos, após o falecimento, vão habitar uma aldeia 
aquática no fundo do rio. Há pajés tembé-tenetehara que dominam a arte de submergir 
água adentro cantando e vibrando o maracá até desaparecer nas águas fluviais por horas 
em visita à aldeia dos mortos e retornar ao final da noite, retomando a cantaria incessante 
que outros mantiveram durante sua ausência, a fim de guiá-lo de volta às margens. Eles 
explicam que as águas se abrem para eles, onde “pisam fica enxuto”.

A tradução do termo Tenetehara sugerida por Boudin evoca algo como gente firme/gente 
que permanece, expressando a situação que esse coletivo ameríndio enfrentava no começo 
do século XX: enormes perdas demográficas devido a doenças e a ataques inimigos (os 
mortos são os que não permanecem, aqueles que se foram para a aldeia dos mortos no fundo 
dos rios), e experimentando a fixidez nas moradias em moldes semelhantes às missões 
eclesiásticas, quando recém-aldeados pelo SPI.

6 “Gente verdadeira” e a Falsidade dos não Indígenas

Ainda que o vocábulo Tembé seja a palavra de autodefinição mais usual para o grupo 
do tronco tupi Tenetehara no Pará, junto aos quais trabalhei em pesquisa de doutorado, é 
preciso relatar o desconforto residual que os mais velhos demonstraram quando indagados 
sobre a origem do termo Tembé durante meu trabalho de campo: “Isso foi nome que branco 
[não indígena] colocou”. Essa especulação sobre a origem histórica e etimológica da palavra, 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

46

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

também compõe uma espécie de crítica que aponta para as tensões geradas pelos agentes 
com o manejo bibliográfico mais usual desse etnônimo: os não indígenas que realizaram 
o registro escrito dessa palavra. Contraditoriamente, para a maioria das outras faixas 
geracionais, o termo Tembé era evocado em diversas ocasiões como motivo de autoafirmação, 
sem insinuações de sentidos pejorativos, o que demonstra o tensionamento entre variadas 
concepções de distintos grupos etários sobre o que pode ser considerado respeitoso em 
termos de etnonímia. A designação Tenetehara, que os classifica como culturalmente próximos 
aos Guajajara, grupo Tenetehara do Maranhão, era raramente mobilizada durante o meu 
trabalho de campo, só aparecendo quando sugestionada por perguntas focadas na própria 
palavra Tenetehara, sempre traduzida pelos indígenas como “gente verdadeira”. Vale relembrar 
que a pretensa intenção etnocêntrica que essa tradução parece indicar (gente verdadeira) 
não se sustenta, já que estamos falando de um etnocentramento inconstante em que estão 
implicados não humanos que compartilham da mesma capacidade de agência da humanidade, 
que compartilham da condição humana, da humanitude extra-humana.

O significado dicionarizado por Boudin para o termo Tenetehara (“gente firme/que 
permanece”) é muito mais rico e intrigante do que simplesmente “gente verdadeira”, como 
costumeiramente replicado em diversos trabalhos antropológicos9. Os próprios indígenas 
que foram escolarizados e informados por textos e pesquisas que referendam essa opção 
tradutória, mobilizam essa concepção. Contudo, os nativos o fazem de modo peculiar, mais 
condizente com suas premissas culturais.

Não que esses termos do tipo “gente verdadeira” sejam alheios à língua ou à 
experiência dos povos em questão, nem que a tradução seja errada. O que é em 
origem fantasioso (isto é, fantasioso até que os nativos põem em prática) é que 
termos desse tipo possam ser tidos como autodesignações (Sáez, 2013, p. 8).

Alguns usos do termo Tenetehara feitos por lideranças em performances políticas envolvendo 
negociações interétnicas deixam entrever uma interessante apropriação da expressão “gente 
verdadeira”, como se o adjetivo “verdadeira” fizesse referência a características morais de 
honestidade, sendo comum, na exaltação do discurso, as lideranças baterem com o punho 
fechado no peito quando pronunciavam a expressão. A tradução para o português “gente 
verdadeira” funciona, dentro desse uso singular, como se pudesse ser vertido como sinônimo 
de pessoas que falam a verdade, realizando, assim, uma comparação com os não indígenas, 
caracterizados como ardilosos, farsantes, ladrões, falsos e mentirosos.

Em diversas negociações envolvendo a assinatura de contratos, os Tembé-Tenetehara 
tiveram que lidar com a má-fé dos não indígenas, com vários casos graves nos tempos da 
ditadura militar, conforme as denúncias feitas pela antropóloga Virgínia Valadão (1985). 
Não se trata de uma singularidade do contexto regional aqui abordado: na história dos 
povos ameríndios abundam antecedentes de tratados e de acordos desrespeitados pelos 
não indígenas. Além da suspeição frente a acordos assinados e não cumpridos pelos não 
indígenas, há ainda que se lidar com manobras lesivas na pesagem de extrativismos florestais 
pelos comerciantes gananciosos da região ou com tarifas de preços mais elevadas quando 
um indígena se interessa por mercadorias dos ambulantes nas ruas das cidades próximas. 

9 Não consegui encontrar qualquer registro que aponte para a tradução “gente verdadeira”, que foi obtida pelo linguista 
missionário Carl Harrison. “A palavra ’tenetehara’, usada como autodesignação do povo Tenetehara, é composta pelo verbo/
ten/(’ser’) mais o qualificativo/ete/(’intenso’, ’verdadeiro’) e o substantivizador/har(a)/(’aquele, o’). Quer dizer, enfim, ’o 
ser íntegro, gente verdadeira’” (Gomes, 2002 [1977], p. 47).



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

47

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

O preço de um simples relógio podia dobrar caso fosse um Tembé-Tenetehara a perguntar 
quanto custa. Essas desconfianças também estão presentes nos dilemas contemporâneos 
pós-demarcatórios nas negociações que atualmente envolvem o mercado de crédito de 
carbono (Lobo, 2016).

7 Y’rywara: povo da água

Em pesquisa recente, um novo etnônimo foi mobilizado, gerando um interessante 
registro dos rumos que a imaginação conceitual indígena está tomando. A partir dos novos 
nomes que vão surgindo, podemos perscrutar o que está em transformação nas permutações 
cósmicas envolvendo as políticas fundiárias pós-demarcação da contemporaneidade, como 
registrado no último levantamento cultural do IPHAN.

Segundo Sérgio Muxi, da Aldeia Tekohaw, eles também se autodenominam de 
Y’riwara, porque suas aldeias estão nas margens dos rios. Em seus processos 
migratórios, sempre seguiram os contornos dos leitos dos rios. “Y” significa água 
e Y’riwara significa povo da água (Neves; Cardoso, 2015, p. 37).

As relações panindígenas na visão tenetehara postulam uma disposição hierárquica 
no que diz respeito aos Kaapor, aos Timbira ou aos Awá-Guajá. Há aqui em atuação um 
princípio de diferenciação entre coletivos tupi canoeiros (que habitam a calha dos grandes 
rios) e coletivos tupi não canoeiros (que habitam aproximados de igarapés) ou coletivos 
não tupi (como os vários subgrupos Timbira). Como outros povos que habitam a orla de 
grandes rios, os Tembé-Tenetehara foram os primeiros a receber o impacto do contato com os 
não indígenas. A forma de viver nas cabeceiras dos igarapés, longe dos grandes rios, marca 
uma intradiferenciação muito mobilizada para explicar a exodistinção índios/não índios, 
sendo que os indígenas dos grandes rios são considerados próximos aos “brancos”. Kaapor
significa “moradores da mata”, derivando de Ka’a-pypor, “pegadas na mata” ou “pegadas da 
mata”, origem da palavra portuguesa capoeira. A expressão “moradores da mata” também é 
uma tradução possível para o termo que os Kaapor utilizam para denominar os Awá-Guajá: 
Ka’apehar.

O termo Y’riwara como nova transição cósmica revela os desafios que aguardam os 
Tenetehara no futuro próximo como ocupantes da posição de primeiros contatados e de 
intermediários com outros coletivos indígenas. No século XX, os Tenetehara são o primeiro 
grupo do Pindaré a estabelecer e a manter uma relação duradoura e constante com o SPI, 
demandando a instauração de postos indígenas nas aldeias mais consolidadas (Costa; 
Pontes, 2020). Posteriormente, serão cooptados para tarefas envolvendo as “pacificações 
de índios bravios” promovidas pelo Estado nacional. As frentes do governo brasileiro para 
contactar (“pacificar”) os Kaapor, os Araweté, os Asuriní, os Parakanã (e, mais recentemente, 
os Awá-Guajá), subsumindo esses grupos indígenas à relação constante com o Estado, 
empregaram muita mão de obra tenetehara, esvaziando aldeias que já sofriam com epidemias 
de sarampo. Grande parte das vezes, as intervenções teneteharas foram cruciais para o 
convencimento sobre a importância da aplicação de vacinas. Invariavelmente, as histórias 
que ouvi de antigos participantes dessas frentes envolveram performances sobre as caretas 
de dor quando da picada da agulha contendo medicamentos na seringa. Caso não fossem 
os pajés tembé-tenetehara (pois foi grande o número de pajés que se dispuseram a lidar 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

48

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

com essas alteridades) talvez o morticínio perpetrado pelos não indígenas (seja por meio 
do SPI ou da ditadura) contra os povos indígenas teria sido mais devastador nessa região.

Persiste entre os Tenetehara uma postura de intermediário e de tradutor entre povos 
indígenas e sociedade não indígena, algo semelhante ao contexto do início do século XX. 
Pôde-se constatar isso, por exemplo, durante os grandes incêndios que acometeram a região 
em 2015 e 2016: foram os Tenetehara que combateram o fogo junto com os brigadistas, para 
impedir que grupos Awá-Guajá em isolamento voluntário fossem incinerados.

A divisão entre povos indígenas canoeiros/não-canoeiros se reflete na própria ocupação 
territorial imposta pelo Estado-Nação brasileiro, que prioriza extensões quadriculares 
de terreno ao invés de se guiar pela ocupação aquática dos cursos d’água. Na década 
de 1940 tem início a instauração da futura Terra Indígena do Alto Rio Guamá (TIARG). 
Os objetivos da criação de uma “reserva indígena” visavam concentrar a presença nativa 
em território delimitado, permitindo um controle maior da navegação dos rios e a liberação 
das terras do entorno para migrantes do sertão maranhense e cearense iniciarem projetos 
de assentamento, fugidos das grandes secas do final do século XIX, pelo menos desde 1877. 
Tem início uma política econômica não mais pautada pela extração florestal, mas interessada 
sobretudo na fixação agropastoril de pequenos posseiros que, posteriormente, pressionados 
por grandes agentes econômicos com respaldo das forças políticas locais, irão vender esses 
territórios para a formação de latifúndios. Para tanto a área é “reservada” em 1945 sob a 
responsabilidade do SPI na figura de José Maria da Gama Malcher, chefe da 2ª Inspetoria 
Regional, e foi oficializada mediante o Decreto n. 307-21/3/45, assinado pelo Interventor 
Federal do Pará, Joaquim de Magalhães Cardoso Barata. É a partir desse marco histórico 
que será oficializada a demarcação da TIARG nos moldes atualmente vigentes, ainda que 
diversos entraves jurídicos tenham estendido o processo para além do século XX.

A Terra Indígena Alto Rio Guamá (TIARG), nas relações interétnicas em disputa é 
considerada como pertencente aos Tembé-Tenetehara, apesar do expressivo número de 
habitantes Kaapor e Timbira. Todas as aldeias da TIARG (aproximadamente 20) se localizam 
nas margens dos grandes rios que limitam as fronteiras demarcatórias do quadrante territorial 
(Guamá e Gurupi). A Terra Indígena Alto Turiaçu, contígua à TIARG, é imputada aos Kaapor 
(inversamente também é expressiva a presença Tenetehara, tanto Guajajara como Tembé), 
com a maioria das aldeias localizadas em regiões mais internas próximas dos igarapés, 
possuindo uma única aldeia nas margens do Gurupi. Essas cisões impõem entraves para os 
objetivos ambientais de preservação florestal da área, em que diversos agentes (indígenas 
ou não) estão empenhados em uma iniciativa de criação de um Mosaico de Unidades de 
Conservação e Terras Indígenas na Região do Gurupi. Nesse sentido, servindo muitas vezes 
a contragosto como mediação na conversa interinimigos, os Tembé-Tenetehara sustentam 
relações conflituosas e ambivalentes com diversos grupos indígenas do entorno, como pode 
ser vislumbrado nos significados que o termo Tenetehara assume: para os Kaapor, Tenetehar
significa “animal fantástico” ou “parente” (Huxley, 1963 [1957], p. 321).

Exímios canoeiros, e atualmente contando com grande número de pilotos nas voadeiras 
dos serviços de saúde e educação, os Y’riwara (“povo das águas”) ocupam esse local aquático 
de fronteira: a calha dos grandes rios perfaz grande parte do perímetro demarcatório da 
TIARG. Fronteiriços, portanto, não somente geograficamente (por se situarem nas bordas 
do território que os rios desenham) ou sociologicamente (como mediadores no contato com 
não indígenas), mas fronteiriços também nos novos desafios ambientais. Não se trata de 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

49

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

uma situação singular, como questiona Aílton Krenak (2017) após a contaminação do Rio 
Doce com rejeitos de uma barragem de mineração rompida:

Vamos imaginar que, por um raio que os parta, alguém chegava e dizia “está 
tudo demarcado”, aí levantamos e o que acontece? Não vai ter garimpo, invasão, 
contaminação, mercúrio, madeireiro? Como é que aquelas sociedades vão disputar 
com essas coisas aqui de fora mesmo que você brinque a dizer que está tudo 
demarcado? (Krenak, 2017).

São recorrentes os relatos de criatórios de peixes, feitos por não indígenas nas margens 
dos rios, que tiveram seu dique rompido, chegando a provocar a inundação nas partes mais 
baixas de algumas aldeias. Tornou-se comum o rompimento de tanques de piscicultura 
nas propriedades rurais do Gurupi, que acabam liberando espécies exógenas na fauna 
aquática. Os resultados já se fazem sentir: o surubim, iguaria principal na hierarquia dos 
pescados, está escasso provavelmente devido às interações com os novos seres transplantados. 
A hipótese mais forte é a de que as ovas do surubim são consumidas por alguns desses 
peixes estrangeiros (IDEFLOR-Bio, 2017, p. 216). Somado a isso, ocorre a contaminação dos 
rios por agrotóxicos utilizados na sojicultura, a diminuição crítica do volume das águas em 
épocas de estiagem devido ao assoreamento ocasionado pelo desmatamento das margens, 
eventos extremos de inundação generalizada como ocorreu no Gurupi em 2009 e 2023, além 
da sombria perspectiva futura de plantio extensivo da palmeira dendê para biocombustível, 
uma monocultura altamente dependente de recursos hídricos.

8 Conclusão

A cosmopolítica indígena implicada em seus complexos deslocamentos por diversas 
posições cosmológicas cambiantes, por meio de (pro)nomes perpetuamente em transição é 
de importância fundamental nos rumos dos dilemas pós-demarcatórios dos povos indígenas 
da Amazônia oriental. Acompanhar a trama de tecitura desses posicionamentos cósmicos 
múltiplos auxilia a destrinchar a consagração solene que a antropologia pode deflagrar 
sobre a malignidade colonial:

Os etnógrafos somaram-se acriticamente a esse hábito [colonial de nomear com 
insultos], confirmado também pelas suas fraquezas de método: uso corriqueiro 
de traduções improvisadas, atenção escassa à transcrição detalhada dos nomes 
ou ao seu contexto. A proliferação multiplicava, serializava e fazia mais insidiosa 
essa etnomaledicência: assim, Sharanahua (povo bom) podia tornar-se Saranahua 
(povo de um determinado tipo de abelha, ou, em definitiva, “abelhudo”). Mais 
do que ruído, a proliferação de nomes era, assim, o rumor da malignidade local, 
que os cientistas consagravam com toda sua solenidade (Sáez, 2013, p. 8).

O nome de batismo de onde partimos, o termo registrado no século 1600 por João 
Felippe Bettendorf (Metraux,1928), demonstrou o orgulho desse coletivo em ocupar o lugar de 
prestigioso anfitrião ritual (Guajajara= “donos do cocar”), assemelhados a hiperentes festeiros 
dos quais herdaram artefatos rituais. Esse nome vai sendo abandonado durante o século 
XIX, ao ser aplicado aos Awá-Guajá, que subitamente aparecem nas matas da região ao 
fugirem do etnocídio perpetrado pelos não indígenas. A fratura intracoletivo que impulsionou 
a migração para os rios Gurupi, Guamá e Capim, também ocorrida em meados do século 
XIX, fruto de cisões e de condições favoráveis à exploração de rios mais a oeste, geraram a 



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

50

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

ambivalente posição Tembé e suas polissêmicas aproximações com a figura dos porcos. Após 
enfrentarem o contato com o SPI, os inimigos indígenas e as epidemias devastadoras que 
quase os dizimaram na virada do século XX, surge a denominação que os obrigou a afirmarem 
sua sobrevivência, sua firmeza em persistirem (Tenetehara= “os firmes/os que permanecem”): 
a gregariedade mínima que os vivos compartilham passado o genocídio quase total. Após 
transitarem pelo cosmos por diversos devires, os Y’riwara agora se encontram preocupados 
com os rios de sua terra e os limites (sociológicos, geográficos e ambientais) que esses rios 
deflagram. Rios que, antes de exercerem qualquer função demarcatória, são uma fronteira 
xamânica, com suas miríades de aldeias subaquáticas (dos mortos, dos humanos-peixes, 
etc.), aguardando no fundo do leito para serem reconhecidas e respeitadas.

Os agentes coloniais nomearam os povos com os insultos que uns dedicavam aos 
outros, fazendo com que a colonização avançasse “[...] pelas frestas que lhe forneciam 
as hostilidades entre os colonizandos” (Sáez, 2013, p. 8). Muitos desses insultos ainda 
permanecem em efeito de inércia na arena do multiculturalismo por motivos pragmáticos: 
por exemplo, o uso do termo Tembé causa um efeito de singularização política e linguística 
frente à abrangência do termo Tenetehara que também abarca os Guajajara. Contudo, ao 
analisar essas hostilidades do passado, podemos verificar transformações cosmopolíticas 
sob as pressões territoriais no presente, com alianças sendo criadas entre grupos que 
compartilharam episódios cruentos de trocas de violências e que hoje lutam estrategicamente 
numa mesma frente contra a colonização.

Agradecimentos

O autor deste artigo agradece à Amanda Brandão Ribeiro pelos comentários e também 
aos dois pareceristas anônimos da revista que contribuíram com o artigo.

Referências

ABBEVILLE, Claude d’. História da missão dos padres capuchinhos na Ilha do Maranhão 
e suas circunvizinhanças. Maranhão: Typ. Dos Frias, 1874 [1614].

BOUDIN, Max. Dicionário de Tupi moderno (dialeto Tembé-Tenetehara do alto Rio 
Gurupi). São Paulo: Conselho Estadual de Artes e Ciências Humanas, 1978. 2v.

COSTA, A. V. S.; PONTES, V. S. “Corpos em contato”: subalternização, resistências e o Serviço de 
Proteção aos Índios na 2° Inspetoria Regional (I.R 2). Cadernos de Campo, São Paulo, v. 29, 
n. 1, p. 215-239, 2020.

DODT, G. Descrição dos rios Parnaíba e Gurupi. Imperatriz, MA: Ética, 2008 [1873].

DOUGLAS, Mary. Pureza e perigo. Lisboa: Edições 70, 1966.

EVREUX, Yves d’. Continuação da história das coisas mais memoráveis acontecidas 
no Maranhão nos anos 1613 e 1614. Brasília, DF: Senado Federal, Conselho Editorial, 2007 
[1615].

FAUSTO, C. Banquete de gente: comensalidade e canibalismo na Amazônia. Mana, Rio de 
Janeiro, v. 8, n. 2, 2002.

FAUSTO, C. Donos demais: maestria e domínio na Amazônia. Mana, Rio de Janeiro, v. 14, n. 2, 
2008.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

51

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

GALLOIS, D. T. O xamanismo Waiãpi: nos caminhos invisíveis, a relação i-paie. In: LANGDON, E. 
J. M. Xamanismo no Brasil: novas perspectivas. Florianópolis: EdUFSC, 1996. p. 39-74.

GARCIA, Uirá F. Karawara: a caça e o mundo dos Awá-Guajá. 2011. 447p. Tese (Doutorado) – 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011.

GOMES, Mércio Pereira. O índio na história: o povo Tenetehara em busca de liberdade. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2002 [1977].

GUERREIRO, Antonio. Quarup: transformações do ritual e da política no Alto Xingu. Mana, Rio 
de Janeiro, v. 21, n. 2, 2015.

HUXLEY, Francis. Selvagens amáveis – um antropólogo entre os índios Urubus do Brasil. 
São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1963 [1957].

IDEFLOR-Bio – INSTITUTO DE DESENVOLVIMENTO FLORESTAL E DA BIODIVERSIDADE. 
Gestão Ambiental e Territorial da Terra Indígena Alto Rio Guamá: diagnóstico 
etnoambiental e etnozoneamento. Belém: IDEFLOR-Bio, 2017.

KRENAK, Ailton. A humanidade que pensamos ser. Buala, [on-line], 2017. Disponível em: http://
www.buala.org/pt/mukanda/a-humanidade-que-pensamos-ser-projeto-antropocenas. Acesso em: 
14 nov. 2024.

LIMA, Tânia Stolze. O dois e seu múltiplo: reflexões sobre o perspectivismo em uma cosmologia 
tupi. Mana, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, 1996.

LOBO, R. G. Naturezas esfumaçadas. 2016. 218p. Tese (Doutorado) – Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2016.

METRAUX, Alfred. La civilisation matérielle des tribus Tupi-Guarani. Paris: Paul Geuthner, 
1928.

NEVES, Ivânia dos Santos; CARDOSO, Ana Shirley Penaforte. Patrimônio Cultural Tembé-
Tenetehara: Terra Indígena Alto Rio Guamá. Belém: IPHAN, 2015.

NIMUENDAJU, Curt. Mitos dos índios Tembé do Pará e Maranhão. Sociologia, [s.l.], v. 13, n. 2-3, 
p. 174-82/p. 274-82, 1951 [1915].

RIBEIRO, Darcy. Uirá sai a procura de Deus. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1974.

RIBEIRO, Darcy. Diários índios: os Urubu-Kaapor. São Paulo: Companhia das Letras, 1996.

RIBEIRO, Florbela Almeida. Políticas Tenetehara e Tenetehara na política: um estudo sobre 
as estratégias de uma campanha eleitoral direcionada a uma população indígena. 2009. 172 p. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009.

RICE, Frederick John Duval. O idioma Tembé (Tupí-Guaraní). Journal de la Société des 
Américanistes, [s.l.], Tome 26, n. 1, 1934.

RODRIGUES, J. Barboza. Exploração e estudo do valle do Amazonas: rio Capim. Rio de 
Janeiro: Typografia Nacional, 1875.

SÁEZ, Oscar Calávia. Nomes, Pronomes e Categorias: repensando os “subgrupos” numa etnologia 
pós-social. Antropologia em Primeira Mão, Florianópolis, 2013.

SÁEZ, Oscar Calávia. Nada menos que apenas nomes: os etnônimos seriais no sudoeste 
amazônico. Ilha – Revista de Antropologia, Dossiê: A serpente do corpo cheio de nomes: 
Etnonimia na Amazônia, Florianópolis, v. 18, n. 2, p. 149-176, dezembro de 2016.

SÁEZ, Oscar Calávia, CAMPELO, Douglas Ferreira Gadelha. Apresentação. Ilha – Revista 
de Antropologia, Dossiê: A serpente do corpo cheio de nomes: Etnonimia na Amazônia, 
Florianópolis, v. 18, n. 2, p. 9-21, dezembro de 2016.

STENGERS, Isabelle. A proposição cosmopolítica. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, 
Brasil, n. 69, p. 442-464, abr. 2018.

STRATHERN, M. O efeito etnográfico. São Paulo: Cosac & Naif, 2014.



Rodrigo Gomes Lobo

Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos Guajajara, Tembé e Tenetehara

52

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100074, p. 34-52, janeiro de 2025

VALADÃO, Virgínia. Verônica Tembé: uma tentativa de reorganização tribal através de 
lideranças femininas. [S.l.]: mimeo, 1981.

VALADÃO, Virgínia. Tembé. In: CEDI – CENTRO ECUMÊNICO DE DOCUMENTAÇÃO E 
INFORMAÇÃO. Povos Indígenas no Brasil. São Paulo: CEDI, 1985. (com colaboração de 
Noêmia Salles).

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo ameríndio. 
Mana, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, 1996.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectival Anthropology and the Method of Controlled 
Equivocation. Tipití: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South 
America, [s.l.], v. 2, ed. 1, 2004.

WAGLEY, Charles; GALVÃO, Eduardo. The Tenetehara. In: STEWARD, J. H. (org.). Handbook of 
south american indians. Washington: U.S. Government Printing Office, 1948. p. 137- 148.

WAGLEY, Charles; GALVÃO, Eduardo. Os índios Tenetehara: uma cultura em transição. Rio de 
Janeiro: Ministério da Educação e Cultura, 1961 [1949].

Rodrigo Gomes Lobo
Graduado em Comunicação Social/Jornalismo pela Unesp. Graduado em Ciências Sociais pela Unicamp. 
Mestre e Doutor em Antropologia Social pela USP.
Endereço profissional: Av. 20-A, 1173, Bela Vista, Rio Claro, São Paulo. CEP: 13506-710.
E-mail: gomes.lobo@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0492-027X

Como Referenciar este artigo:

LOBO, Rodrigo Gomes. Posicionamentos Cósmicos Múltiplos e Insultos Coloniais: os etnônimos 
Guajajara, Tembé e Tenetehara. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 27, n. 1, 
e100074, p. 34-52, janeiro de 2025.



Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 10/04/2024
Aceito em: 20/01/2025

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do 
Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa 

de campo

Ozaias da Silva Rodrigues1

1Universidade Federal de Mato Grosso, Cuiabá, MT, Brasil

Resumo

Da fama de quem produzia a melhor aguardente cearense, entre o século XIX e o começo do século XX, 
o Cumbe, situado no município de Aracati, CE, hoje possui outra fama: é conhecido por suas paisagens 
compostas de dunas, mangues, lagoas interdunares, praia e rio, mas também pela comunidade quilombola 
representada por sua associação. É devido a essa diversidade biocultural que o Cumbe se inseriu naquilo que 
chamamos de conflitos socioambientais. Esses conflitos se iniciaram a partir da privatização dos chamados 
recursos naturais e áreas estratégicas do território. Tendo esses conflitos em mente, discorro sobre a literatura 
acadêmica acerca da comunidade quilombola do Cumbe, fazendo uma revisão bibliográfica e tecendo 
considerações sobre minha pesquisa de campo e seus passos metodológicos. Disserto também sobre o modo 
de vida biointerativo quilombola, bem como sobre as experiências que tive em campo, trazendo reflexões 
etnográficas para o texto e apontando a importância do território para os/as quilombolas do Cumbe, o cuidado 
com ele e a luta contra os empreendimentos público-privados.

Palavras-chave: Cumbe; Comunidade quilombola; Revisão bibliográfica; Etnografia.

Considerations about the Cumbe quilombola community, in 
Aracati, CE: bibliographic review and field research

Abstract

From the reputation of producing the best brandy in Ceará, between 19th century and the beginning of the 
20th century, Cumbe, located in the municipality of Aracati/CE, today has another reputation: it is known 
for its landscape made up dunes, mangroves, interdune lagoons, beach and river, but also by the quilombola 
community represented by its association. It is due to this biocultural diversity that Cumbe was involved in 
what we call socio-environmental conflicts. These conflicts began with the privatization of so-called natural 
resources and strategic areas to the territory. With these conflicts in mind, I discuss the academic literature 
about the Cumbe quilombola community, carrying out a bibliographical review and making considerations 
about my field research and its methodological steps. I also talk about the quilombola biointeractive way 
of life, as well as about the experiences I had in the field, bringing ethnographic reflections to the text and 
pointing out the importance of the territory for the quilombolas of Cumbe, the care for it and the fight 
against public-private ventures.

Keywords: Cumbe; Quilombola Community; Bibliographic review; Ethnography.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2024.e99555



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

54

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

1 Introdução

O objetivo deste artigo foi fazer, num primeiro momento, uma revisão bibliográfica sobre 
a comunidade quilombola do Cumbe, localizada no município de Aracati1, litoral leste 

do Ceará. A revisão que proponho dialoga diretamente com a minha pesquisa de campo 
presencial, realizada entre 2022 e 2023, e pesquisa de campo virtual, realizada em 2021, no 
bojo do curso de doutorado em Antropologia. Em um segundo momento, trago reflexões 
etnográficas a partir de minhas experiências em campo, enfatizando minha relação com 
os/as interlocutores/as2. Seguindo a literatura acadêmica produzida sobre a comunidade 
quilombola do Cumbe, no início da pesquisa, eu estava indo em direção aos chamados conflitos 
socioambientais, abundantes nessa literatura, mas não me limitei ao tema, da forma como 
me limito aqui no artigo. Esses conflitos no Cumbe se deram a partir da inserção de três 
empreendimentos no território quilombola: Companhia de Água e Esgoto do Estado do Ceará 
(Cagece), parque eólico – da Companhia Paulista de Força e Luz (CPFL) – e carcinicultura.

A literatura que consultei se resume nos valiosos trabalhos de Nascimento, Lima e 
Barros (2013), Nascimento e Lima (2017a, 2017b), Teixeira, Linhares, Rigotto e Paulino 
(2017), Nascimento (2012), Santos, Silva e Rozendo (2018), Souza, Oliveira e Vieira (2020), 
Castro (2021), Nascimento (2014), Albuquerque (2022), Santos (2006) e Santos, Sayago 
e Miller (2020). Consultei artigos, trabalhos publicados em anais de eventos, Trabalhos de 
Conclusão de Curso (TCCs), dissertações e capítulos de livros. É a partir da leitura desses 
textos que comento a seguir alguns deles, oferecendo um panorama da complexidade do 
que é o território quilombola-biointerativo – para usar um conceito de Nêgo Bispo – do 
Cumbe. Os trabalhos de Nascimento e Lima (2017a, 2017b) serão mais citados ao longo do 
artigo tendo em vista o valor êmico das considerações de João Nascimento como nativo da 
comunidade, intelectual orgânico e liderança comunitária. Privilegio, portanto, seu ponto de 
vista que dialoga teoricamente com o meu, sobretudo por usar a noção de “continuidade” 
para tratar do que chamo de biointeração quilombola.

Aponto duas coisas que acho necessárias para a proposta do artigo. Em primeiro 
lugar, no quesito metodologia, na medida em que eu ia lendo alguns desses trabalhos, eu 
comentava-os com Dona Matilde3 e outros/as interlocutores/as sobre questões presentes 

1 “Tombado como patrimônio nacional pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico desde 2000, o município de Aracati 
se localiza no litoral leste do Ceará, distando aproximadamente 130 quilômetros de Fortaleza, capital do estado” (Terra 
Ambiental; Incra, 2013, p. 22). “Aracati faz parte da mesorregião do Jaguaribe, da macrorregião Litoral Leste/Jaguaribe e da 
microrregião Litoral de Aracati. [...] Aracati está inserida na bacia hidrográfica do Baixo Jaguaribe. Sua sede administrativa 
e sua área urbana se localizam nas margens do rio Jaguaribe” (Terra Ambiental; Incra, 2013, p. 24).

2 Uma descrição mais precisa dos/as interlocutores/as da pesquisa pode ser consultada em Rodrigues (2024).
3 Durante a pesquisa, com a exceção de duas interlocutoras, todas/os as/os outras/os, preferiram ser identificadas/os com 

seus nomes próprios. Para o caso dessa exceção, foi acordado com a primeira interlocutora que ela fosse identificada com 
um outro nome, tendo aceitado o nome que sugeri: Dona Matilde, o nome da mãe do Dragão do Mar (Francisco José do 



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

55

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

neles sempre que eu estava em campo. Desse diálogo rendia um debate interessante no qual 
eu ouvia o que eles/as tinham a dizer sobre o assunto e eu dizia o que achava do que foi 
escrito como pesquisador. Novidades surgiam e perspectivas em comum eram reforçadas, 
como no caso de uma noite de quarta-feira na qual eu, Tia Simoa4 e Cleomar discutimos 
a proposta do turismo comunitário do Cumbe e como os pesquisadores/as costumavam 
abordar o assunto com eles/as em suas pesquisas. Era uma troca preciosa de ideias e algo 
que considero relevante para uma pesquisa qualitativa.

Em segundo lugar, a revisão que faço aqui se pauta tanto na leitura dos trabalhos 
citados quanto na pesquisa de campo que fiz, ou seja, não se trata apenas de uma revisão 
teórica, mas também etnográfica dos dados dessas obras. Se tomar como base os temas 
abordados nos trabalhos citados, teremos a presença dos conflitos socioambientais de 
forma recorrente, porém o Cumbe não pode ser reduzido a isso. A etnografia que realizei 
veio então na proposta de abordar questões não tratadas nesses trabalhos acadêmicos, 
bem como de trazer outras perspectivas sobre esses conflitos socioambientais no Cumbe. 
Destaco que espaços como o rio Jaguaribe, o mar, as dunas, o mangue e a praia constituem 
o território e são citados por pesquisadores/as, bem como pelos/as interlocutores/as, como 
locais importantes e indispensáveis ao modo de vida tradicional quilombola e pesqueiro 
do Cumbe.

Quanto à metodologia da pesquisa que desenvolvi, aponto que, num primeiro momento, 
o contato que tive com quilombolas do Cumbe se deu fora do seu território e em vários 
eventos anteriores à pandemia do Coronavírus. A tentativa que fiz de ir ao Cumbe em 2021 
foi dissolvida devido ao lockdown estadual, no Ceará, decretado em março de 2021. Já em 
2022, a minha ida se concretizou e pude mergulhar no cotidiano daquela comunidade. Para 
esta pesquisa, contatei mais de 30 interlocutores/as, entre homens e mulheres, cis e trans, 
de idades distintas. Algumas entrevistas foram feitas virtualmente, estas em 20215, sendo 
que a maioria foi feita presencialmente, já em 2022 e 2023, mas nem todas foram usadas 
de forma direta no texto.

As informações e entrevistas que mais utilizei foram dos/as interlocutores/as com os/
as quais mais convivi na minha estada em campo. No geral, minhas vivências no território 
se deram mais na companhia das mulheres da associação quilombola e minha percepção 
sobre os fatos em torno do Cumbe é atravessada diretamente pela percepção delas. 
Um outro elemento a ser considerado no trabalho de campo, seja ele virtual ou presencial, 
é as conversas informais que são tão importantes quanto aquelas conversas mais formais, 
como as entrevistas. As conversas informais são importantes porque nem todo/a interlocutor/a 
se sente à vontade em ter suas palavras gravadas em áudio. Da parte do/a interlocutor/a 
existem informações que só são repassadas ao pesquisador quando aquele/a se insere numa 

Nascimento). Porém, quando a versão final ficou pronta e Matilde a olhou, pediu que eu mudasse a sua identificação. 
Eu me comprometi a fazer essa alteração nas publicações que farei a partir do material da tese. Por isso, aqui, como em 
futuras publicações, Dona Matilde assume o seu nome pessoal: Cleomar, que é pescadora, marisqueira, mãe, esposa, avó, 
artesã, ambientalista e defensora dos direitos humanos e uma das lideranças quilombolas da comunidade do Cumbe. 
Cleomar me recebeu em sua casa, durante as estadias em campo e, por conta disso, foi a interlocutora com quem mais 
convivi no Cumbe (Rodrigues, 2024).

4 Para a segunda interlocutora que solicitou a mudança de sua identificação na pesquisa, sugeri identificá-la pelo nome de 
Tia Simoa. Após explicação de minha parte sobre essa personagem da história do Ceará, ela aquiesceu – Tia Simoa foi uma 
importante abolicionista do Ceará no século XIX. A interlocutora em apreço é uma das lideranças quilombolas do Cumbe, 
é mãe, pescadora, marisqueira e defensora dos direitos humanos.

5 As entrevistas feitas de modo virtual em 2021 foram com Cleomar, João do Cumbe e Zé Freire.



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

56

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

conversa mais livre, sem formalidade ou filtros, pois, dependendo de cada caso, uma censura 
pode se instalar e limitar as informações gravadas em áudio (Bourdieu, 2008, p. 701).

Inicialmente, ao desenvolver esta pesquisa produzindo dados de forma virtual, em 
contato com interlocutores/as, consegui informações fundamentais e a partir delas tive 
percepções que só pude aprofundar em campo. A falta inicial de uma observação direta do 
cotidiano dos/as interlocutores/as, ou da convivência com eles/as, impediu que eu tivesse 
outras impressões e/ou informações que só podem ser acessadas no cotidiano da comunidade. 
Ao mesmo tempo, não podemos qualificar a pesquisa antropológica por meio digital ou 
presencial como melhor ou pior à revelia do contexto. Devemos então refletir sobre as 
condições da pesquisa, enxergando as possibilidades e as limitações impostas por condições 
externas ao pesquisador – como foi o caso do contexto pandêmico. Logo, ao mesmo tempo 
que a comunidade interlocutora foi impactada pela pandemia, a prática do pesquisador e 
as relações dele com os/as interlocutores/as também o foi.

Com alguns quilombolas estabeleci um contato direto e pessoal, antes da pandemia, e 
com outros esse contato pessoal só foi possível durante a pandemia e depois que a vacinação 
estava avançada no país. Esse cenário mais favorável possibilitou que eu conhecesse 
pessoalmente o Cumbe em 2022. Com relação ao acesso aos/às interlocutores/as da pesquisa, 
foi muito importante obter o apoio de indivíduos-chave (Weber, 1996), como as lideranças 
quilombolas, pois há interlocutores/as que foram essenciais para abrir os caminhos da 
pesquisa em campo.

No que diz respeito aos instrumentos de pesquisa social, foram usadas as entrevistas 
qualitativas semiestruturadas como forma de se construir dados e informações, aliadas 
à observação-participante, como parte fundamental da metodologia antropológica. 
As entrevistas qualitativas, como instrumentos de pesquisa social, devem ser planejadas, 
pensando no “perguntar o que e a quem” (Bauer; Gaskell, 2008). Como num primeiro 
momento a pesquisa de campo presencial não foi possível, a lacuna foi relativamente 
preenchida com diversos diálogos virtuais com os/as interlocutores/as, a fim de socializar 
o máximo de ideias e questões relacionadas às problemáticas da pesquisa. Feitas essas 
considerações iniciais e metodológicas, vamos ao escopo principal do artigo.

2 O Estado da Arte sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe

Ao longo da pesquisa que realizei com os/as quilombolas do Cumbe, percebi que partir 
da temática dos conflitos socioambientais era um passo importante para se entender o 
Cumbe atualmente. Mas também percebi que falar apenas dos conflitos socioambientais 
reduzia a complexidade social do Cumbe a uma questão específica – que é o que faremos 
nesta revisão bibliográfica, que representa parte da literatura sobre o Cumbe. Dessa forma, 
optei por fazer uma análise etnográfica nos moldes das monografias clássicas da nossa 
disciplina, falando de tudo um pouco e descrevendo os elementos mais importantes da 
organização social do território do Cumbe, para além dos referidos conflitos. Começo então 
a revisão de literatura sobre o Cumbe, enfatizando que:

Na atualidade a Comunidade Quilombola do Cumbe/Aracati, litoral leste do 
Ceará, vem sofrendo com a implantação de projetos econômicos dentro de seu 
território tradicional, que desconsideram e desrespeitam seus modos de vida e as 
relações que os comunitários têm [com] os espaços de uso individual e coletivo 



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

57

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

como campo de dunas, lagoas temporárias, praia, manguezal, gamboas, ilhas 
fluviais e o rio (Nascimento; Lima, 2017b, p. 1-2).

Nessa comunicação de Nascimento e Lima (2017b), temos um aspecto importante na 
configuração dos conflitos no Cumbe: a implantação de projetos econômicos que desrespeitam 
a socialidade biointerativa6 quilombola, ou seja, as relações sociais com seu território. Essas 
relações com o território são a tônica do modo de vida dessa população, como apontam 
esses autores. Os espaços citados por Nascimento e Lima (2017b) são componentes do 
território e são vistos predominantemente como de uso coletivo, sendo a invasão deles 
vista como uma privatização do território, implicando uma desconfiguração da socialidade 
comunitária com ele.

Desta forma, costumes, tradições, saberes e modos de fazer, aos poucos, vão caindo 
no esquecimento, sendo substituídas por atividades apresentadas e defendidas 
pelas empresas, com total apoio dos governos como “moderna[s]”, ocasionando 
a descontinuidade de práticas ancestrais, experiências do bem viver, tidas como 
atrasada[s] (Nascimento; Lima, 2017b, p. 2).

Esse ponto é importante para entender um certo aspecto dos conflitos internos e 
externos ao Cumbe. Há dois discursos/práxis em conflito que eu percebo na literatura e a 
partir da pesquisa de campo: um tradicional e um moderno, sendo que ambos se definem 
nesses respectivos termos. Nascimento (2014, p. 27) reforça isso ao escrever que: “As marcas 
da “modernidade” encontradas nos territórios hoje são outras, totalmente diferentes das 
deixadas pelos nossos antepassados [...]”. A consequência dessas marcas da modernidade 
é que “[...] as políticas econômicas adotadas pelos governos [são] incompatíveis com suas 
práticas artesanais tidas como atrasadas e sem importância alguma para a sociedade” 
(Nascimento, 2014, p. 27). Destarte, é com esses termos que interlocutores como João 
Nascimento, mais conhecido como João do Cumbe, identificam o pensamento e a prática 
que tentam destruir o modo de vida tradicional dos/as quilombolas do Cumbe. Não é apenas 
o território que é solapado aos poucos, mas a própria relação dos/as quilombolas com ele.

Longe de serem apenas impactos ambientais, os impactos dos empreendimentos público-
privados são amplos e envolvem humanos e não humanos. É nesse confronto entre dois modos 
de vida distintos que vemos uma tensão entre um modo de vida pautado na biointeração 
(chamado aqui de tradicional) e um pautado no capitalismo desenvolvimentista (chamado de 
moderno). A descontinuidade ancestral, tradicional e comunitária, à qual Nascimento e Lima 
(2017b) se referem, implica a perda de uma socialidade específica ou sua desconfiguração. 
A invasão capitalista no Cumbe tenta destruir essa relação biointerativa, injetando na 
comunidade outra lógica de socialidade com o território, que lhe é externa e estranha. Essa 
outra lógica é a dita moderna, enquanto a lógica tradicional é vista como atrasada, do ponto 
de vista moderno7, justamente para que ela seja suplantada pelo desenvolvimentismo do 
Estado capitalista.

6 Assumo aqui o conceito de biointeração como proposto por Antônio Bispo dos Santos (2015) para falar do modo de vida 
dos/as quilombolas do Cumbe.

7 Quando falo em “moderno” ou “modernidade” e “tradicional”, estou utilizando esses conceitos de forma dialética, não 
apenas como meras dualidades antagônicas que nesses conflitos são instrumentalizadas para definir cada lado do conflito, 
mas como conceitos que representam os lados do conflito quando eles se autorreferem. Não os uso de forma essencialista, 
mas de forma situada, contextualizada; uso-os da forma como me foram apresentados na literatura acadêmica e, sobretudo, 
pelos/as interlocutores/as quilombolas.



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

58

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

Destaco também o lugar das mulheres quilombolas na luta pelo território, por meio 
das palavras de Nascimento e Lima (2017b). Vida é um termo que aparece muitas vezes 
nesse miniartigo de comunicação oral. Fala-se na continuidade da vida quilombola e, 
nesse sentido, entende-se a vida de forma ampla, envolvendo humanos e não humanos. 
Os autores falam de uma vida humana integrada a uma vida não humana, ou melhor, de 
uma vida humana implicada em vidas não humanas. Além disso, o papel social das mulheres 
é apenas pincelado pelos autores, pois o foco do artigo é falar da luta pelo território, mas 
uma coisa deve ser destacada a partir do seguinte parágrafo:

Na linha de frente das lutas e resistências, encontramos uma maioria formada por 
mulheres camponesas, sejam quilombolas, indígenas, pescadoras, marisqueiras, 
agricultoras e donas de casa. São elas que além de uma jornada de trabalho 
doméstico diário, arrumam tempo para se reunirem nas associações comunitárias 
e saem para os espaços políticos para defender seus projetos de vida, suas 
comunidades e territórios das ameaças dos projetos de morte, miséria e exclusão 
social. [...] além de toda uma jornada de trabalho diário doméstico, tiram um 
tempo para exercer atividade política, denunciando as injustiças ambientais, 
intervindo na sua realidade e incidindo em políticas públicas que garantam 
sua autonomia nas comunidades e territórios tradicionais (Nascimento; Lima, 
2017b, p. 2-3).

Isso me lembra que, numa certa manhã, após ter lido o artigo de Nascimento e Lima 
(2017b), comentei com Cleomar sobre o texto e ela falou várias coisas sobre ser mulher 
ocupando uma posição de liderança na comunidade. Entre outras coisas, ela me falou 
que muitos homens da comunidade ficam indignados com as injustiças que atravessam o 
território, mas que ficam “indignados dentro de casa” – expressão dela. Mas as mulheres 
ficam indignadas e “saem de casa” para protestar, para se expressar e lutar pelo território. 
Assim, as mulheres ocupam o espaço público contra os projetos econômicos que produzem 
morte e que invadem seus territórios. Elas não se limitam ao trabalho doméstico e diário 
que fazem em suas casas, mas exercem o cuidado com o território, pois ele é também uma 
casa e é preciso cuidar dele, lutar por ele.

No entanto, esse “tirar tempo” para defender suas comunidades, na verdade, se torna 
uma escolha dessas mulheres, a partir da qual elas têm que abrir mão, muitas vezes, de cuidar 
de si mesmas e de suas casas, por exemplo. Coloco o “cuidar de si” em primeiro lugar, pois, 
muitas vezes, vi Cleomar cuidando de tudo e de todos, menos dela mesma. Em incontáveis 
conversas que tivemos na sua casa, ela me apontou essa negligência do cuidado de si, sendo 
que a luta pelo território (leia-se atividades da associação quilombola) consome todo seu 
tempo e energia. Não só ela, mas outras mulheres quilombolas tentam cotidianamente dar 
conta de afazeres domésticos, familiares e das atividades da associação. O cuidar de si fica 
para o tempo que sobra ou que, na verdade, não sobra.

Com base nisso, muitas vezes, percebi em campo uma naturalização desse cuidado 
feminino com tudo e com todos, algo que Nascimento e Lima (2017b) apontaram, se 
constituindo, frequentemente, em um abuso do cuidado dessas mulheres – expressão 
minha. Eles destacam a relevância das mulheres na luta, como linha de frente e pioneiras, 
como se pode ver neste trecho:

Essas atividades econômicas instaladas dentro da comunidade quilombola do 
Cumbe são responsáveis por diversos conflitos socioambientais, que repercutem 
violentamente nos fazeres e práticas culturais desenvolvidos pelos comunitários, 



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

59

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

impactando, principalmente, na vida das mulheres. São as mulheres, que numa 
possível crise por falta de água, comprometimento da soberania alimentar e 
escassez da fonte de renda, que irão se desdobrar para amenizar a situação de 
miséria ocasionada pelo “desenvolvimento” econômico. Triplicando sua jornada 
de trabalho doméstico e aumentando sua responsabilidade de cuidar da família, 
enquanto seu companheiro sai à procura de outros meios de vida, deixando para 
trás seus filhos/as, mulher, familiares e amigos (Nascimento; Lima, 2017b, p. 7).

Aponto aqui duas coisas. Primeiro: em um cenário como esse, em que o território sendo 
afetado negativamente deixa de alimentar os/as quilombolas/as, pais e mães podem migrar, 
temporariamente, para conseguir seu sustento – como várias vezes ouvi em campo. Nesse 
caso, o impacto dos empreendimentos se dá a nível dos núcleos familiares quilombolas. 
O território é farto, abundante, mas os problemas são oriundos, em grande parte, dos 
empreendimentos que minaram essa fartura aos poucos, empobrecendo-o. Segundo: o 
que Nascimento e Lima (2017b) apontam se relaciona com o que Cleomar falou sobre as 
mulheres terem a responsabilidade de cuidar da família e de administrarem o lar, sendo 
que essa responsabilidade do cuidar se dá, inclusive, em relação ao território, que também 
é uma casa, como algumas vezes a ouvi declarar. Como Cleomar gosta de dizer, “[...] a 
relação com o mangue, por exemplo, é uma troca, pois o mangue cuida de nós e nós cuidamos dele”. 
Isso é biointeração.

Essa frase de Cleomar tem grande semelhança com algo que um interlocutor da pesquisa 
de Flores (2018) falou. Ao comentar suas impressões de um evento do qual participou, um 
Encontro de Agrofloresta, o interlocutor em questão, que faz parte da Morada da Paz, uma 
comunidade espiritual kilombola no Rio Grande do Sul, exprimiu seu parecer e nas palavras 
de Flores (2018, p. 179):

Contou que, para ele, tudo aquilo que falavam e que colocavam como agrofloresta 
nada mais é do que conhecimento ancestral. Perguntaram a ele se na Morada da Paz 
havia um espaço destinado à agrofloresta e Bg. respondeu que na Morada não 
existe “um espaço para agrofloresta”, pois tudo é. [...] Essa visão compartimentada 
da agrofloresta, ele seguiu me explicando, dá razão a uma ideia que não percebe 
que tudo está em relação: “quiseram saber quantos hectares tem a Morada”, disse rindo, 
“mas a Morada é tudo!”. É por conta dessa perspectiva que Bg. disse, durante um 
Plantio ComVida – uma atividade destinada às pessoas externas à comunidade 
para um mutirão de plantio – “quando a gente cuida da Morada a gente tá cuidando de 
toda a Terra, que é nossa Mãe, porque pode até ter uma cerca ali, mas está tudo em relação”. 
“A gente cuida da natureza e ela cuida da gente”, comentou sobre a importância dos 
plantios de alimentos e ervas medicinais desenvolvidos na comunidade.

Portanto, esse cuidado que se pauta numa percepção de que todas as coisas estão em 
relação umas com as outras, em composição constante, que humanos e não humanos se 
afetam mutuamente, pode ser entendido como constituinte do modo de vida biointerativo 
quilombola. Nesse sentido, o cuidado se constitui em um elemento importante para 
compreender, de dentro, a biointeração, o modo de vida quilombola no Cumbe. Feita essa 
pequena digressão, voltemos à análise bibliográfica.

Outro assunto importante para compreender a comunidade quilombola do Cumbe 
é a festa do mangue, sendo essa festa o tema tratado por Souza, Oliveira e Vieira (2020), 
bem como o que chamam de “valores culturais”. A forma como o Cumbe é visado por 
suas paisagens naturais é apontada no trabalho de Souza, Oliveira e Vieira (2020, p. 209), 
além de citarem as narrativas do Sebastianismo local, reproduzidas por João do Cumbe 



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

60

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

nas visitas guiadas com visitantes e turistas às dunas da comunidade. O famoso comer 
no mato ou “cumê no mato” também é citado (Souza; Oliveira; Vieira, 2020, p. 210), bem 
como as práticas artesanais como o labirinto e os produtos elaborados a partir de materiais 
naturais como a quenga de coco, palhas, folhas, galhos, etc. A criatividade dos/as artesãos/ãs 
do Cumbe se evidencia em suas criações, uma mais linda do que a outra.

Souza, Oliveira e Vieira (2020) trabalham mais na perspectiva de patrimônio cultural, 
de bens culturais (materiais e imateriais) e naturais, do que propriamente falam em território 
e modos de vida, como fazem Nascimento e Lima (2017a). Outros aspectos importantes 
citados são: o turismo comunitário, o museu comunitário, os impactos da carcinicultura, do 
parque eólico e os conflitos internos. Depois de várias considerações é que Sousa, Oliveira 
e Vieira (2020) dissertam sobre a festa do mangue nos seguintes termos:

Foi em decorrência desse conflito interno que os membros da Associação 
Quilombola se uniram e decidiram criar a Festa do Mangue para se reinventarem 
e darem visibilidade à sua luta pela reafirmação de suas práticas, costumes, 
memórias e toda uma cultura que precisa ser viabilizada e valorizada. Essa festa 
simboliza a resistência e a luta justa contra as ameaças do agronegócio vigente 
que descaracteriza toda dinâmica social e que devasta o meio ambiente (Souza; 
Oliveira; Vieira, 2020, p. 218).

Esse relato sobre a festa do mangue é bem conciso, tratando apenas do essencial das 
atividades que aconteceram na edição de 2019. O artigo é acompanhado por fotos, mas 
deixa a desejar no sentido de uma maior profundidade etnográfica acerca do que é a festa 
do mangue, parecendo mais um relato turístico do que um relato acadêmico-reflexivo. 
No geral, concordo com a leitura que fizeram acerca da festa do mangue, que foi analisada por 
mim (Rodrigues, 2024), mas o que colocam sobre a festa é o óbvio, é o que está na superfície.

Nascimento e Lima (2017a), em outro artigo sobre o Cumbe, enfatizam a defesa do 
modo de vida quilombola, integrado ao território tradicional, nas palavras dos autores. 
Falando em memória social e história local, a narrativa se desenrola no sentido de enfatizar 
a invasão do território pelos empreendimentos e os conflitos internos, assim descritos:

Atualmente, a comunidade quilombola do Cumbe passa por um grande conflito 
interno entre os que se auto definem quilombolas. Estes defendem o território 
livre das ameaças econômicas para o uso coletivo e continuidade dos saberes e 
modos de fazer. Do outro lado, estão “os supostos donos das terras”, veranistas, 
empresários do camarão, parque de energia eólica, e junto deles, as famílias que 
trabalham nos empreendimentos econômicos, “os não quilombolas”. Eles se 
colocam contrários à certificação da Fundação Cultural Palmares, ao trabalho 
realizado pelo INCRA de demarcar e titular o território quilombola. Defendem 
a ideia de que as terras e o território tradicional têm que continuar nas mãos 
das pessoas de fora, empresários, veranistas e grileiros de terra, tomados como 
sinônimo de progresso e desenvolvimento (Nascimento; Lima, 2017a, p. 2).

Vê-se que nesses conflitos internos participam agentes internos e externos à 
comunidade. Essa comunicação oral foi escrita em 2017, um dos anos de maiores conflitos 
na comunidade, como informaram interlocutores próximos. Os argumentos do “progresso” 
e do “desenvolvimento” são enfatizados como mobilizadores dos empreendimentos e 
aceitação de parte dos comunitários, os chamados “não-quilombolas”, categoria êmica que 
assumi na análise desses conflitos. Portanto, quando falo de conflitos no Cumbe, estou me 
referindo a essa oposição que existe entre quilombolas e não quilombolas.



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

61

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

João Nascimento atuou como divulgador das histórias do Cumbe e da luta pelo território, 
como se vê na narrativa em primeira pessoa (Nascimento; Lima, 2017a, p. 3). Os autores 
comentam as dificuldades de acesso aos lugares de memória e sobre não ver o Cumbe 
apenas como um lugar de lazer, de passeio. Depois a narrativa se volta para a discussão 
sobre a nova museologia – museologia social, museologia comunitária e ecomuseologia, 
por exemplo. A proposta de uma museologia social, como defendem os autores, pode servir 
como uma oposição aos avanços do capitalismo sobre territórios visados economicamente. 
Um breve texto de Oliveira (2020, p. 2) também comenta sobre o avanço do capitalismo 
sobre territórios tradicionais, afirmando que o capitalismo “destrói culturas inteiras”, 
enfatizando o caráter sustentável do turismo comunitário, por exemplo.

Fala-se em patrimônio cultural e em continuar um certo modo de vida (Nascimento; 
Lima, 2017a, p. 5). Segue-se a isso um histórico da comunidade, já apresentado em diversos 
trabalhos dos próprios autores e de outros que se baseiam neles. A defesa desse modo de 
vida ligado estreitamente ao território é o que está em pauta no artigo. Não se trata de 
defender o tradicional pelo tradicional, mas de impedir essa descaracterização socioambiental 
crescente, estimulada pelos empreendimentos público-privados. Essa descaracterização é 
uma tentativa de impor um modo de vida externo e estranho aos/às quilombolas, por isso, 
a questão se relaciona com a autonomia existencial deles/as.

Com base em D’Alessio (2012), sabe-se que o espaço, ou o território, é uma materialização 
do que nós somos, e isso vale para os/as quilombolas, que mobilizam suas memórias para 
indicar as rupturas e a descontinuidade do modo de vida concretizadas pelos empreendimentos. 
A autonomia existencial quilombola é posta em risco, é atacada por essas iniciativas 
capitalistas que implicam rupturas no seu modo de vida. Os autores falam em continuidade 
histórica (Nascimento; Lima, 2017a, p. 10) e, assim, podemos pensar o lugar que o modo 
de vida tradicional ocupa na experiência comunitária do Cumbe, a partir dessa ideia de 
continuidade. Dessa forma, é a continuidade das relações dos/as quilombolas com o território 
que está em risco.

Um capítulo de livro escrito por Teixeira et al. (2017) narra os impactos da implantação 
da carcinicultura no Cumbe. A preocupação com o modo de vida quilombola aparece no 
texto, sendo o seu objetivo tratar das “[...] vivências e os significados construídos pelos 
catadores de caranguejo acerca do trabalho no mangue e do emprego na carcinicultura 
em meio ao conflito socioambiental” (Teixeira et al., 2017, p. 370). O trabalho no mangue 
é descrito em pormenores, como as técnicas de catar, o mercado dos caranguejos, como 
as variações climáticas influenciam na cata, as diferenças geracionais nas técnicas e na 
eficácia delas e no período da andada (ou atar, como chamam no Cumbe) do caranguejo 
(defeso). É feita uma crítica a uma perspectiva instrumentalista do trabalho no mangue 
nos seguintes termos:

Quando os coletores de caranguejo do Cumbe tecem narrativas para falar sobre 
suas atividades, técnicas de trabalho e conhecimentos referentes aos tempos 
de reprodução, formas de captura e tempos de defeso do caranguejo, evocam 
significados de processos de sociabilidade que não se encerram no campo 
econômico. Além de terem no mangue sua fonte de sustento material, têm ali 
um espaço de pertencimento, um marcador de sua identidade social e um rico 
material de experimentação e produção de conhecimento de homens e mulheres 
em sua relação com a natureza. Em outras palavras, no Cumbe vemos manifestar-
se uma espécie de saber que poderíamos denominar “ciência do concreto”. 



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

62

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

Um profundo saber sobre a natureza, que é atravessado pela experiência da vida, 
mas que não se reduz à satisfação das necessidades materiais; ou seja, não se 
aplica unicamente ao que se determinaria “pelos reclamos do estômago” (LÉVI-
STRAUSS, 2008, p. 15-49) (Teixeira et al., 2017, p. 385-386).

Dessa forma, há uma experiência de vida, uma socialidade específica em questão, 
uma base simbólica que ampara a racionalidade da cata do caranguejo – um conhecimento 
biointerativo. Os autores falam em modo de produção pré-capitalista para tratar do modo de 
produção narrado em parte do capítulo e em modo de vida tradicional, elencando elementos 
que constituem as chamadas comunidades tradicionais. Algo apontado foi a mortandade 
de caranguejos entre 2001 e 2003, devido à contaminação das águas do rio Jaguaribe e do 
mangue pelos resíduos das águas dos viveiros de camarão. Várias vezes, inclusive, ouvi em 
campo relatos sobre essa mortandade e de como isso foi um evento inédito e assustador 
para os/as quilombolas.

Teixeira et al. (2017) também dão ênfase aos relatos dos moradores que trabalharam 
na carcinicultura. A exploração gritante da mão de obra desses moradores fica explícita nos 
relatos: sem acesso a equipamentos de proteção/trabalho adequados, ganhando muito pouco 
e ainda não recebendo tudo o que deveriam receber, no quesito de direitos trabalhistas. 
Lembro, que, nesse caso, estamos falando de 2017, de um contexto político neoliberal que 
ensejou a reforma trabalhista e objetivou vulnerabilizar, mais ainda, os trabalhadores, bem 
como enriquecer os donos dos meios de produção. Os relatos são de um nível absurdo de 
exploração da mão de obra.

Já em Santos, Silva e Rozendo (2018), temos uma discussão sobre liberdade e 
desenvolvimento. Liberdade e desenvolvimento aparecem atrelados à proposta teórica 
defendida pelas autoras, sobretudo para apontar que o desenvolvimento deve ir além da 
questão de renda e do puro lucro. Fala-se também em modo de vida do Cumbe, nos conflitos 
internos (Santos; Silva; Rozendo, 2018, p. 27) e em como os empreendimentos resultaram 
na perda da autonomia territorial plena. “Desenvolvimento” e melhoria na qualidade de 
vida não são sinônimos, e os depoimentos colhidos na comunidade indicam isso: não houve 
melhorias substanciais da qualidade de vida local, muito pelo contrário.

Santos, Silva e Rozendo (2018, p. 32) apontam a chamada chantagem locacional, além 
de tecerem críticas aos Estudos de Impacto Ambiental – Relatório de Impacto Ambiental 
(EIAs-RIMAs) e de indicarem a morte de milhares de camarões, devido à sanha por lucro 
que extrapola a capacidade do meio ambiente. Podemos ver a forma como o modo de vida 
dos trabalhadores do mangue é atacado, pelo discurso do progresso econômico, nas palavras 
de uma moradora da comunidade:

Eles alegavam que ia ter o desenvolvimento, que o emprego da gente de tirar um 
búzio, um marisco, era feio, era sujo, [que] a lama fede, a cata do caranguejo 
não dá dinheiro... e trabalhar com eles ia ter salário, ia ter carteira assinada... 
(Moradora em entrevista concedida à autora em setembro de 2016) (Santos; 
Silva; Rozendo, 2018, p. 33).

Vemos que um estigma é produzido por esse discurso a partir das atividades desenvolvidas 
no mangue pelos/as quilombolas do Cumbe. Atividades tidas como feias e sujas, em um 
ambiente que fede. Portanto, as pessoas que trabalham assim fedem e são sujas, como 
algumas vezes ouvi interlocutores/as narrarem acerca desses estigmas. Essa desmoralização 
do trabalho no mangue produz um estigma sobre a identidade dos/as pescadores/as do 



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

63

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

Cumbe. Destaco deste artigo um trecho que indica bem esses modos de vida em conflito, 
a partir de lógicas de pensamento distintos:

Eu hoje vejo muita gente naquela escravidão de pensamento. Por exemplo, pensam 
“eu tenho que trabalhar para esse carcinicultor, se ele me contratou eu não posso 
dizer que o mangue é bom, não posso ter minhas alternativas de pensamento 
porque eu tô trabalhando na carcinicultura” (Moradora em entrevista concedida 
à autora em setembro de 2016).

Ao analisar o relato, percebe-se, no trecho em que a moradora afirma “não posso ter 
minhas alternativas de pensamento”, a tentativa de controle dos responsáveis pelos 
empreendimentos sobre os valores que os cumbenses fazem. Conceber o mangue 
como algo bom é colocar em xeque as formas de produção da carcinicultura, 
que se fazem justamente pela destruição daquilo que se está valorando. São 
processos produtivos que operam em lógicas opostas. Portanto, empregar-se na 
carcinicultura implica abdicar dessas “alternativas de pensamento”, de ter um 
pensamento autônomo. Implica também “des-envolver-se” e assumir um novo 
envolvimento: o envolvimento das empresas, como alerta Porto-Gonçalves (2004) 
(Santos; Silva; Rozendo, 2018, p. 38).

Isso se relaciona ao grassamento do pensamento desenvolvimentista na comunidade, 
sobretudo entre aqueles/as que foram cooptados/as pelos empreendimentos. Esse pensamento 
não apenas se concretizou na instalação dos empreendimentos, como alterou as relações 
entre as pessoas, porque quem trabalha para essas empresas, compra briga por elas, defende 
seus empregos com unhas e dentes. Usando a metáfora da “escravidão do pensamento”, 
proposta pela interlocutora referenciada, essas pessoas da comunidade se deixaram escravizar 
pela lógica desenvolvimentista. É um desenvolvimento da morte, da destruição do território. 
É um desenvolvimento que não dialoga com o mangue, mas que se reproduz à custa dele 
como um verdadeiro parasita.

As autoras concluem mostrando como os empreendimentos no território do Cumbe mais 
agiram negativamente, do ponto de vista socioambiental, do que promoveram distribuição 
de renda ou melhoria da qualidade de vida local. Na educação, por exemplo, “[...] houve 
uma modificação da lógica de ensino, em que há a supervalorização da modernidade em 
detrimento do modo de vida tradicional” (Santos; Silva; Rozendo, 2018, p. 38). Na verdade, 
as promessas ambiciosas das empresas foram um chamariz para esconder os verdadeiros 
impactos e a negligência com as pessoas e com o território onde vivem.

Em Santos, Sayago e Miller (2020), vemos a questão da polarização política no Cumbe 
como o foco da narrativa – o que os/as quilombolas chamam de conflito ou divisão e eu 
chamo de conflito interno. Ao longo dos meses nos quais estive em campo, percebi que 
“conflito” e “comunidade dividida” são termos usados para falar da oposição interna entre 
quilombolas e não quilombolas e, quando se trata da oposição quilombola a agentes externos, 
a expressão “luta pelo território” é mais mobilizada. Inicialmente, as autoras comentam 
sobre as identidades quilombolas, conflitos e polarizações. Por mais que os comunitários 
não usem o termo “polarização” para se referir aos conflitos internos, do ponto de vista 
teórico desse termo, como apresentado pelas autoras, o termo define muito bem como a 
divisão entre quilombolas e não quilombolas acontece na prática, no cotidiano.

Em seguida, é feita uma caracterização socioterritorial, e a questão do parentesco é 
brevemente citada. O parecer do antropólogo Sérgio Brissac (2017), perito do Ministério 
Público Federal (MPF), é citado e realmente é fundamental para entender melhor esses 



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

64

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

conflitos e, inclusive, as possíveis soluções para eles. A metodologia é descrita em minúcias, 
no sentido de explicitar como se deu a compreensão da polarização apontada pelas autoras, 
que indicam que foi com a ida dos servidores do INCRA que o conflito foi exacerbado. Outros 
aspectos do conflito são esmiuçados pelas autoras, mas, por enquanto, esses fatos narrados 
e relacionados ao conflito bastam para resumir o artigo citado.

Já Nascimento, Lima e Barros (2013) dissertam sobre memória coletiva, comunidades 
tradicionais e suas atividades e modos de vida, que têm relações específicas com o território 
que habitam. Exemplar nesse sentido é o seguinte trecho:

[...] pretendemos levar o leitor a fazer uma trilha pelo Cumbe/Aracati, contar as 
histórias e memórias de um povo que vem lutando diariamente pela defesa de 
seu patrimônio natural, e assim, continuar vivendo seu modo de vida tradicional 
respeitando sua diversidade cultural e o meio ambiente. Tentar fazer, inclusive, 
com que a própria comunidade valorize suas memórias e, não perdendo seus 
vínculos identitários (Nascimento; Lima; Barros, 2013, p. 974).

Desse modo, a continuidade da vida se dá pela continuidade do modo de vida tradicional, 
entendendo esse tradicional como aquilo que interlocutores/as quilombolas definem como 
sendo seu modo de vida. O artigo como um todo traz informações apresentadas em outros 
artigos escritos por João Luís Joventino do Nascimento, como a caracterização socioambiental 
e histórica da comunidade. Em outro artigo, João escreve sobre “Racismo ambiental na 
comunidade do Cumbe/Aracati – Ceará” (Nascimento, 2012), sendo esse o título do artigo, e 
ele traz novamente informações já citadas em outros de seus trabalhos.

O interessante de notar no caso desses dois últimos artigos comentados é que a comunidade 
ainda não havia se autorreconhecido como quilombola; ainda estavam se afirmando como 
pescadores/as tradicionais ou artesanais. Os debates sobre o autorreconhecimento quilombola 
se iniciaram em 2010, sendo que em 20148 ocorreu a certificação da comunidade pela 
Fundação Cultural Palmares (FCP). Como parte da crítica aos impactos socioambientais 
dos empreendimentos, Nascimento (2012, p. 3) pretendeu “[...] dar visibilidade ao racismo 
ambiental, denunciar o tipo de desenvolvimento que chega às comunidades, que privatiza 
tudo e destrói a relação de uso desses espaços [...]”.

Trabalhos como o de Santos (2006) têm uma perspectiva diferente dos outros citados 
ao se referir ao Cumbe, mas também tece suas críticas quando fala da carcinicultura, por 
exemplo. Ao apontar a atenção que se deve dar aos impactos ambientais causados pela 
carcinicultura, Santos (2006) propõe avaliar bem a área de implantação das fazendas de 
camarão, bem como um rigoroso controle das atividades das fazendas, a fim de não impactar 
ecossistemas como o mangue e os recursos hídricos. Isso é o ideal, claro, e é exatamente 
pelo fato de esse ideal não existir na prática, tendo causado vários danos ambientais ao 
redor do mundo, como nos mostra Castro (2021), que enfatizou que uma leitura crítica 
dessa atividade econômica deve ser feita.

Vamos seguir a narrativa de Santos (2006) e comentar algumas passagens de sua 
dissertação sobre o assunto. Na segunda etapa de sua pesquisa de mestrado, Santos (2006) 
assim escreve:

8 Em 2014, houve a certificação da comunidade como quilombola, no dia 5 de dezembro de 2014, pela FCP. Em 2010, o debate 
em torno da autodefinição quilombola se iniciou e culminou em 2014 com a certificação, sendo que, após a certificação, foi 
feito um aditivo, em 2015, e o nome da associação no qual constava “pescadores” virou Associação Quilombola do Cumbe. 
Dessa forma, a identidade de pescadores/as se cruzou com a identidade de quilombolas.



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

65

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

Ainda na segunda etapa foram feitas várias entrevistas com o pessoal da fazenda 
[de camarão] e os moradores da região do Cumbe, onde foi possível identificar a 
satisfação das pessoas que trabalham diretamente com as fazendas de camarão 
e a insatisfação dos pescadores artesanais de caranguejo com a implantação de 
vários hectares de fazenda de camarão (Santos, 2006, p. 21).

Essa insatisfação já estava posta não somente entre pescadores/as do Cumbe, mas 
também entre pesquisadores/as que apontaram em suas pesquisas os diversos danos causados 
pela carcinicultura. Se levar em consideração o ano de publicação da dissertação, 2006, 
podemos apontar aquela mortandade de caranguejos da qual já falamos anteriormente, 
como um dos motivos de insatisfação dos/as pescadores/as locais. Santos (2006) confirma 
esse cenário de degradação e morte nas seguintes palavras:

O grande crescimento da carcinicultura, uma das atividades mais lucrativas do 
Ceará, tem gerado grande polêmica sobre os danos que a atividade pode causar 
ao meio ambiente. Pesquisadores e ambientalistas afirmam que a carcinicultura 
é o fator mais importante para a degradação ambiental, a devastação das 
florestas de mangue que ficam nos arredores das grandes fazendas em áreas 
estuarinas. A fauna também é afetada devido à utilização de produtos químicos 
que têm provocado a morte da ictiofauna predominante nas áreas de estuário 
(peixes, caranguejo, mariscos e crustáceos), doença de pele, envenenamento de 
trabalhadores pelo agente Meta-bisulfito, utilizado nas fazendas para garantir 
a qualidade do camarão para a exportação.

Segundo a ADITAL (2004), a destruição de extensas áreas de mangue para 
instalação de fazendas de camarão tem sido relatada como um dos principais 
impactos da atividade ao meio ambiente. A poluição das águas pelos efluentes da 
carcinicultura, a salinização das águas subterrâneas e [o] uso indiscriminado de 
antibióticos, põem em questão a sustentabilidade sócio-ambiental dessa atividade, 
pelo menos na forma como vem se desenvolvendo (Santos, 2006, p. 26-27).

Essa foi a primeira vez que li algum trabalho acadêmico em que o envenenamento de 
trabalhadores dessas fazendas é colocado como realidade. Esse agente químico em si é um 
agente de morte em vários sentidos, e os trabalhadores dessas fazendas correm certos riscos 
nessa atividade. Cleomar e outros/as interlocutores/as narraram vários casos de pessoas da 
comunidade que se intoxicaram com os produtos químicos usados na carcinicultura de larga 
escala – pois há a de pequena escala. Ao tempo em que os/as quilombolas perceberam os 
danos ao território, perceberam também os danos aos trabalhadores e faziam críticas a essa 
insegurança do trabalho nas fazendas de camarão. Mas como os que trabalham/trabalharam 
defendem/defendiam com afinco seus empregos nas fazendas de camarão, abafam/abafaram 
os casos para não fazer alarde e dar mais razão às críticas que a carcinicultura vem recebendo 
desde que chegou no Cumbe. Não foram casos isolados, inclusive.

Vê-se que a lei não é cumprida e que o ideal da sustentabilidade só existe em teoria, pois 
a prática é completamente insustentável, é voraz. Uma descrição técnica dessa degradação 
foi fornecida por Santos (2006, p. 32) em sua dissertação, sendo que o trabalho analisa 
de forma pormenorizada as técnicas e o manejo atual da carcinicultura, bem como seus 
supostos benefícios sociais e seus impactos ambientais negativos. Em suas tabelas, do tipo 
check list, de impactos ambientais, os valores positivos se referem quase que exclusivamente 
a ganhos socioeconômicos, e os valores negativos se relacionam à degradação da flora, solo 
e fauna locais, como se pode ver a seguir:



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

66

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

Durante a fase de campo a presença de trabalhadores na área e principalmente o 
corte de vegetação refletem em adversidade à fauna local, podendo afugentá-la 
para ambientes contíguos ou mesmo alterar seu habitat.

Ao fim da etapa de campo a área guardará temporariamente as marcas das picadas. 
Benefícios também são gerados com o retorno social e econômico decorrente 
da ação, uma vez que, para execução dos serviços topográficos são requisitados 
trabalhos especializados e não qualificados, gerando ocupação-renda, o que 
consequentemente aumenta a arrecadação de impostos (Santos, 2006, p. 68).

Portanto, os benefícios são apenas econômicos para os que lucram diretamente com 
a atividade em apreço, mas os malefícios e danos são direcionados a quem não ganha 
nada com isso, seja os/as quilombolas, o solo, a fauna e a flora. Esse é o desenvolvimento 
dos carcinicultores. A denúncia dos erros técnicos desse tipo de empreendimento é feita, 
sobretudo na questão da ausência de local adequado para recepção dos efluentes dessa 
atividade (Santos, 2006, p. 76). Assim, não há biointeração na carcinicultura, há apenas 
degradação e destruição do território.

Um outro tema relevante que devo pincelar aqui, pois essa discussão foi feita em 
outro trabalho (Rodrigues, 2023), é o da diversidade de gênero e sexualidade no Cumbe. 
Para isso, faço menção da monografia de Francisca Dandara Albuquerque (2022) acerca 
dos/as LGBT+ no Cumbe. Ela destaca, em sua Introdução, que, ao conversar com João 
Nascimento, ele lhe disse “[...] não haver um debate mais abrangente acerca das questões 
de diversidade no local, mesmo com a presença de um público LGBTQ+ marcante e 
atuante” (Albuquerque, 2022, p. 12). A autora narra as atividades que desenvolveu e as 
que participou na comunidade, como encontros, entrevistas e aplicação de questionários. 
A monografia de Albuquerque (2022) é um marco quanto a esse tema e deve ser sucedida 
por outras pesquisas sobre o assunto.

Por fim, em sua dissertação, Castro (2021) aponta os impactos nocivos dos 
empreendimentos, enfatizando que os/as quilombolas reagem de acordo com o risco e o 
impacto que sofrem. Foi assim com a mortandade dos caranguejos no início dos anos 2000 e 
foi assim quando os/as quilombolas foram impedidos/as de acessar a praia devido ao parque 
eólico, que a privatizou. Em suma, eles/as respondem à altura das ameaças à sua vida e 
ao seu território, como se vê a seguir no relato sobre a privatização das dunas e da praia:

Além do impedimento da utilização das lagoas, a empresa eólica também impediu 
o acesso ao mar; este caso também é exposto na fala de Itã (2020): “[...] no começo 
eles diziam que podia tudo e depois não podia nada. Aí finalizando o processo do 
parque, do projeto de morte, o que acontece? Os pescadores ficam impedidos de 
ir à praia. Aí realmente alvoroçou também [...]” (Castro, 2021, p. 251).

Chama atenção a interlocutora ter falado em projeto de morte, visto a eólica ser 
mais um empreendimento a afetar significativamente o modo de vida local. A empresa 
enganou os/as moradores/as, ocultando os impactos negativos de sua presença no Cumbe, 
apresentando apenas os supostos benefícios. O parque eólico interferiu diretamente na relação 
dos/as quilombolas com as dunas, as lagoas interdunares e a praia. O projeto de morte é o 
território que era livre sendo privatizado, sendo invadido por torres eólicas e fios elétricos, 
as dunas sendo compactadas e tendo sua dinâmica alterada. Mas isso é apenas um projeto, 
pois as dunas resistem, confrontam a todo instante quem teima em querer ser mais do que 
elas, quem quer impor outro ritmo à sua dinâmica. Assim como Gaia (Stengers, 2015), as 



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

67

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

dunas não ligam para as infraestruturas do capitalismo verde. Seu movimento é diário, elas 
enterram o que estiver pela frente; seu avanço é incontornável, até mesmo para torres de 
quilos e mais quilos de ferro e concreto enterrado na areia.

3 Pesquisa de Campo: os/as quilombolas e o pesquisador

Feita a análise sobre o estado da arte de trabalhos acadêmicos sobre a comunidade do 
Cumbe, neste tópico disserto ainda mais sobre a socialidade dos/as quilombolas, da forma 
como a percebo e a experimentei em campo, bem como sobre questões de um parecer 
contestatório acerca da identidade quilombola do Cumbe, que foi elaborado, por um 
antropólogo, em agosto de 2021. Essas questões se relacionam com a minha inserção em 
campo como pesquisador, com a intimidade que construímos, eu e os/as quilombolas, ao 
longo da pesquisa de campo e com a forma que eu enxergo os conflitos internos no Cumbe.

Inicialmente, aponto que estando em campo, por três vezes, pelo menos, me tomaram 
por nativo do Cumbe – uma foi na festa do mangue de 2023, outra numa aula de campo, 
coordenada por João e outra ocorreu em uma ocasião que não lembro, por pessoas de fora 
da comunidade. Nessas situações, percebi que, sem me identificar como antropólogo e 
morando na comunidade, mostrando certa intimidade com os/as moradores/as, além de ter 
desenvoltura na explicação de certos fatos locais, algumas pessoas acharam que eu morava 
ali há um bom tempo ou que eu fosse nativo, como os/as quilombolas falam quando alguém 
nasce no Cumbe. A relativa facilidade de me adaptar ao cotidiano da comunidade e em 
conversar com as pessoas fez com que rapidamente eu conseguisse uma proximidade com 
elas, mesmo com pouco tempo de campo.

Penso que isso se deve a dois fatores: não apenas à minha personalidade, mas também 
à incorporação que os/as quilombolas fazem de pessoas de fora, recebendo muito bem, 
acolhendo-as. Na minha segunda ida ao Cumbe, entre final de novembro de 2022 e começo 
de janeiro de 2023, eu já era conhecido por muitos/as quilombolas. Senti que minha 
intimidade com as pessoas e seu cotidiano já era considerável, devido à minha desinibição 
para falar com elas e propor algo, como uma entrevista, uma saída para algum canto ou 
alguma atividade, como uma fogueira com contação de histórias, por exemplo, no quintal 
de Cleomar. Assuntos mais sensíveis ou de cunho sexual também eram discutidos na minha 
presença sem constrangimento ou pudor algum. Percebi nessas ocasiões que já havíamos 
estabelecido uma relação de confiança e de intimidade, relação essa que se fortaleceu ao 
longo do tempo e que é preciosa para ambos os lados.

Exemplar nesse sentido foram as ocasiões nas quais essa assimilação social, que os/
as quilombolas fazem das pessoas de fora, foi expressa verbalmente. Isso é outro aspecto 
de minha inserção no cotidiano do Cumbe, pois várias vezes quilombolas falaram coisas 
do tipo para mim: ’já pode se associar’, ’já é quase um quilombola’, ’falta só casar com alguém 
daqui pra ser quilombola’, ’não vai mais embora, né? Tu já se sente um quilombola, né?’, ’morando 
no Cumbe agora, né?’ e ’você é como se fosse do Cumbe’. Frases do tipo ouvi diversas vezes em 
minhas estadas em campo, sobretudo a partir da segunda e terceira idas, nas quais passei 
um bom tempo morando no Cumbe, convivendo com quilombolas, participando de eventos, 
reuniões, encontrando gente conhecida na esquina, nas ruas, pedindo favores, etc.



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

68

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

Muitas vezes, eu me peguei falando algo que fez alguém rir bastante, opinei sobre 
certas coisas, que me senti à vontade para opinar, e as pessoas receberam bem minhas falas; 
trocamos também nas conversas alguns deboches e fofocas. Em três semanas de estadia, 
em dezembro de 2022, eu já estava aclimatado ao cotidiano da comunidade, bem como os/
as interlocutores/as estavam aclimatados/as à minha presença, a ponto de em conversas 
mais sensíveis, ou nas quais os ânimos se exaltavam, não haver nenhum constrangimento 
ou censura com a minha presença. Nesse sentido, minha inserção no cotidiano dos/as 
quilombolas foi um processo fácil e rápido.

Entrementes, essa convivência íntima supõe não somente uma harmonia nas relações, 
como já demonstrei, mas também a suspensão provisória dessa harmonia. Percebi que, numa 
convivência íntima, os dissensos, divergências e/ou conflitos com os/as interlocutores/as 
surgem de qualquer jeito. Mas isso é a regra de uma convivência constante e íntima, na qual 
os dois lados expressam seus descontentamentos, seus desconfortos e suas divergências 
de opinião. Em pelo menos cinco situações isso ocorreu entre mim e os/as quilombolas. 
Em duas situações, interlocutores/as me chamaram a atenção para não fazer algo, que eu 
fazia cotidianamente e que achei não ter problema em fazer. Como a questão não envolvia 
apenas a mim, mudei um pouco meu hábito para atender à solicitação das pessoas.

Em outra ocasião, discuti sério com meu amigo interlocutor por ter colocado nós 
dois e outro amigo nosso em uma situação desconfortável, na qual precisávamos voltar ao 
Cumbe, mas estávamos sem opção de transporte, sendo que ele tinha ficado responsável 
por essa parte. Em outra ocasião, divergi explicitamente com uma interlocutora acerca 
da formação das comunidades quilombolas no Brasil, tentando explicar o ponto de vista 
da teoria historiográfica e antropológica do assunto. Como ela se manteve firme em sua 
opinião, resolvi não continuar com a discussão e mudar de assunto.

Essas foram situações de que me lembro agora e que foram mais significativas para 
mim, mas outras do tipo ocorreram, e eu poderia enumerá-las por longo tempo. No entanto, 
isso basta para uma avaliação geral das relações com os/as interlocutores/as. Tudo isso não 
abalou a nossa intimidade, nem o gostar de estar junto ou perto um do outro, pelo contrário, 
só fortaleceu a relação. Na verdade, penso que isso é um aspecto relevante da intimidade 
social, uma intimidade agonística, que não preza pela harmonia plena (Vieira, 2015), mas 
que é dinâmica, podendo pender para o riso compartilhado em vários momentos e, em 
outros, pender para críticas e divergências verbalizadas cara a cara. Essa também é uma 
das características mais importantes no trabalho de campo etnográfico: a intimidade do 
cotidiano, a relação constante e diária com os/as interlocutores/as.

Fiquei hospedado, em todas as idas a campo, num chalezinho de madeira de carnaúba, 
barro e palha, no quintal de Cleomar, construído por seu marido, Niltinho. Do lado da casa 
dela, há a casa de uma de suas filhas, que é casada e tem filhos – Bina. Minhas convivências 
cotidianas, sobretudo nas horas de comer, como o café da manhã e almoço, eram, geralmente, 
na companhia da família de Cleomar, tanto que acho estranho, quando estou em campo, 
quando faço alguma dessas refeições sozinho. Mas quanto a isso já me acostumei, pois 
meu horário de alimentação é mais tarde que o deles/as. Percebi, depois de um tempo, que 
comida e conversa são coisas que se atraem e são importantíssimas na socialidade dos/as 
quilombolas do Cumbe.

Quanto à questão da comunicação, em vários momentos de minha estadia em campo, 
percebi que a distância cultural entre mim e os/as interlocutores/as se relacionava diretamente 



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

69

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

à sua identidade pesqueira/marisqueira. Afinal, como cearense, eu estava entre cearenses, 
o que favoreceu nossas trocas afetivas e conversas9. Percebi então que as coisas que eu 
menos entendia, nas conversas cotidianas, eram relacionadas à pesca, ao mangue, ao rio, 
às águas do território, no geral. Certas palavras do vocabulário dos/as quilombolas me 
faziam, algumas vezes, perguntar o que era aquilo que a pessoa estava dizendo ou pedir que 
repetisse a palavra para eu tentar entender a sonoridade e a grafia. Assim, há um vocabulário 
específico que traduz a socialidade quilombola com o território. Como Evans-Pritchard 
(1999, p. 27) entre os Nuer, percebi que era preciso dominar um vocabulário referente ao 
modo de vida pesqueiro dos/as quilombolas para compreendê-los/as melhor, pois há uma 
terminologia própria em uso no cotidiano, como se fosse uma segunda língua que é falada 
em todas as situações.

Dessa forma, quase tudo no Cumbe gira em torno da relação com a pesca e o mangue. 
Aponto que, nas várias entrevistas que fiz, durante a autoapresentação que eu pedia ao 
iniciar a conversa, alguns/mas interlocutores/as se definiam logo como pescadores/as ou 
marisqueiros/as, ou seja, a relação com a pesca e o mangue é constitutiva da própria visão 
de mundo deles/as, bem como de sua identidade subjetiva mais íntima. Eles/as pensam 
como pescadores/as e veem o mundo como pescadores/as. Não é só o que eles/as fazem 
como atividade produtiva, é o que eles/as são como coletividade e subjetividade. Por isso, 
tudo ali é uma questão de relação com o território, com o mangue, o rio e a pesca.

Na segunda ida a campo, fiz alguns movimentos que antes não me permiti, como de 
me expor mais, me inserir nas coisas, ajudar, perguntar, aconselhar e opinar. Fui ensaiando 
um movimento de proximidade cotidiana e lenta, mas intensa, e que se mostrou envolvente 
de ambos os lados. Rapidamente já estávamos fofocando de certas pessoas, comentando 
questões sérias, sensíveis e com transparência, já pensávamos em fazer um lazer juntos, 
ir para festas, etc. Foi a partir desse contexto de maior intimidade que, em minha terceira 
ida a campo, eu e Tia Simoa começamos a fazer corridas e caminhadas diárias, alternando 
com pedaladas – essas corridas e caminhadas nos aproximaram bastante inclusive.

Devo comentar algo que achei curioso nas primeiras vezes em que ocorreu. Várias 
vezes, os/as quilombolas me perguntaram quanto tempo eu ia ficar por ali morando na 
comunidade. A priori, levei isso como mera curiosidade, depois percebi que, para além 
dela, talvez os/as quilombolas não estejam acostumados/as a ter alguém de fora presente 
todos os dias no seu cotidiano, passeando pelas ruas, comprando coisas, conversando com 
o povo nas esquinas, indo no bar com amigos/as, subindo os morros, etc. Perguntei depois 
a João e Cleomar se já havia ido algum/a antropólogo/a fazer uma pesquisa lá, e eles me 
informaram que não, que os que mais andam fazendo pesquisa por lá são estudantes da 
Geografia, Biologia, Ciências Ambientais, Turismo e outros cursos, menos da Antropologia 
ou Ciências Sociais.

As perguntas sobre quanto tempo eu ia ficar ali começaram a fazer mais sentido depois 
que confirmei o ineditismo de minha presença como antropólogo entre eles/as, fazendo 
uma pesquisa sistemática. As perguntas sobre minha permanência no Cumbe indicavam o 
estranhamento com a minha presença cotidiana. Pelas perguntas dos/as quilombolas e pela 
experiência em campo que tive com outros/as pesquisadores/as de outras áreas, entendi que 
os/as quilombolas esperavam – no sentido da expectativa – que eu fosse embora do território 

9 Isso me lembra o que Machado (2018) comentou sobre sua adaptação linguística, como gaúcho, no território quilombola 
da Serra do Evaristo, em Baturité, CE.



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

70

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

depois daquela festa do mangue em 2022, como todos/as costumam fazer, ou que passasse 
pouco tempo por lá, uns três dias no máximo. Porém, não fui embora depois daquela festa 
do mangue e nem passei pouco tempo lá, assim, a minha presença passou a ser alvo de 
curiosidades e de especulações diárias. Passar meses morando no Cumbe implicou uma 
convivência cotidiana e intensa que transbordou para além da pesquisa.

Algo interessante a se apontar é a novidade da circulação da palavra “quilombola” em 
Aracati. Cleomar, por exemplo, me disse várias vezes que, frequentemente, as pessoas não 
sabem escrever a palavra “quilombola” quando ela pede um recibo de uma compra feita em 
nome da Associação Quilombola do Cumbe. As situações foram se repetindo, e ela teve que 
soletrar a palavra para as pessoas poderem escrever corretamente. Numa dessas compras, 
na qual a acompanhei, às vésperas da virada do ano de 2022 para 2023, fui com Cleomar 
até o balcão de um supermercado para pedir o recibo. Dessa vez, a moça que escreveu o 
recibo soube escrever o nome “quilombola”, sem perguntar como se escrevia. Cleomar riu 
da minha expectativa de ver ali a coisa acontecendo como ela contava, mas aquela moça 
já havia aprendido a escrever a palavra, afinal era comum Cleomar e outros quilombolas 
fazerem compras naquele estabelecimento.

Por fim, já em outro momento, em maio de 2023, salvo engano, quando eu fiz uma 
compra em Aracati e pedi um recibo em nome da Associação Quilombola do Cumbe, a 
moça que me atendeu não soube escrever a palavra “quilombola”. Ao hesitar na hora de 
escrever, ela me perguntou como se escrevia e eu soletrei. Quando cheguei no Cumbe, contei 
a Cleomar sobre o ocorrido e rimos.

4 Conclusão

Tudo na vida dos/as quilombolas do Cumbe parece ser uma relação constante entre 
a alegria e a tensão geradas na defesa do território. Talvez isso defina bem o que Cleomar 
apontou como sendo uma luta alegre. O adjetivo alegre funciona aqui como um qualificante 
do substantivo comum luta. O adjetivo afasta qualquer noção externa que se possa ter sobre 
a luta pelo território ser algo apenas cansativo, tenso e laborioso. Não é isso que a prática 
cotidiana dos/as quilombolas nos mostra. A alegria perpassa cada ação e atividade que 
realizam. Mesmo quando tratam de assuntos burocráticos e tensos, não há uma reunião 
sequer que não seja atravessada pelo riso, pelas gargalhadas e pelo bom humor.

Entre outras coisas, percebi com as atividades das quais participei e ao ouvir um episódio 
de podcast no qual Tia Simoa foi entrevistada, que o turismo comunitário do Cumbe preza 
sobretudo pelo respeito ao território. Nada é mais importante do que proteger e cuidar dele 
como um todo, mas principalmente cuidar daqueles locais com os quais a comunidade tem 
uma relação afetiva e de lazer, que evocam memórias da infância, cheiros, aventuras pelo 
território e não só uma relação econômica. Isso é reforçado pela frase que vi num estandarte 
exposto em um dos espaços do prédio da associação quilombola: “O nosso manguezal é 
rico por natureza; acolhe a todos/as sem nenhuma esperteza, alimentando o povo de toda 
a redondeza”.

Cleomar depois resumiu bem essa frase, em uma de nossas inúmeras conversas, 
afirmando o seguinte: “O território cuida da gente e a gente cuida do território”. Dessa 
forma, a vida só é possível quando pensada por eles/as a partir do território. A vida é um 



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

71

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

constante cuidado, uma relação de reciprocidade, de troca que propicia a continuidade da 
vida, nos moldes daquilo que Beatriz Nascimento (2018) escreveu acerca dos quilombos. 
É essa relação biointerativa que mantém a vida dos/as quilombolas do Cumbe. Nesse sentido, 
o cuidar aqui encontra semelhanças com o criar dos quilombolas da Malhada (Vieira, 2015, 
p. 330), precisamente na medida em que o cuidar implica uma afetação mútua. Seria aqui, 
parafraseando a descrição de Vieira (2015), o caso de pensar num fluxo de cuidados (ou 
do cuidado).

Desse modo, o cuidado é fundamental para se entender a continuidade da vida 
quilombola que é operada na biointeração. A ideia do cuidado com o território foi várias 
vezes evocada pelos/as interlocutores/as para falar de sua relação com ele. Assim, penso que 
o cuidado presente no modo de vida biointerativo tem paralelo com o cuidado definido por 
Flores (2018, p. 131), a partir de Stengers (2015, p. 55), que nos diz da “[...] importância 
de aprender e cultivar o cuidado”, “[...] atentar para consequências que estabeleçam 
conexões entre o que estamos acostumados a considerar separadamente”. É dessa forma 
que compreendo o cuidado presente na relação biointerativa com o território quilombola; 
ele implica uma visão integral da vida. Cuidado é aprendizado cotidiano com o/no território, 
é preciso cultivá-lo, pois longe da biointeração quilombola designar uma identidade, ela 
designa “[...] uma ética do cuidado, uma política da atenção e uma estética da criação” 
(Flores; Vieira; Villela, 2021, p. 234).

Referências

ALBUQUERQUE, Francisca Dandara da Silva. Territórios dissidentes: a experiência de raça, 
gênero e sexualidade na comunidade quilombola do Cumbe (Aracati/CE). 2022. 36p. Trabalho 
de Conclusão de Curso (Licenciatura em Geografia) – Universidade Estadual do Ceará, Fortaleza, 
2022.

BAUER, Martin W.; GASKELL, George. Entrevistas individuais e grupais. In: BAUER, Martin 
W.; GASKELL, George. Pesquisa qualitativa com texto, imagem e som: um manual prático. 
Petrópolis: Vozes, 2008. p. 64-89.

BOURDIEU, Pierre. Compreender. In: ACCARDO, A. et al. (coord.). A miséria do mundo. 7. ed. 
Petrópolis: Editora Vozes, 2008. p. 693-732.

BRISSAC, Sérgio. Parecer Técnico n. 3/2017 – SEAP. Parecer Técnico sobre os conflitos 
relacionados com a titulação da comunidade remanescente de quilombos do Cumbe, 
no município de Aracati/CE. Ministério Público Federal. Procuradoria Geral da República/
Secretaria de Apoio Pericial – Centro Regional de Perícia 5. Fortaleza, 2017.

CASTRO, Ariel Rocha Nóbrega de. A apropriação capitalista da natureza e os conflitos pela 
água no território do Cumbe (Aracati/CE): lutar e resistir por um bem comum. 2021. 314p. 
Dissertação (Mestrado em Geografia) – Universidade Estadual do Ceará, Fortaleza, 2021.

D’ALESSIO, Márcia Mansor. Metamorfoses do patrimônio – o papel do historiador. Revista do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional – IPHAN, [s.l.], n. 34, 2012. (Organização: Márcia 
Chuva).

EVANS-PRITCHARD, Edward Evan. Os Nuer – uma descrição do modo de subsistência e 
das instituições políticas de um povo nilota. São Paulo: Editora Perspectiva, 1999. (Coleção 
Estudos).

FLORES, Luiza Dias. Ocupar: composições e resistências kilombolas. 2018. 309p. Tese (Doutorado 
em Antropologia Social) – Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de 
Janeiro, 2018.



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

72

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

FLORES, Luiza Dias; VIEIRA, Suzane; VILLELA, Jorge (org.). Insurgências, ecologias dissidentes 
e antropologia modal. Goiânia: Editora da Imprensa Universitária, 2020. 349 p. Anuário 
Antropológico, [on-line], v. 46, n. 3, 2021.

MACHADO, Cauê Fraga. Ecos de um quilombo: estética da re-existência na Serra do Evaristo. 
2018. 254p. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – Museu Nacional. Programa de Pós-
Graduação em Antropologia Social, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2018.

NASCIMENTO, João Luís Joventino do. Racismo ambiental na comunidade do Cumbe/Aracati – 
CE. In: I ENCONTRO NACIONAL DE PESQUISAS E PRÁTICAS EM EDUCAÇÃO. Universidade 
Federal do Rio Grande do Norte. Natal, Rio Grande do Norte, Brasil. 2012. Anais [...]. Natal, RN, 
2012.

NASCIMENTO, João Luís Joventino do. Processos educativos: a luta das mulheres pescadoras 
do mangue do Cumbe contra o racismo ambiental. 2014. 119p. Dissertação (Mestrado em 
Educação) – Universidade Federal do Ceará, Faculdade de Educação, Fortaleza, 2014.

NASCIMENTO, Maria Beatriz. Beatriz Nascimento, Quilombola e Intelectual – 
Possibilidade nos dias da destruição. [S.l.]: Editora Filhos da África, 2018. (Coletânea 
organizada e editada pela UCPA, União dos Coletivos Pan-Africanistas).

NASCIMENTO, João Luís Joventino do; LIMA, Ivan Costa. Nas trilhas da memória e da história: 
Cumbe, um museu a céu aberto. In: XI ENCONTRO REGIONAL NORDESTE DE HISTÓRIA ORAL 
– FICÇÃO E PODER: ORALIDADE, IMAGEM E ESCRITA. Fortaleza, 2017. Anais [...]. [S.l.], 
2017a.

NASCIMENTO, João Luís Joventino do; LIMA, Ivan Costa. Na pesca e na luta: mulheres 
quilombolas pescadoras do mangue do Cumbe contra as injustiças ambientais. In: SEMINÁRIO 
INTERNACIONAL FAZENDO GÊNERO, 11 & 13th WOMEN’S WORLDS CONGRESS – 
TRANSFORMAÇÕES, CONEXÕES, DESLOCAMENTOS. Florianópolis, 2017. Anais [...]. 
Florianópolis, 2017b.

NASCIMENTO, João Luís Joventino do; LIMA, Ivan Costa; BARROS, Fernanda Lícia de Santana. 
Práticas culturais e educativas no Cumbe/Aracati: entre a memória e a história. In: ENCONTRO 
CEARENSE DE HISTÓRIA DA EDUCAÇÃO, XII; ENCONTRO NACIONAL DO NÚCLEO DE 
HISTÓRIA E MEMÓRIA DA EDUCAÇÃO, II. (26-28 set.: 2013: Fortaleza, CE). História da 
educação: real e virtual em debate. Anais [...]. Fortaleza: Gráfica LCR, 2013.

OLIVEIRA, Olávia Farias de. Educação quilombola e o projeto de turismo comunitário do 
Quilombo do Cumbe. Revista África e Africanidades, [s.l.], ano XII, n. 33, fev. 2020.

RODRIGUES, Ozaias da Silva. “Possibilidade nos dias da destruição”: pandemia e a 
continuidade da vida entre remanescentes quilombolas do Cumbe – Aracati/CE. 2024. 330p. Tese 
(Doutorado em Antropologia Social) – Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2024.

RODRIGUES, Ozaias da Silva. População LGBT+, “pirraça” e empoderamento na comunidade 
quilombola do Cumbe, Aracati/CE. Revista de Estudos e Investigações Antropológicas – 
REIA, [s.l.], v. 10, n. 1, 2023.

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, Quilombos: modos e significados. Brasília, DF: 
Universidade de Brasília, 2015.

SANTOS, José Ésio dos. A carcinicultura no Ceará: principais impactos ambientais em uma 
fazenda no Cumbe – estuário do Rio Jaguaribe. 2006. 80p. Dissertação (Mestrado em Engenharia 
da Pesca) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2006.

SANTOS, Anderlany Aragão dos; SAYAGO, Doris Aleida Villamizar; MILLER, Francisca de 
Souza. “Eles dividem pra dominar”: polarização política em uma comunidade remanescente de 
quilombo. Fronteiras: Journal of Social, Technological and Environmental Science, [s.l.], 
v. 9, n. 2, p. 171- 190, maio-ago, 2020.



Ozaias da Silva Rodrigues

Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa ...

73

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025

SANTOS, Anderlany Aragão dos; SILVA, Amanda Stefanie Sérgio da; ROZENDO, Cimone. 
Libertar para desenvolver: os grandes empreendimentos e o “des-envolvimento” na comunidade 
tradicional do Cumbe, Ceará, Brasil. Desenvolvimento e Meio Ambiente, [s.l.], v. 45, p. 22-41, 
abr. 2018.

SOUZA, Antônio Marcos dos Santos; OLIVEIRA, Gerciane Maria da Costa; VIEIRA, Kyara Maria 
de Almeida. A festa do mangue na comunidade quilombola do Cumbe/CE: das suas histórias, 
valores culturais e lutas. In: SOUZA, Antônio Marcos dos Santos; OLIVEIRA, Gerciane Maria da 
Costa; VIEIRA, Kyara Maria de Almeida. Patrimônio, povos do campo e memórias: diálogos 
com a cultura, a arte e a educação. Mossoró, EdUFERSA, 2020. p. 207-224.

STENGERS, Isabelle. No tempo das catástrofes – resistir à barbárie que se aproxima. 
Tradução: Eloisa Araújo Ribeiro. São Paulo: Cosac Naify, 2015.

TEIXEIRA, Ana Cláudia de Araújo et al. A afirmação da identidade de “povos do mangue” em 
meio ao conflito com o hidronegócio: a carcinicultura no Cumbe, Aracati (CE). In: CARNEIRO, 
Fernando Ferreira; PESSOA, Vanira Matos; TEIXEIRA, Ana Cláudia de Araújo (org.). Campo, 
floresta e águas: práticas e saberes em saúde. Brasília, DF: Editora UnB, 2017. p. 369-405.

TERRA AMBIENTAL; INCRA. Relatório antropológico de caracterização histórica, 
econômica, ambiental e sociocultural: Lote 46. Aracati, CE: Comunidade Quilombola Córrego 
de Ubaranas, 2013.

VIEIRA, Suzane Alencar. Resistência e Piçarra na Malhada: cosmopolíticas quilombolas no 
Alto Sertão de Caetité. 2015. 425p. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – Museu Nacional, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2015.

WEBER, Regina. Relatos de quem colhe relatos: pesquisas em história oral e ciências sociais. 
DADOS – Revista de Ciências Sociais, Rio de Janeiro, v. 39, n. 1, p. 63-83, 1996.

Ozaias da Silva Rodrigues
Doutor em Antropologia Social pela Universidade Federal do Amazonas (UFAM), Manaus, Brasil, Professor 
substituto no Departamento de Antropologia da Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT), Cuiabá, 
Brasil. Pós-doutorando no Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social (PPGAS) da Universidade 
Federal de Mato Grosso.
Endereço profissional: Av. Fernando Corrêa, s/n, Boa Esperança, Cuiabá, Mato Grosso. CEP: 78060-900.
E-mail: ozaiasufc@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2834-4318

Como referenciar este artigo:

RODRIGUES, Ozaias da Silva. Considerações sobre a Comunidade Quilombola do Cumbe, 
em Aracati, CE: revisão bibliográfica e pesquisa de campo. Ilha – Revista de Antropologia, 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99555, p. 53-73, janeiro de 2025.



Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 18/04/2024
Aceito em: 25/01/2025

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao 
Quilombo Kalunga

Francisco Octávio Bittencourt de Sousa1

José Luiz de Andrade Franco1

1Centro de Desenvolvimento Sustentável, Brasília, DF, Brasil

Resumo

Este artigo teve por objetivo compreender a “época do projeto”, período de elaboração e de execução do Projeto 
Kalunga – Povo da Terra, coordenado por Mari de Nasaré Baiocchi nas décadas de 1970 e 1990. A pesquisa, 
desenvolvida entre 2022 e 2023, foi realizada no território Kalunga, no nordeste de Goiás, e investigou as 
implicações desse projeto na memória coletiva da comunidade, marcada pela criação da primeira associação 
local e pela luta no reconhecimento da causa quilombola. O artigo discute, também, as escolhas da comunidade 
voltadas para a conservação ambiental e analisa a importância dos dados gerados pelo Projeto Kalunga, que 
ainda hoje influenciam a compreensão do território e as políticas públicas. A escrita é descritiva e se baseia 
em fontes primárias, indicações dos interlocutores e escritos clássicos sobre quilombos.

Palavras-chave: Memória Coletiva; Causa Quilombola; Conservação Ambiental.

Legacies of the Project Era: a brief introduction to the 
Kalunga Quilombo

Abstract

This article aims to understand the “project era”, the period of development and implementation of 
the Kalunga Project – Povo da Terra, coordinated by Mari de Nasaré Baiocchi in the 1970s and 1990s. 
The research, conducted between 2022 and 2023, took place in the Kalunga territory in northeastern Goiás 
and investigated the implications of this project on the community’s collective memory, marked by the 
creation of the first local association and the struggle for the recognition of the quilombola cause. The article 
also discusses the community’s environmental conservation choices and analyzes the significance of the 
data generated by the Kalunga Project, which continue to influence the understanding of the territory and 
public policies today. The writing is descriptive and based on primary sources, interlocutor suggestions, and 
classic writings on quilombos.

Keywords: Collective Memory; Quilombola Cause; Environmental Conservation.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e99701



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

75

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

1 Introdução

Este trabalho integra a pesquisa desenvolvida para a elaboração de uma dissertação de 
mestrado no Centro de Desenvolvimento Sustentável (CDS), com o objetivo de analisar 

a relação dos Kalunga com o meio ambiente. Durante o trabalho de campo, realizado 
entre 2022 e 2023, observei que meus interlocutores – aproximadamente 10 famílias de 
criadores de gado do núcleo populacional da Prata, uma das comunidades que compõem o 
território – faziam referência a um passado relativamente recente como a “época do projeto”. 
Intrigado por essas narrativas, busquei aprofundar meu entendimento sobre o que, de fato, 
representava essa “época do projeto”. Essa investigação revelou uma série de dados ainda 
pouco explorados academicamente, os quais serão apresentados ao longo deste texto.

O território Kalunga, localizado no nordeste de Goiás, abriga uma das maiores 
comunidades quilombolas do Brasil. Com uma extensão superior a 260 mil hectares, o 
território possui uma história que remonta a mais de 270 anos. Formada por descendentes de 
africanos escravizados que fugiram no século XVIII, bem como por escravizados abandonados 
durante a crise aurífera, a comunidade preserva uma cultura rica, enraizada em tradições 
africanas e elementos brasileiros, destacando-se nas manifestações musicais, na dança e 
na culinária. Após a abolição da escravatura, os Kalunga mantiveram seu modo de vida, 
baseado na agricultura, na criação de animais e em técnicas próprias de caça.

Minha trajetória com a comunidade Kalunga começou com uma pesquisa sobre a 
grilagem de terras, que contribuiu para uma série de processos relacionados à titulação 
das terras dessa comunidade. Em 2020, cheguei ao território Kalunga, coincidentemente 
no momento em que Vilmar Kalunga se tornava o primeiro prefeito quilombola do Brasil. 
Antes de sua eleição, Vilmar havia sido presidente da Associação Quilombo Kalunga (AQK), 
e o período de minha chegada coincidiu com a transição da liderança, com a presidência 
passando para Seu Jorge. Desde então, tenho acompanhado de perto os desafios e os 
avanços da AQK. Em 2022, já integrado ao Programa de Pós-Graduação do Centro de 
Desenvolvimento Sustentável (CDS), fui convidado para viabilizar uma nova parceria com 
a AQK, em colaboração com o Programa de Conservação dos Mamíferos da Chapada dos 
Veadeiros (PCMCV). Essa parceria deu base à minha dissertação de mestrado, para a qual 
este texto foi originalmente elaborado.

Neste artigo, busco compreender a chamada “época do projeto”, termo utilizado pelos 
interlocutores para se referirem ao período de elaboração e de execução do Projeto Kalunga 
– Povo da Terra, que teve como principal coordenadora Mari de Nasaré Baiocchi, entre as 
décadas de 1970 e 1990. O Projeto Kalunga foi uma grande iniciativa de pesquisa liderada 
por Baiocchi e seus orientados, com o objetivo de gerar dados sobre o território Kalunga 



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

76

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

e apoiar o processo de reconhecimento e delimitação de suas terras. Esse projeto resultou 
em uma série de dados e informações que, até hoje, são essenciais para a compreensão do 
território e da história da comunidade, muitos dos quais ainda são os mais atualizados 
disponíveis.

Além disso, o período da execução do Projeto Kalunga ficou marcado na memória coletiva 
dos Kalunga pela organização da primeira associação do território e pela luta pioneira no 
reconhecimento da causa quilombola, que teve desdobramentos significativos, inclusive na 
Constituinte de 1988. Esses são temas centrais neste texto, pois, desde sua implementação, 
é impossível escrever academicamente sobre os Kalunga sem se referir aos trabalhos e aos 
dados gerados no âmbito desse projeto, que continuam a influenciar a compreensão e as 
políticas voltadas para a comunidade até os dias de hoje.

Para tanto, vou abordar: 1) os quilombos no Brasil e as relações genéricas estabelecidas 
com a conservação, tendo foco em discutir como a simples atribuição de uma índole de 
harmonia com a natureza a comunidades tradicionais – marca da antropologia produzida 
na época do projeto – é um desserviço à ciência e à luta quilombola; 2) o Quilombo Kalunga 
e suas particularidades, com foco em compreender as escolhas da comunidade voltadas 
para a conservação, positivadas no Estatuto Social e no Regimento Interno da Associação 
Quilombo Kalunga (AQK); e 3) o estado atual das pesquisas feitas sobre o território, com 
especial atenção às lacunas por elas deixadas.

Este artigo adota uma abordagem intencionalmente descritiva, com o objetivo de 
catalisar novas perguntas, em vez de fornecer respostas definitivas para questões ainda 
em aberto. O método utilizado não segue uma abordagem convencional, pois se baseia, 
principalmente, em uma série de fontes primárias, muitas delas geradas pela própria 
Associação Quilombo Kalunga (AQK) nas indicações feitas pelos interlocutores e nos 
escritos clássicos sobre quilombos. Evito citar os nomes de interlocutores que não são figuras 
públicas ou autores por orientação da AQK, já que existem diversos processos judiciais em 
andamento relacionados à região.

2 Conceitos de Quilombo

A história dos quilombos contemporâneos, também chamados comunidades 
remanescentes de quilombo (CRQs), mocambos, terras de preto ou terras de santo, é secular, 
mas sua valorização é relativamente recente. De acordo com a Coordenação Nacional de 
Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas (Conaq, 2023), o Brasil tem mais 
de seis mil CRQs, das quais cerca de três mil estão em processo de reconhecimento pela 
Fundação Cultural Palmares (FCP) e pouco menos de 300 estão em processo de construção 
dos Relatórios Técnicos de Identificação e Demarcação (RTIDs), passo fundamental para 
a titulação dos territórios.

O termo “quilombo” tem suas raízes nas línguas bantas e chegou ao Brasil por meio 
dos povos lunda, ovimbundu, mbundu, kongo, imbangala, entre outros, que foram trazidos 
como escravos para o país. Esses povos trouxeram consigo suas culturas, tradições e formas 
de organização social, incluindo o conceito de quilombo como um espaço de resistência 
(Munanga, 1996). Sendo assim, os quilombos surgiram como uma forma de se opor à 
estrutura escravocrata. Os escravizados fugidos se organizavam para escapar das senzalas 



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

77

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

e das plantações, buscando áreas de difícil acesso e pouco povoamento para estabelecer 
seus quilombos. Inspirados no modelo africano, esses grupos transformavam essas áreas 
em espaços de resistência, onde podiam viver de forma autônoma e cultivar sua cultura e 
identidade (Reis; Gomes, 1996).

No período colonial brasileiro, os quilombos eram vistos como perigosos e uma afronta 
à sociedade. Os cronistas e historiadores retratavam quilombolas como ladrões e assassinos, 
reforçando estereótipos negativos e alimentando o medo na sociedade. Essa representação 
contribuiu para a invisibilidade histórica dos quilombos e para a marginalização das 
comunidades quilombolas. No século XVIII, o Conselho Ultramarino (1740) estabeleceu 
uma definição jurídico-formal de quilombo1. Segundo essa definição, quilombo era toda 
habitação de negros fugidos, mesmo que não tivessem construções ou equipamentos. 
Essa definição ressaltava a importância da fuga dos escravizados, a escolha de locais de 
difícil acesso, a existência de moradias e a capacidade de autoconsumo (Gomes, 2015). 
Nessa perspectiva, os quilombos eram produto da resistência dos escravizados e foram um 
fenômeno comum em todo o Novo Mundo. Após fugirem, procuravam se esconder e se 
isolar do restante da população em lugares remotos, formando agrupamentos que recebiam 
diferentes nomes de acordo com a região: quilombos ou mocambos no Brasil; palenques na 
Colômbia e em Cuba; cumbes na Venezuela; marrons no Haiti e nas ilhas do Caribe francês; 
grupos ou comunidades de cimarrones em várias partes da América Espanhola; maroons na 
Jamaica, Suriname e sul dos Estados Unidos (Mirador, 1980).

Por trás dessa perseguição estava um modelo de concentração fundiária intrinsecamente 
ligado ao sistema escravista. A criação das capitanias hereditárias e a distribuição de 
sesmarias exemplificam esse modelo fundiário estabelecido pelo projeto colonial português 
na ocupação e na exploração do território. A privatização das terras teve início em 1530 com 
a implantação das sesmarias. Esse processo foi seguido pelo Regime de Posses, que entrou 
em vigor em 1822, durante o processo de independência do Brasil, e foi definitivamente 
regulamentado pela Lei n. 601, de 18 de setembro de 1850, conhecida como Lei de Terras 
(Silva, 2021).

Essa lei estabeleceu que as terras devolutas só poderiam ser adquiridas por meio de 
compra, conferindo um caráter comercial à propriedade fundiária. É importante notar que a 
Lei de Terras foi promulgada no mesmo ano em que foram iniciadas as Leis Abolicionistas, 
como a Lei Eusébio de Queirós, que proibiu o tráfico de escravos. Esse contexto revela uma 
contradição: enquanto o Brasil anunciava o fim do tráfico de escravos, a população negra, 
mesmo liberta, era impedida de adquirir terras, uma vez que a terra era considerada um 
bem comercial e, no sistema escravista, as pessoas negras não possuíam acesso ao poder de 
compra. A Lei de Terras protegeu as grandes propriedades agrárias e as relações de exploração 
que delas decorriam e deixou claro que a população negra não deveria criar vínculos com 
a terra. Nesse contexto, o estabelecimento de quilombos era uma transgressão brutal ao 
regime (Vila Nova; Santos, 2013).

1 O conceito de quilombo do Conselho Ultramarino de 1740, “[...] toda habitação de negros fugidos, que passem de cinco, em 
parte despovoada, ainda que não tenham ranchos levantados e nem se achem pilões nele [...]”, ficou na memória nacional. 
No entanto, esse conceito foi ampliado e ressignificado diversas vezes e, atualmente, pode ser sintetizado como comunidades 
negras habitadas por descendentes de pessoas escravizadas que mantêm laços de parentesco e vivem majoritariamente 
de culturas de subsistência em terras doadas, compradas ou secularmente ocupadas. Os moradores dessas comunidades 
valorizam as tradições culturais, recriando-as no presente. Eles possuem uma história comum e têm normas de pertencimento 
relativas à sua identidade. É válido destacar que, na academia, há uma disputa entre antropólogos e historiadores quanto 
ao conceito contemporâneo e ao conceito histórico que não tenho objetivo de sanar.



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

78

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

Com a abolição da escravidão, a luta das comunidades quilombolas não se restringiu 
apenas à sobrevivência, mas também à busca pela manutenção da posse da terra e acesso à 
cidadania. A generalização do trabalho livre, aliada à política de branqueamento populacional, 
impactou negativamente a população negra, dificultando seu acesso à cidadania plena. 
As teorias raciais, influenciadas pelo pensamento científico europeu, perpetuaram a ideia de 
inferioridade racial e relegaram os negros a uma posição de não cidadania ou de cidadãos 
de última classe. A política de branqueamento populacional utilizou a imigração europeia 
como estratégia principal, excluindo a população negra do acesso ao mercado de trabalho 
nas áreas urbanas em processo de industrialização. Enquanto os imigrantes europeus 
ocupavam a maioria dos postos de trabalho na indústria, os negros foram marginalizados 
e relegados aos espaços de trabalho precários e de baixa remuneração (Schwarcz, 2012).

Nas áreas rurais, o poder do latifúndio foi revitalizado, mantendo relações de trabalho 
conservadoras e elementos laborais herdados da escravidão. Mesmo após a abolição, as 
comunidades quilombolas continuaram a enfrentar condições de trabalho precárias e a 
superexploração, perpetuando a herança escravista. A concentração fundiária continuou 
a se fortalecer, impactando negativamente as comunidades quilombolas, que passaram a 
ser estigmatizadas como símbolos do atraso no desenvolvimento nacional. Dessa forma, a 
aliança entre a burguesia industrial e a oligarquia rural, estabelecida nas primeiras décadas 
republicanas, perpetuou a marginalização e a exploração da população negra, tanto nas 
áreas urbanas quanto rurais (Jaccoud, 2008).

Paralelamente, no século XX, surgiram diferentes abordagens sobre os quilombos 
(Almeida, 2002). No início do novo século, a visão culturalista enfatizava a resistência à 
aculturação imposta aos escravizados, reconhecendo a importância da preservação das 
tradições culturais africanas nas comunidades quilombolas. Por outro lado, a visão materialista 
destacava os quilombos como espaços de resistência escrava, em que os escravizados fugidos 
resistiam à opressão e buscavam sua liberdade (Leite, 2000).

A partir dos anos 1970 e 1980, o conceito de quilombo conquistou novas dimensões, 
apoiadas na reivindicação de uma reparação histórica para com a população negra, alvo de uma 
opressão como população camponesa e parte de um grupo racial discriminado. O movimento 
negro utilizou o termo como símbolo de resistência e luta, reivindicando a valorização da 
história e da cultura das comunidades quilombolas e, junto com a Associação Brasileira 
de Antropologia, redefiniram o conceito, ampliando-o para incluir comunidades negras 
rurais que vivem da cultura de subsistência e têm fortes vínculos culturais com o passado 
(Almeida, 2002). Essa ampliação é feita em um contexto de organização dos trabalhadores 
do campo e ascensão do movimento negro, que apoia a identidade étnica no conjunto das 
lutas dos trabalhadores urbanos e rurais diante de um regime cuja luta pela cidadania 
plena continuou a ser um desafio e o acesso aos territórios tradicionalmente ocupados pelas 
comunidades quilombolas permaneceu negado até a constituinte. A comunidade Kalunga 
se insere nesse processo a partir de 1971, com o início dos trabalhos de Mari Baiocchi no 
território que resultam no Projeto Kalunga – Povo da Terra, acabando em 1996 com um 
lastro de criação de estruturas organizativas no território, dezenas de estudos científicos e 
conquistas legislativas no âmbito do acesso à cidadania e da regularização fundiária.

Entre os marcos da época estão: i) a entrada do Instituto de Desenvolvimento Agrário 
de Goiás (Idago) no processo, em 1984; ii) a primeira titulação em 1985; iii) a organização 
e a entrega do Dossiê Kalunga para a Furnas S.A em 1988; iv) o acompanhamento jurídico 



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

79

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

devido ao acirramento de conflitos pelas terras a partir de 1989; v) a entrega da carta-
denúncia ao Presidente da República, após evento no território em que a Procuradoria da 
República, a Secretaria de Justiça, o Idago e a Polícia Federal compareceram, entre 1990 e 
1992; vi) a elaboração e a apresentação do Relatório Técnico Científico (RTC) e do Laudo 
Antropológico nos mesmos anos; vii) a publicação da lei estadual que reconhece o Sítio 
Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga (SHPCK) em 1991; e viii) a criação da Associação 
Kalunga Povo da Terra, em 1992. De 1993 até hoje seguem os trabalhos de titulação e de 
desintrusão.

Vale mencionar que, na década de 1990, o movimento quilombola no Brasil ganhou 
destaque, impulsionado pela busca por reconhecimento, direitos territoriais e valorização 
da cultura e identidade. A Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras 
Rurais Quilombolas (Conaq) foi estabelecida como um marco importante na organização e 
na mobilização dessas comunidades, surgindo durante o “I Encontro Nacional das Comunidades 
Negras Rurais Quilombolas” em 1995. A Comissão Nacional Provisória das Comunidades 
Rurais Negras Quilombolas foi criada nesse encontro para articular e mobilizar comunidades 
quilombolas em diferentes estados brasileiros, fortalecendo a consciência coletiva sobre a 
importância da organização frente aos desafios enfrentados. Em 1996, durante o Encontro 
de Avaliação do I Encontro Nacional, a Comissão Provisória deu lugar à Conaq, consolidando 
o movimento quilombola como uma entidade autônoma. O II Encontro Nacional das 
Comunidades Negras Rurais Quilombolas, em 2000, em Salvador, Bahia, foi essencial para a 
afirmação do movimento, permitindo que as comunidades quilombolas tivessem representação 
própria e autonomia nas suas demandas. A Conaq passou a reunir representantes de 
24 estados, abrangendo todas as regiões do Brasil2.

Essa cisão entre o movimento negro e o movimento quilombola é um fenômeno complexo 
e multifacetado, que envolve divergências políticas, estratégias de luta e perspectivas de 
identidade. Embora ambos os movimentos compartilhem o objetivo de combater o racismo 
e a discriminação racial, existem diferenças significativas em termos de foco, abordagem e 
reivindicações. O movimento negro tem uma longa trajetória histórica de luta contra o racismo 
e pela igualdade racial no Brasil. Ele surge como uma resposta às desigualdades e às injustiças 
enfrentadas pela população negra em diversos âmbitos da sociedade, incluindo educação, 
emprego, saúde e segurança. O movimento negro busca a construção de uma sociedade 
antirracista e igualitária, promovendo a valorização da cultura e história afro-brasileiras, 
a representatividade política e o combate ao racismo. Já o movimento quilombola tem seu 
foco específico na luta pela garantia dos direitos territoriais das comunidades remanescentes 
de quilombos, reconhecidos pela Constituição Federal de 1988. O movimento quilombola 
busca o reconhecimento e a demarcação desses territórios, além de reivindicar políticas 
públicas voltadas para o desenvolvimento sustentável dessas comunidades (Almeida, 2002).

A Constituição Federal de 1988, por meio de seu artigo 68, garante o direito dessas 
comunidades de ter acesso à terra. Além disso, a Convenção 169 da Organização Internacional 
do Trabalho (OIT) estabelece o direito de os quilombolas serem consultados quando ações 
que afetem suas comunidades estiverem em curso. A Política Nacional de Desenvolvimento 
Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais (PNPCT), de 2007, também é um 
importante instrumento jurídico, enfatizando a busca das comunidades tradicionais, 

2 Relatos de lideranças do movimento colhidos em junho de 2023.



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

80

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

incluindo os quilombos, por condições que permitam a preservação de sua cultura, estrutura 
social, práticas religiosas, conhecimentos ancestrais e bem-estar econômico, utilizando-se 
de saberes, inovações e práticas transmitidas pela tradição. Outra relevante medida legal é o 
Decreto Presidencial n. 4.887/2003, que em conjunto com a Instrução Normativa n. 20/2005 
e a Instrução Normativa n. 57/2009 do Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 
(Incra) e com a Lei n. 4.1323 e Lei n. 4.5044 estabelece os procedimentos para identificação, 
reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas pelos quilombolas 
(Santos Francisco, 2006).

Além disso, o referido decreto institui o Relatório Técnico de Identificação e Delimitação 
(RTID), um documento elaborado com base nas indicações da própria comunidade e em 
estudos técnico-científicos, incluindo relatórios antropológicos. O propósito do RTID é 
caracterizar, de forma espacial, econômica, ambiental e sociocultural, a terra onde o quilombo 
está localizado.

Na época do Projeto Kalunga, Baiocchi (coordenação), Omar Carneio, Paulo Cesar 
Jardim, Sergio Carneiro (saúde), Wagner José Vieira, André Luiz das Dores, Marcelo de 
Almeida, Omar C. Filho (assistência), Ricardo Luiz Lôbo (geologia), Luiz Elias Junior 
(fotografia), Nair dos Santos, Adriana de Oliveira (levantamento sociocultural), Cleyde 
Amorim (levantamento arquivístico) e Alzirene Milhomem (desenhos) percorreram o 
território junto com quilombolas como Adão Cunha, Elias de Castro, Domingas da Cunha, 
Santino José dos Anjos, Joaquim Rodrigues, Albertino, Servino, entre outros, para estabelecer 
os limites e produzir os documentos que compõem o RTID, evento ainda muito marcado na 
memória dos mais velhos. Depois vieram pesquisadores e técnicos dos mais diversos órgãos 
acompanhar os planos e projetos desenvolvidos no território.

Nos últimos anos, tem ocorrido uma crescente discussão sobre a importância da 
preservação ambiental e da valorização dos conhecimentos tradicionais no manejo sustentável 
dos recursos naturais. Tanto estudos mais antigos (Cavalcanti et al., 1980) quanto mais 
recentes (Anderson et al., 2014) discutem a degradação florestal proveniente de projetos de 
larga escala, evidenciando a diversidade de sistemas de produção sustentável desenvolvidos 
por agentes locais que desempenham papel crucial na governança de recurso (Oviedo; 
Bursztyn, 2016). Esses agentes locais normalmente residem no que chamamos de territórios 
tradicionalmente ocupados, áreas que apresentam potencial sinérgico para conciliar metas 
de conservação e desenvolvimento local (Garnett et al., 2018), mas enfrentam pressões de 
grandes projetos extrativistas e de infraestrutura. Nesse contexto, a demarcação de terras 
indígenas e a criação de unidades de conservação destacam-se como estratégias eficazes para 
proteger a floresta e os ecossistemas sensíveis (Kere et al., 2017). Estudos indicam que áreas 
protegidas, especialmente terras indígenas e quilombolas, contribuem significativamente 
para a conservação global e o uso sustentável da biodiversidade, sendo essenciais para a 
redução do desmatamento na Amazônia. Terras indígenas, quilombolas e unidades de 
conservação demonstram eficiência na manutenção da cobertura vegetal natural (Oviedo 
et al., 2019), destacando sua importância na preservação ambiental.

Nesse contexto, uma sobreposição intencional entre pautas territoriais e ambientais 
tem sido criada. O conceito de quilombo é ampliado e “ambientalizado” para além do 

3 Define os casos de desapropriação por interesse social e dispõe sobre sua aplicação.
4 Regulamenta os direitos e obrigações relativas aos bens imóveis rurais, a Reforma Agrária e a promoção da Política Agrícola.



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

81

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

conceito histórico de espaços de resistência e refúgio dos escravizados fugidos durante o 
período colonial. Os quilombos passam a ser reconhecidos como territórios de comunidades 
negras rurais que conservam a paisagem, mantendo uma relação de ancestralidade e de 
territorialidade com as áreas que habitam, se tornando grupos que possuem uma relação 
histórica e cultural com o ambiente em que vivem, desenvolvendo modos de vida e sistemas 
de conhecimento próprios, transmitidos de geração em geração. Esses conhecimentos 
tradicionais englobam técnicas de agricultura, pesca, extrativismo, medicina tradicional, 
entre outros, que são fundamentais para a conservação da biodiversidade (Cunha et al., 
2021). Daí surge um “quilombola conservacionista”, não no sentido de colocar acima de 
tudo a preservação da natureza como um fim em si mesmo, mas por entender a conservação 
como requisito para manter a produtividade da natureza ao longo do tempo

Os territórios quilombolas abrangem áreas com diversos ecossistemas, como florestas, 
cerrados, manguezais e áreas costeiras. Esses habitats são caracterizados por uma rica 
biodiversidade, abrigando uma variedade de espécies vegetais e animais, algumas das quais 
podem ser endêmicas ou ameaçadas de extinção. A presença contínua das comunidades 
quilombolas nesses territórios tem desempenhado um papel importante na conservação desses 
ecossistemas. Uma das evidências dessa relação é a redução das taxas de desmatamento 
observadas nos territórios quilombolas, especialmente no Cerrado. Estudos mostram que 
os territórios quilombolas seguiram trajetórias de desmatamento similares ao entorno até 
o ano 2000, mas a partir desse período se apresentam como uma eficiente barreira para o 
desmatamento crescente no entorno (Doblas; Oviedo, 2021). O período coincide com vários 
dos marcos de reconhecimento e proteção já mencionados.

Além disso, as comunidades quilombolas detêm conhecimentos tradicionais sobre o 
uso e manejo dos recursos naturais, transmitidos ao longo de gerações. Esses conhecimentos 
incluem técnicas de agricultura de subsistência, pesca, extrativismo e uso sustentável da flora 
e fauna local, que podem auxiliar na conservação dos recursos naturais e na preservação da 
biodiversidade. É importante destacar que muitos territórios quilombolas estão localizados 
próximos ou mesmo dentro de áreas protegidas. Essa proximidade estabelece uma ligação 
entre os territórios quilombolas e as áreas protegidas, promovendo a conectividade dos 
habitats e facilitando o deslocamento de espécies entre essas áreas (Cunha et al., 2021). 
Assim, o conceito de quilombo se enriquece progressivamente com questões ambientais, 
que, por um lado, impõem um debate sobre as limitações no uso do espaço, e, por outro, 
facilitam a captação de recursos e a formação de redes de apoio nacionais e internacionais, 
voltadas para a proteção dos territórios e a promoção de práticas de conservação.

Em síntese, a história dos quilombos é complexa e passou por transformações ao 
longo do tempo, assim como o conceito de quilombo foi ressignificado e expandido em 
diferentes contextos. Ao reconhecer o dinamismo da história, é possível entender que as 
comunidades quilombolas não são entidades estáticas, mas sim grupos que evoluíram ao 
longo dos séculos, recriando-se e ampliando-se quando surgem oportunidades de aliança 
e reconhecimento para suas causas. Elas enfrentaram desafios, resistiram, se adaptaram e 
continuam a lutar por seus direitos até os dias de hoje. Da mesma forma, o termo “quilombo” 
adquiriu diferentes significados e abordagens ao longo do tempo, sendo possível identificar, 
pelo menos, três vertentes principais:



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

82

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

a) A vertente histórica remete ao conceito positivado de quilombo como espaços de 
resistência e de refúgio dos escravizados fugidos durante o período colonial no 
Brasil. Essa abordagem enfatiza o contexto histórico e a importância da luta con-
tra a escravidão, destacando a formação dos quilombos como uma estratégia de 
sobrevivência e liberdade.

b) A vertente antropológica amplia o conceito de quilombo, considerando aspectos 
culturais, identitários e territoriais das comunidades remanescentes de quilom-
bos. Essa abordagem reconhece a importância das tradições culturais, das formas 
de organização social e dos laços de parentesco nas comunidades quilombolas. 
Ela valoriza a preservação da cultura afro-brasileira e a conexão com as raízes afri-
canas, além de abranger as questões de identidade étnica e territorialidade.

c) E a vertente política, que, sendo a mais flexível das três, enfoca a luta e os direitos 
das comunidades quilombolas. Essa perspectiva enfatiza a necessidade de reco-
nhecimento legal e garantia dos direitos territoriais das comunidades, conforme 
previsto na Constituição Federal de 1988 e em outras legislações. Atualmente, está 
muito próxima das pautas ambientais. Essa abordagem busca a reparação histó-
rica, a inclusão social e a implementação de políticas públicas que promovam o 
desenvolvimento sustentável e a melhoria das condições de vida das comunidades 
quilombolas, bandeiras que os Kalunga encarnam desde a época do Projeto.

3 Perspectivas de “eternos estrangeiros” em Goiás

No Estado de Goiás, de acordo com dados da Coordenação Nacional de Articulação de 
Quilombos (Conaq, 2023), existem mais de cem comunidades quilombolas. No entanto, 
até o dia 22 de agosto de 2022, apenas 58 tinham sido certificadas pela Fundação Cultural 
Palmares (FCP). Dessas 58, apenas 24 tinham processos de regularização fundiária abertos na 
superintendência do Incra de Goiás e outras 11 tinham processos abertos na superintendência 
do Incra do Distrito Federal até 6 de abril de 20235.

A historiografia clássica de Goiás indica que a formação de quilombos provavelmente 
teve início na década de 1720, quando um bando ameaçava punir com açoites os africanos 
que oferecessem alguma gratificação para quem lhes fornecesse abrigo durante a fuga e 
não lhes denunciasse (Salles, 1992). No entanto, Mary Karasch (1996) demonstra que as 
fugas de escravos africanos do Maranhão, Bahia e Pernambuco já ocorriam no século XVII, 
percorrendo a rota do sertão em direção ao norte e ao nordeste de Goiás. No século XVIII, 
houve uma grande quantidade de quilombos em Goiás, enquanto no século XIX a presença 
de quilombos era mais reduzida. As fugas de escravos em Goiás eram facilitadas pela escassa 
vigilância nas lavras mais distantes, já que os escravos continuavam a garimpar ouro em 
busca de riqueza para comprar sua alforria. Esses escravos trocavam o ouro por mercadorias 
essenciais em seus esconderijos, como metal, armas, pólvora, munição, cachaça, roupas e 
alimentos. Os quilombos mantinham relações com grupos sociais marginalizados, o que 
sugere que possivelmente contrabandeavam ouro com esses grupos (Karasch, 1996).

A localização geográfica de Goiás, afastada dos grandes centros administrativos coloniais, 
facilitava a ação dos escravos fugidos: “[...] a capitania de Goiás deve ser considerada 

5 Dados obtidos por meio dos sites das entidades.



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

83

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

entre as melhores para esse fim, pela inacessibilidade de seus esconderijos naturais. 
A capitania possuía ecossistemas do mesmo tipo que protegia escravos fugidos em todas 
as Américas” (Karasch, 1996, p. 244). A maioria dos quilombos em Goiás era composta 
de grupos transitórios com número reduzido, devido ao perigo de serem descobertos por 
expedições de caça aos quilombolas e por ações dos capitães-do-mato. Homens formavam 
a maioria dos quilombos, enquanto as mulheres e as crianças eram vigiadas nas casas dos 
colonos ou forçadas a trabalhar como concubinas, domésticas ou cultivadoras de alimentos 
nas fazendas (Salles, 1992). A violência física presente na escravidão, incluindo castigos, 
torturas, falta de alimentação e saúde, foi um grande motivo que levou os escravos a se 
rebelarem e fugirem (Moura, 1981). A intensidade das fugas e a formação de quilombos 
em Goiás foram acompanhadas por expedições de caça humana promovidas pela coroa 
portuguesa. Eram perseguidos, invadidos e destruídos, por representarem uma ameaça ao 
sistema escravista e um estímulo para outras fugas de escravos (Braga, 2022).

Os quilombos em Goiás tinham características particulares devido ao contexto geográfico 
e social da região. Eram geralmente localizados em áreas de difícil acesso, como serras, vales 
e matas fechadas, o que proporcionava maior proteção contra a perseguição dos senhores 
de escravos e das autoridades coloniais (Karasch, 1996). Assim como o ambiente natural de 
Goiás oferecia facilidades e proteção aos quilombolas, também representava uma ameaça, 
devido às grandes dificuldades de adentrar nas florestas e nos cerrados. Durante os períodos 
chuvosos, essas dificuldades eram ainda maiores, uma vez que se formavam extensas áreas 
alagadas, propícias para a proliferação de mosquitos. A malária se tornou uma verdadeira 
ameaça para os quilombolas:

[...] onde quer que encontrassem refúgio também tinham de enfrentar “uma 
infinidade de insetos”, tais como abelhas pretas, borrachudos, carrapatos, 
pernilongos e bichos-do-pé, que atormentavam os frequentadores dos rios, 
matas e cerrados de Goiás. Onças e cobras venenosas também representavam 
perigos especiais (Karasch, 1996, p. 253).

Os quilombos em Goiás também estiveram associados à mineração de ouro na região, 
uma vez que muitos escravizados fugidos encontravam nos garimpos um meio de subsistência 
e de sobrevivência. Eles se estabeleciam em locais estratégicos próximos às minas, e 
conseguiam se autossustentar e estabelecer uma forma de organização social e econômica 
própria (Salles, 1992), em interação constante com os núcleos urbanos. Essa interação entre 
os quilombos e as cidades goianas se dava de diversas formas. Os quilombolas forneciam 
alimentos, produtos agrícolas e até mesmo mão de obra para as cidades, contribuindo 
para o desenvolvimento econômico local. Além disso, relações comerciais e de troca eram 
estabelecidas com os moradores das cidades, criando uma dinâmica de interdependência 
(Karasch, 1996).

De acordo com o livro de Martiniano José da Silva (1974), “A Sombra dos Quilombos”, é 
possível inferir que havia uma relação significativa dos escravizados com as cidades goianas. 
O autor destaca a presença expressiva da população negra nas cidades, evidenciada pela 
existência de vilas e aglomerados habitados quase exclusivamente por negros. No entanto, 
Silva (1974) observa que muitos desses negros apresentavam características de timidez 
e de desconfiança, sendo descritos como ariscos. Quando precisavam ir ao comércio, sua 
presença causava certo desconforto, e eles se moviam em fila, de forma assustada, como 



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

84

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

se fossem bois em um rebanho6. O autor menciona a população Kalunga, ressaltando que 
até então o conhecimento sobre ela se baseava principalmente em relatos locais. Havia um 
mito de que os Kalunga se comunicavam por um dialeto incompreensível, possivelmente 
um remanescente da língua africana.

Outro exemplo é visto na pesquisa de Carlos Rodrigues Brandão (1977), que verificou 
que as famílias negras na cidade de Goiás enfrentavam uma dupla discriminação, tanto 
pelas suas ocupações quanto pela cor da pele. Os negros ocupavam principalmente profissões 
subalternizadas, como lavradores, vaqueiros, domésticas, ferreiros e carpinteiros, com 
poucas exceções de acesso a serviços públicos e educação. Brandão (1977) observou que o 
pertencimento étnico entre brancos e negros era um aspecto central nas relações sociais em 
Goiás, assim como nas representações dos sujeitos na esfera pública. A identificação étnica, 
como “peões, pretos e congos”, definia a forma como os negros eram vistos e representados 
socialmente, independentemente de suas posições específicas na sociedade.

A composição dos postos de trabalho na cidade de Goiás mostrava uma clara distinção 
entre brancos e negros, refletindo as relações sociais e as categorias de rural e urbano, bem 
como a posição de classe. A pesquisa de Brandão indica que a condição do negro em Goiás 
era a de um “eterno estrangeiro”, já que sua existência e sua representação social dependiam 
de como se relacionavam com os brancos, que eram considerados a norma. Isso revela uma 
dinâmica de dominação em que os negros não desenvolviam uma ideologia em oposição aos 
brancos, mas sim se definiam com base nas imposições e nas relações assimétricas de poder 
impostas pela supremacia branca. A sobrevivência e a existência dos grupos dominados 
estavam condicionadas a essa dinâmica de poder.

Anos se passaram e a ideia do "eterno estrangeiro" parece se manter, especialmente 
em relação às CRQs. Em 2021, a Secretaria de Estado de Desenvolvimento Social de Goiás 
(SEDS, 2021) empreendeu um primeiro diagnóstico dos quilombos no estado e revelou 
que cerca de 39 mil quilombolas estão divididos em 61 comunidades, das quais 28 estão 
localizadas parcialmente em contexto urbano e rural; 17 são rurais e 16 estão em contexto 
urbano. Embora a maioria seja certificada pela FCP, poucas estão devidamente demarcadas 
(10) e/ou tituladas (9)7. Vale ressaltar que esse levantamento alcançou apenas metade das 
comunidades quilombolas que a Conaq estima que existam no estado, o que por si só já é 
um dado bastante revelador.

A Constituição do Estado de Goiás, de 1989, possui o artigo 16 com o mesmo teor do 
artigo 68 dos Atos das Disposições Constitucionais Transitórias (Brasil, 1988). No entanto, 
até agora, somente o Quilombo Kalunga obteve o reconhecimento por esse meio. Esse 
reconhecimento confere aos remanescentes das comunidades dos quilombos a propriedade 
definitiva das terras, conforme estabelecido no artigo 16 da legislação estadual. No entanto, 
apesar do comprometimento do estado em reconhecer e regularizar essas áreas, a falta de 
efetividade na implementação das políticas de reconhecimento e regularização dos territórios 
quilombolas é evidente, considerando que apenas uma das mais de cem comunidades do 
estado foi reconhecida por essa ferramenta.

6 A leitura é um tanto quanto desconfortável, por ser recheada do exotismo que marcou as pesquisas nas ciências humanas 
no século XX.

7 A Secretaria de Estado de Desenvolvimento Social de Goiás (SEDS, 2021) realizou um levantamento sobre os quilombos de 
Goiás em 2021, porém os dados nunca foram publicizados. Tive oportunidade de obtê-los de forma oral durante o evento 
Territórios Vivos, realizado em março de 2023 no Quilombo Mesquita, Cidade Ocidental, Goiás



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

85

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

A Lei Complementar n. 19, de janeiro de 1996 (Goiás, 1996), reconhece e protege o Sítio 
Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga (SHPCK) nos municípios de Cavalcante, Monte 
Alegre e Teresina de Goiás. Estabelece disposições para garantir a propriedade e a integridade 
territorial do território quilombola, designando áreas específicas como patrimônio cultural. 
Concede direitos de propriedade aos habitantes nativos e descendentes do quilombo do 
século XVIII, com o estado de Goiás responsável por proteger esses direitos. A legislação 
também aborda questões fundiárias, incluindo desapropriação de terras ocupadas por não 
quilombolas e emissão de títulos aos Kalunga. Impõe restrições e permissões para atividades 
na área, com foco na preservação ambiental e cultural, enquanto garante acesso a atividades 
agrícolas e extrativistas exclusivamente aos habitantes. O estado é encarregado de cumprir 
prazos e ações específicas, como demarcação de limites e cadastramento dos habitantes 
(Goiás, 1996).

Em resumo, a Lei Complementar n. 19/1996 reconhece o território do Quilombo Kalunga 
como patrimônio cultural e sítio de valor histórico, estabelecendo direitos territoriais aos 
habitantes, restrições e permissões para atividades na área e a responsabilidade do Estado 
de Goiás na proteção e defesa desse patrimônio (Goiás, 1996).

4 Mitos Acadêmicos sobre a Comunidade Kalunga

Isso nos faz questionar nossa maneira de conceber a 
relação dos humanos com os animais e as plantas.

Somos tentados a achar que essa maneira de pensar 
é universal, mas, evidentemente, ela não é

(Descola, 2016).

É importante destacar que a Lei Complementar n. 19/1996 é uma das muitas conquistas 
dos Kalunga em parceria com Baiocchi, na época do Projeto. No entanto, a perspectiva de 
Baiocchi em relação aos Kalunga é caracterizada pelo exotismo, por exemplo, ao atribuir-
lhes um dialeto distinto8. Em 1995, Baiocchi causou polêmica ao introduzir uma cartilha 
bilíngue, de sua autoria, na escola Kalunga, defendendo – por exemplo – o uso do termo 
"negão", alegando que é como eles se tratam. A autora também desconsidera os trabalhos 
anteriores, como o de Silva (1974). Apesar disso, a obra de Baiocchi ainda é considerada 
uma referência inicial para o estudo das comunidades negras rurais de Goiás, especialmente 
no contexto das comunidades Kalunga (Oliveira; D’Abadia, 2015).

Mais recentemente, a dissertação “Identidade e territorialidade entre os Kalunga do Vão do 
Moleque” (Marinho, 2008) investigou as relações entre identidade e territorialidade dentro 
da comunidade Kalunga, com base em um estudo de caso na região do Vão do Moleque. 
O objetivo foi compreender as ressignificações identitárias antes e após o reconhecimento 
das comunidades pela Constituição Federal de 1988. Uma perspectiva interessante abordada 
pela autora é a problematização do conceito de “comunidade” nos estudos que envolvem 
as comunidades negras rurais. Marinho (2008) ressalta que a noção de comunidade como 
uma experiência de igualdade é uma ficção, uma vez que as comunidades não são imunes 
à organização de uma sociedade dividida em classes e interesses antagônicos. Essa reflexão 

8 Fato que já havia sido relatado por Silva (1974).



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

86

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

desafia a visão idealizada de comunidades como espaços homogêneos e destaca as contradições 
e desigualdades presentes.

Em “Territórios de quilombolas: pelos vãos e serras dos Kalunga de Goiás – Patrimônio e 
biodiversidade de sujeitos do cerrado”, artigo publicado pela geógrafa Maria Geralda de Almeida 
(2010), são discutidas as relações entre territórios, patrimônio e as territorialidades dos 
Kalunga. O estudo aborda a influência de diferentes contextos, como conflitos pelo uso 
das terras não tradicionais e o turismo, na dinâmica territorial das comunidades Kalunga, 
afetando também a biodiversidade da região. Almeida (2010) enfatiza a importância de 
formular hipóteses explicativas que considerem a relação dos Kalunga com a terra e suas 
identidades territoriais, além de interpretar as territorialidades em curso.

Há nesses estudos duas questões centrais para esta pesquisa: dinâmicas de decisão 
locais e escala de impactos ambientais. O impacto ambiental causado por essas comunidades 
é relativamente baixo, já que muitas delas optaram/decidiram por adotar posturas mais 
sustentáveis e possuem poucos recursos e infraestrutura limitada para investir em maquinário 
e tecnologias avançadas, o que acaba favorecendo a adoção de práticas agrícolas manuais e 
de baixo impacto ambiental. Além disso, a opção por práticas agrícolas tradicionais9 pode 
ser uma forma de preservação da cultura e da identidade dessas comunidades, que têm 
uma forte relação com a terra e com técnicas de manejo que foram passadas de geração 
em geração.

No entanto, o uso do termo "tradicional" pode gerar alguns dilemas (Oliveira, 2016). 
Em primeiro lugar, o termo pode implicar que essas práticas são estáticas e imutáveis, o que 
não é verdade, já que as práticas agrícolas também estão sujeitas a mudanças e adaptações 
ao longo do tempo. O uso do termo também pode levar a uma romantização dos modos de 
vida dos PCTs, ignorando as contradições e as desigualdades sociais que muitas vezes estão 
presentes nas comunidades rurais. Por exemplo, algumas práticas agrícolas tradicionais 
podem estar ligadas a relações de poder desiguais entre homens e mulheres ou entre 
diferentes grupos étnicos.

Outro problema é que o termo pode reforçar uma visão dicotômica e estereotipada entre 
o tradicional e o moderno/convencional, sugerindo que as práticas agrícolas “modernas” 
são sempre superiores às “tradicionais”. Essa visão pode desconsiderar os conhecimentos e 
os saberes locais, bem como as possibilidades de inovação e de adaptação que existem nas 
comunidades rurais. Isso não significa que essas comunidades não possam se beneficiar 
da adoção de tecnologias modernas e de práticas mais eficientes e produtivas (Cunha et 
al., 2021). Porém, é comum encontrar em textos acadêmicos o estabelecimento de uma 
relação harmônica de CRQs com o meio ambiente, quase que inata, numa aplicação do mito 
do “bom selvagem” para PCTs. No entanto, as comunidades quilombolas estão imersas 
no modo de produção vigente e são compostas de pessoas reais, com histórias, culturas e 
necessidades distintas, que enfrentam muitos desafios para manter sua identidade e seus 
direitos em contextos sociais e políticos adversos para os quais a conservação raramente 
aparece como solução.

9 Segundo Waldman (2006), as práticas agrícolas tradicionais são aquelas que foram desenvolvidas e aprimoradas ao longo 
do tempo pelas comunidades rurais, com base em seus conhecimentos e experiências locais, para garantir a produção de 
alimentos e o uso dos recursos naturais. Envolvem, majoritariamente, técnicas agrícolas que foram transmitidas de geração 
em geração e com pouca ou nenhuma mecanização, como o cultivo de variedades de plantas adaptadas às condições locais, 
a utilização de técnicas de irrigação e fertilização natural e a rotação de culturas.



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

87

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

Em trabalhos acadêmicos recentes (2018-2022) sobre as interações dos Kalunga com 
o meio ambiente, a fauna é sempre citada como apropriada pela comunidade por meio dos 
conhecimentos tradicionais, mas não há descrição das interações criadas (Silva, 2019; Jesus, 
2019). A interação mais comum é com a flora medicinal. A fauna integra o patrimônio do 
Sítio Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga (SHPCK) e está presente em produtos locais 
(como quadros e tapetes), nos mitos transmitidos entre gerações, nos desenhos das crianças, 
mas são raros os trabalhos que se aprofundam em uma descrição dessas interações. É difícil 
até identificar quais seriam os principais animais mobilizados (Cunha, 2018).

Somente em Alves (2020) e em Roriz (2019) há citações de animais com os quais 
foram estabelecidas relações, como onça, lobo-guará, tamanduá, veado, serpente, caititu e 
macaco, mas, de maneira geral, faltam dados. Da forma como aparecem, há que se apontar 
o reforço dos mitos do vínculo harmonioso entre povos tradicionais e natureza. Ter essa 
relação harmônica como dada retira a autonomia de escolha da comunidade e obscurece a 
trajetória de construção política dentro das associações. Além de deixar de lado interações 
como criação, caça e pesca.

É um problema acadêmico, pois pode levar a uma idealização das condições ambientais 
em áreas nas quais essas comunidades estão presentes. Isso pode gerar uma visão distorcida 
do estado de conservação dessas áreas, impedindo avaliações mais realistas e precisas sobre 
os impactos ambientais da presença humana nessas regiões (Almeida, 2010). Por exemplo, 
se uma comunidade quilombola é vista como "naturalmente" preservacionista, pode-se 
supor que a presença humana nessa área não representa um impacto significativo no meio 
ambiente. No entanto, essa suposição pode ser equivocada, uma vez que as atividades 
humanas, mesmo que tradicionais, podem ter impactos negativos no meio ambiente, como 
a pesca excessiva, a caça predatória, a retaliação, a exploração de recursos naturais de forma 
não sustentável ou o próprio etnoturismo (Almeida, 2017).

É um problema na militância, porque desconsidera as diferenças nas formas de lidar 
com o meio ambiente dentro das próprias comunidades quilombolas. De fato, existem 
comunidades quilombolas que optam por práticas agrícolas mais sustentáveis e menos 
impactantes. No entanto, também existem comunidades que optam por práticas agrícolas 
convencionais, com o uso de agrotóxicos e outras técnicas que podem ter impactos negativos 
sobre o meio ambiente. Ou seja, apaga-se a escolha/decisão política que é feita quando se 
opta por uma produção mais sustentável.

Os Kalunga, por exemplo, optaram por criar uma série de regras para balizar as relações 
que estabelecem com o meio ambiente. Com base nas informações do Estatuto Social dos 
Kalunga (AQK, 2019), é possível perceber que a comunidade tem um forte compromisso 
com a preservação do meio ambiente e da biodiversidade, bem como com o desenvolvimento 
sustentável. O artigo 7° do Estatuto estabelece diversas regras e princípios para que a 
comunidade possa cumprir esse compromisso, como zelar pelo meio ambiente, incentivar 
o turismo sustentável, lutar pela preservação do Cerrado e promover empreendimentos 
ecologicamente corretos (AQK, 2019).

Além disso, o Estatuto prevê – no artigo 57 – a criação de um protocolo de consulta 
prévia, livre e informada para qualquer tipo de empreendimento externo que deseje se 
instalar no Sítio Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga, afetando “[...] as terras que ocupam 
ou usam, que causem impactos à fauna, flora e fluxos d’água, que alterem a paisagem do 
SHPCK” (AQK, 2019, p. 35). Em resumo, as regras demonstram que a comunidade tem 



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

88

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

uma visão de longo prazo e um compromisso com a sustentabilidade e a conservação dos 
recursos naturais.

Já as regras descritas no Regimento Interno têm como objetivo promover a gestão 
ambiental e territorial do SHPCK, garantindo a conservação do meio ambiente e o uso 
sustentável dos recursos naturais. Para isso, são estabelecidas normas para a ocupação e 
uso da terra, limitando o tamanho das áreas de roça, proibindo a venda ou cessão das terras 
concedidas e estabelecendo critérios para a utilização de máquinas; o que veio a permitir, 
por exemplo, o reconhecimento como Territórios e Áreas Conservadas por Povos Indígenas 
e Comunidades Tradicionais e Locais (TICCA), o fortalecimento do turismo etc.

A manutenção das práticas agrícolas desempenhadas basicamente pelo trabalho 
braçal, que requerem a adoção de um baixo ou nenhum nível de mecanização, em que 
não há aplicações de capital para manejo foi uma escolha da comunidade. São proibidas 
também atividades como a caça e a pesca predatórias, o desmatamento e queimadas ilegais 
e a criação de búfalos. É importante destacar a criação do Comitê Permanente Kalunga 
de Agroecologia, que tem como objetivo conscientizar e controlar o uso de agrotóxicos, 
promovendo o desenvolvimento sustentável e a produção na terra. As sanções previstas no 
Regimento são aplicáveis em casos de infrações, incluindo a prática de crimes ambientais 
e demais crimes comuns. Em resumo, as regras buscam promover um equilíbrio entre a 
preservação do meio ambiente e a sustentabilidade econômica da comunidade Kalunga. 
Sendo assim, estabelecer essa relação harmoniosa de forma acrítica acaba por ocultar esse 
posicionamento, essa escolha pela conservação realizada por determinadas CRQs.

5 O Kalunga e a Conservação do Cerrado

[...] vemos claramente que há montanhas, vales, 
planícies, florestas, árvores, flores e mato, mas não vemos 

que há um todo ao qual isso tudo pertence [...]
(Descola, 2016).

Mas, de onde vem esse interesse pela conservação da natureza na comunidade Kalunga? 
Para responder a essa questão, é importante olhar um pouco mais a fundo a história de um 
dos maiores quilombos do país. O Quilombo Kalunga é uma das maiores e mais antigas 
comunidades quilombolas do Brasil, localizada na Região Nordeste de Goiás, entre os 
municípios de Cavalcante, Teresina de Goiás e Monte Alegre de Goiás. Sua história remonta 
ao período da escravidão, quando pessoas africanas escravizadas fugiram das fazendas e se 
estabeleceram nessas áreas remotas e de difícil acesso, em busca de liberdade e de autonomia. 
Com mais de 260 mil hectares e mais de 270 anos de história, o território do Quilombo 
Kalunga abriga diversas comunidades que preservam suas tradições culturais, como música, 
dança, culinária e uma forte tradição oral. As comunidades Kalunga se estabeleceram na 
região entre os séculos XVIII e XIX, quando fugiram da escravidão nas minas de ouro da 
região. Ao longo do tempo, conseguiram se isolar e desenvolveram uma vida autônoma e 
autossustentável, preservando suas tradições e modo de vida (Baiocchi, 1999).

O Sítio Kalunga está localizado próximo a três tipos de Unidades de Conservação (UC), 
o que destaca a sua importância como uma área a ser protegida. Essas UCs são o Parque 
Nacional da Chapada dos Veadeiros (PNCV), a Área de Proteção Ambiental (APA) do Pouso 



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

89

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

Alto e várias Reservas Particulares do Patrimônio Natural (RPPNs). O Parque Nacional da 
Chapada dos Veadeiros, criado em 1961, abrange, após a sua ampliação, no ano de 2017, uma 
área de 240.611 hectares (Ribeiro, 2020). Como uma UC de proteção integral, a presença 
humana para residência não é permitida. A APA do Pouso Alto foi criada em 2001 e possui 
uma área de 872.000 hectares. Classificada como uma UC de uso sustentável, ela permite 
intervenções humanas, de acordo com a legislação e normas estabelecidas. Atividades 
como plantio, instalação de indústrias, desmatamento e pecuária extensiva são permitidas 
dentro dos limites estabelecidos (ICMBio, 2021). Além dessas UCs, existem várias RPPNs 
próximas ao Sítio Kalunga (Lima; Kumble, 2015). Essas reservas, de propriedade privada, 
também contribuem para a preservação ambiental da região.

O Parque Nacional da Chapada dos Veadeiros se estende pelos limites de seis municípios: 
São João da Aliança, Alto Paraíso, Colinas do Sul, Cavalcante, Teresina de Goiás e Nova 
Roma (ICMBio, 2021). Trechos do território Kalunga estão dentro dos limites da APA do 
Pouso Alto e, portanto, estão sujeitos às restrições específicas de uso humano estabelecidas 
por essa UC. Além disso, há a Terra Indígena dos Avá-Canoeiro, uma área próxima ao Sítio 
Kalunga e ao PNCV, localizada no município de Colinas do Sul. Essa configuração de UCs, 
território indígena e o Quilombo Kalunga cria um mosaico territorial no norte de Goiás. 
Cada uma dessas áreas possui normas e regulamentações distintas em relação ao uso dos 
recursos naturais e à presença humana, o que confere complexidade fundiária e dinâmicas 
particulares à região. É importante considerar esses elementos em pesquisas que abordam a 
presença e a historicidade dos Kalunga e dos povos indígenas na região (Lima; Kumble, 2015).

O território Kalunga possui nada menos que 879 nascentes, e maioria deságua no Rio 
Paranã, um dos afluentes do Rio Tocantins. O SHPCK também apresenta um significativo 
potencial de conservação, considerando as classes de aptidão agrícola e a distribuição das 
áreas. Cerca de 21% da área total do território possui condições favoráveis para atividades 
agrícolas sustentáveis. Aproximadamente 10% da área possui aptidão agrícola regular, 
que permite o cultivo em menor escala. Outros 4% são classificados como aptidão agrícola 
regular restrita, ou seja, são terras que podem ser utilizadas para agricultura, mas com 
restrições específicas. Essa diversidade de classes de aptidão agrícola oferece oportunidades 
para o desenvolvimento de práticas agrícolas diversificadas e adaptadas às condições locais. 
Em relação às áreas recomendadas para a preservação da fauna e flora, aproximadamente 56% 
da área total do Sítio Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga é considerada adequada para a 
preservação desses ecossistemas10. A maior parte dessa área é composta de condições de relevo 
acidentado, com a presença de serras, o que contribui para a preservação da biodiversidade.

A descrição presente no Relatório Técnico de Identificação e Delimitação (RTID) 
produzido nos anos 1990 por Baiocchi ainda segue sendo a mais detalhada no que diz respeito 
às características físicas específicas do sítio histórico. O clima da região é caracterizado 
por um regime pluviométrico, com uma precipitação anual em torno de 1.400 milímetros, 
mínimas inferiores a 1.300 milímetros e máximas superiores a 1.800 milímetros. O período 
chuvoso ocorre de novembro a março, com uma precipitação média mensal superior a 150 
milímetros. O período de estiagem abrange o trimestre de junho a agosto, enquanto os meses 

10 Informações do projeto da AQK em parceria com o Fundo de Parceria Para Ecossistemas Críticos (CEPF), que é apoiado 
pela Agência Francesa de Desenvolvimento, a Conservação Internacional, a União Europeia, o Fundo Mundial para o Meio 
Ambiente, o governo do Japão e o Banco Mundial. O CEPF, criado em 2000, tem como objetivo a promoção da conservação 
de áreas biológicas de alta prioridade. Em 2018, o projeto de georreferenciamento da Associação Quilombola Kalunga (AQK) 
foi selecionado para o programa, tornando-se uma das 60 propostas do gênero no Cerrado.



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

90

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

de abril, maio, setembro e outubro são considerados de transição. A região faz parte da bacia 
do rio Tocantins, com o rio Paranã como principal representante, juntamente com os rios da 
Prata, Bezerra, das Almas e Ribeirão dos Bois como principais afluentes (Baiocchi, 1990).

Quanto à flora, a vegetação predominante na área é o cerrado, com algumas áreas de 
vegetação florestal nos municípios de Monte Alegre e Cavalcante, além de matas ciliares 
ou de galeria. A fauna aquática do rio Paranã pertence ao grupo faunístico Araguaia-
Tocantins. Mamíferos e répteis também fazem parte da fauna amazônica. Na região do sítio 
histórico, existem lagoas que são consideradas berçários naturais de jacarés, e também é 
possível encontrar tracajás. A ictiofauna da região possui cerca de duas dezenas de espécies 
nomeadas, com destaque para a curvina, dourado, parapitinga, pintado ou surubim, pirarara, 
entre outros peixes. A fauna terrestre é composta por aves e mamíferos, incluindo algumas 
espécies ameaçadas de extinção, como a arara-vermelha, beija-flor, lobo-guará, tamanduá-
bandeira e onça-pintada (Baiocchi, 1990).

Somente no território Kalunga, há 19 espécies localmente ameaçadas encontradas na 
região, entre as quais a Grifinia nocturna, uma planta em floração, listada como criticamente 
ameaçada pelo Centro Nacional de Conservação da Flora. Há também duas espécies de 
pássaros, Penelope ochrogaster e Harpyhaliaetus coronatus, que estão globalmente ameaçadas 
e constam como vulneráveis e ameaçadas na Lista Vermelha Nacional Brasileira e na da 
União Internacional para a Conservação da Natureza (UICN). A Penelope ochrogaster é uma 
espécie endêmica da área e está presente em todo o território11.

O processo de ocupação da terra esteve, ao longo do tempo, ligado à necessidade de 
sobrevivência, defesa e construção de uma nova vida. Isto foi garantido pelo isolamento 
geográfico, uma vez que os Kalunga habitavam uma região de difícil acesso. As fitofisionomias 
do bioma Cerrado representavam uma barreira natural entre os núcleos populacionais 
quilombolas e seus perseguidores. Os Kalunga subsistiam por meio da agricultura, criação de 
gado e cavalos e, durante as entressafras, dedicavam-se à mineração, habilidade transmitida 
pelos antepassados. A miscigenação com os indígenas locais marcou a territorialidade do 
povo Kalunga (Baiocchi, 1999).

A história oral desempenha um papel fundamental na pesquisa sobre os Kalunga, 
uma vez que há escassa documentação escrita. Os relatos de moradores entrevistados por 
Baiocchi (1999) sobre as origens do povoamento mencionam a existência de uma mina de 
ouro chamada Boa Vista, onde muitos escravos trabalhavam. Os primeiros moradores, os 
Pereira, chegaram à região que antes era habitada por indígenas. Havia também menções a 
outras localidades, como Contenda, Areia, Sicury, Vão do Moleque, Vão de Almas e Ribeirão, 
cada uma com sua própria história de ocupação.

Até meados da década de 1960, os Kalunga viviam em certo isolamento, sendo conhecidos 
nos municípios vizinhos como "feiticeiros" e sofrendo preconceito e discriminação. O contato 
com as áreas vizinhas era limitado, restringindo-se principalmente à venda de farinha e à 
aquisição de sal e querosene. No entanto, esse cenário começou a mudar. A partir da década 
de 1960, várias transformações sociais e espaciais ocorreram na vida dos negros do Vale 
do Paranã. Essas mudanças incluíram a invasão e a grilagem de terras por fazendeiros, 
a instalação da hidrelétrica de Serra da Mesa na região, a chegada de uma equipe de 
antropólogos e o início da luta pela regularização fundiária narrada anteriormente.

11 Informações do projeto da AQK em parceria com o CEPF.



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

91

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

A luta dos Kalunga pela terra teve início em 1975, quase 30 anos após o início da grilagem 
de suas terras. Nesse ano, os Kalunga fizeram o primeiro requerimento de propriedade 
das terras que habitavam, no Instituto de Desenvolvimento Agrário de Goiás (Idago), em 
Goiânia. A demanda inicial da comunidade era evitar a grilagem em suas terras e expressar 
sua autonomia, por meio da propriedade coletiva da terra. A luta se baseava na ancestralidade 
da propriedade e na preservação das comunidades tradicionais, mesmo antes de serem 
reconhecidas pelas políticas públicas. A visibilidade da comunidade Kalunga aumentou na 
década de 1980, com a chegada de Mari Baiocchi e sua equipe, que coletaram informações 
e delimitaram o território Kalunga. Publicações acadêmicas sobre a grilagem do território 
Kalunga também ajudaram a chamar a atenção para a causa (Soares, 1995).

Os Kalunga obtiveram conquistas significativas, como leis estaduais específicas, 
reconhecimento do Sítio Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga e certificação quilombola 
pela Fundação Cultural Palmares. Em 2000, a comunidade Kalunga recebeu a certificação 
quilombola, um requisito prévio para a regularização fundiária pelo Incra. No entanto, apesar 
desses avanços, a situação fundiária dos Kalunga ainda apresenta desafios. A regularização 
fundiária está em andamento, mas apenas uma parte do território possui títulos definitivos, 
enquanto outras áreas estão em processo de indenização ou aguardando medidas judiciais. 
Existem também áreas com posse suspensa e com projetos de assentamento federal. Além 
disso, glebas devolutas ainda existem no território Kalunga (Dias, 2019).

Com o passar dos anos, houve uma associação da causa ambiental com os direitos 
territoriais e a própria identidade Kalunga. Com o passar dos anos, houve uma associação 
crescente entre a causa ambiental, os direitos territoriais e a própria identidade Kalunga. 
Esse vínculo foi gradualmente fortalecido por uma série de alianças estabelecidas pela 
Associação Quilombo Kalunga (AQK) com universidades locais, ONGs socioambientais e 
cooperação internacional. A imagem do “nativo ecológico” ou “guardião da natureza” foi 
mobilizada tanto por quilombolas quanto por seus aliados, tornando-se uma estratégia para 
conquistar visibilidade política no contexto mais amplo. No entanto, essa representação traz 
consigo riscos, pois pode evocar visões ambíguas e contraditórias já descritas, apresentando 
os quilombolas ora como “bons selvagens”, ora como “atrasados” e “não civilizados”. 
A construção dessa identidade ocorre em contextos específicos e funciona como ponto de 
partida para o reconhecimento da alteridade étnica, conferindo uma forma de legitimidade 
para as demandas, mas, ao mesmo tempo, simplificando e distorcendo as complexas relações 
que os quilombolas, incluindo os Kalunga, mantêm com seus territórios.

Por garantir novos espaços e o apoio de mais aliados, a conservação parece ser um dos 
interesses da CRQ. A partir daí vai se moldando um novo conceito de quilombo próprio 
dos Kalunga, que mistura a tradição com essas ideias de conservação que garantem mais 
reconhecimento e suporte às suas causas. A agricultura, por exemplo, é uma atividade 
fundamental para a subsistência e para a identidade das famílias Kalunga. Plantam mandioca, 
arroz, fumo, milho e feijão, e criam animais soltos, como gado e aves, além de caçar e 
pescar. A fabricação de farinha é uma das principais atividades produtivas, sendo a base do 
sustento e uma forma de união entre as famílias. Suas práticas agrícolas são baseadas em 
técnicas tradicionais, ancestrais e naturais, sem o uso de agrotóxicos e máquinas agrícolas. 
As roças são cultivadas em pequenas áreas, com menos de 1 hectare, tanto para subsistência 
quanto para a venda do excedente. Após quatro anos de cultivo, as áreas descansam por 
10 anos antes de serem reutilizadas. A preservação dessas práticas tradicionais é garantida 



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

92

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

pelo regimento interno da Associação Quilombo Kalunga (AQK), aprovado em 2019. Esse 
regimento estabelece regras de gestão e manutenção do território com base nos costumes 
quilombolas, proibindo o uso de máquinas agrícolas em roças com área superior a 2,5 hectares 
por família. Além disso, o regimento também prevê a rotação de culturas nos roçados abertos 
mecanicamente. Essas medidas contribuem para a conservação do território Kalunga.

Outra questão que está sendo cada vez mais associada à conservação é o turismo. 
A história recente do turismo no território Kalunga reflete a sua importância como uma 
área de conservação ambiental e preservação da paisagem. O Sítio Kalunga possui uma rica 
coleção de atrativos naturais, incluindo cachoeiras, cavernas, riachos, rios, lagos, formações 
rochosas e uma diversificada fauna e flora. Nesse contexto, os Kalunga têm desenvolvido 
práticas turísticas de baixo impacto, principalmente nas áreas das cachoeiras, proporcionando 
atividades ecoturísticas (Lima; Kumble, 2015).

A comunidade do Engenho II se destaca como um local onde a atividade turística 
ocorre de forma mais constante. Isso se deve ao interesse e às iniciativas dos membros 
da comunidade, bem como em razão de sua proximidade com áreas urbanas, como as 
cidades de Cavalcante e Alto Paraíso. Essa localização estratégica beneficia a comunidade 
ao proporcionar um acesso mais rápido aos visitantes e às agências e operadoras de turismo. 
Nesse contexto, o turismo emerge como uma atividade complementar às práticas produtivas 
já existentes, como a agricultura de subsistência, a pesca, o extrativismo de produtos não 
madeireiros e a criação de animais (Lima; Kumble, 2015).

A história do turismo no território Kalunga teve início com o crescente interesse pelos 
bens culturais, saberes e grupos étnicos, o que transformou o Sítio Histórico dos Kalunga 
em um dos principais atrativos turísticos de Goiás, especialmente para a população do 
Distrito Federal. Os visitantes são atraídos pelas belas cachoeiras e também demonstram 
interesse em conhecer o Cerrado e os conhecimentos dos Kalunga. Inicialmente, o turismo 
foi introduzido no território Kalunga com o apoio do Sebrae, em parceria com a Goiás 
Turismo, visando promover o desenvolvimento econômico e social da região. O Engenho II 
mostrou interesse na proposta e implementou a prática do turismo, seguindo uma lógica 
de mercantilização, com controle de acesso e cobrança de taxas. Os técnicos do Sebrae 
trabalharam junto à comunidade para estruturar o turismo, incluindo visitas guiadas às 
cachoeiras, conduzidas por um Kalunga (Almeida, 2015).

Ao longo do tempo, foram delineados três territórios de turismo no Sítio Histórico 
dos Kalunga. O território do Engenho II destaca-se pela sua localização próxima à cidade 
de Cavalcante e pela presença de atrativos naturais como o Mirante Serra da Nova Aurora 
e a Cachoeira Santa Bárbara. Nesse território, foram desenvolvidas infraestruturas de 
hospedagem, campings e restaurantes. Além disso, o Engenho II é conhecido pela realização 
de eventos festivos, como a Folia de Santo Antônio, que atrai um grande número de 
visitantes. Os territórios do Vão de Almas e do Vão do Moleque, mais distantes e com acesso 
mais difícil, destacam-se por suas festas religiosas e folias, que atraem visitantes de várias 
localidades. Esses eventos festivos desempenham um papel importante na preservação da 
identidade cultural e territorial dos Kalunga (Almeida, 2015).

O território de Teresina de Goiás-Monte Alegre, ao longo da GO-118, apresenta 
uma diversidade de atrativos turísticos. No entanto, o turismo nesse território ainda não 
foi plenamente desenvolvido. Existem potenciais atrativos, como o Ribeirão dos Bois, o 
Rio Paranã, trilhas pelo Cerrado e a Casa de Farinha, mas ainda é necessário um maior 



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

93

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

investimento e envolvimento da comunidade para transformar esses potenciais em produtos 
turísticos. Desafios como a falta de uma associação quilombola tão ativa quanto a Associação 
do Engenho II e a pouca valorização do turismo pelas gestões municipais dificultam a 
consolidação do turismo como uma atividade econômica sustentável. A capacitação dos 
membros da comunidade e a necessidade de maior controle sobre fatores externos também 
são questões importantes a serem enfrentadas (Almeida, 2015).

Dito isso, é possível afirmar que o território Kalunga apresenta uma sobreposição de 
patrimônio cultural e natural. A região possui um rico patrimônio cultural, representado 
pela história e tradições das comunidades Kalunga, suas festas religiosas, folias e saberes 
tradicionais. Ao mesmo tempo, é dotado de um valioso patrimônio natural, caracterizado pela 
presença das fitofisionomias características do bioma Cerrado, piscinas naturais, cânions, 
mirantes, paisagens panorâmicas com cachoeiras incríveis, de água límpida e transparente. 
A região abriga uma diversidade de flora e fauna, incluindo espécies ameaçadas e endêmicas, 
importantes de serem preservadas.

A sobreposição desses dois patrimônios, cultural e natural, cria uma potência única. 
Essas características reforçam a vocação da área do Sítio Histórico e Patrimônio Cultural 
Kalunga para a conservação ambiental. As áreas pouco afetadas pelas atividades humanas 
aliadas às que são utilizadas com base em práticas agrícolas e pecuárias sustentáveis são de 
grande importância para promover a conservação dos recursos naturais, garantir a proteção 
dos habitats necessários para as espécies da fauna e da flora e para fomentar atividades 
econômicas de baixo impacto ambiental.

6 Considerações Finais

Durante o período de execução do Projeto Kalunga, não apenas a equipe de Baiocchi 
avançou pelo território; grileiros, fazendeiros e mercadores também ampliaram sua presença, 
à medida que o acesso e a dependência financeira das comunidades aumentavam. Esse 
processo afetou as cadeias produtivas locais, especialmente a pecuária. Foi por meio da 
introdução do gado branco que algumas famílias conseguiram acessar novos mercados. 
No entanto, essas dinâmicas colocaram em risco o modo de vida da comunidade quilombola, 
que luta para preservar suas tradições e garantir o acesso aos recursos naturais necessários 
à sua sobrevivência.

Diante dessas pressões, os Kalunga se reinventaram, formando novas alianças para se 
protegerem. Esse processo de ambientalização, promovido tanto pela associação com ONGs, 
parcerias internacionais e cooperação quanto pelas pesquisas acadêmicas, é complexo e não 
totalmente positivo. No primeiro caso, reflete uma escolha estratégica da comunidade em 
adotar comportamentos que garantam benefícios legítimos. No segundo, como discutido 
ao longo do texto, a produção acadêmica, muitas vezes, promove a alteridade de forma 
imprecisa, reforçando estereótipos e limitando a compreensão das dinâmicas locais.

A “época do projeto” marca, assim, dois movimentos distintos, mas interligados. 
O primeiro refere-se ao processo de reinvenção da comunidade Kalunga, que, diante das 
pressões externas, buscou estabelecer parcerias estratégicas, incluindo alianças com ONGs, 
universidades e outros atores externos, a fim de garantir sua preservação territorial e cultural. 
Esse movimento envolveu uma adaptação das práticas da comunidade para se alinhar às 



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

94

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

exigências contemporâneas, ao mesmo tempo em que preservava elementos essenciais de 
sua identidade. O segundo movimento, paralelo a esse processo, diz respeito à proliferação 
de trabalhos acadêmicos sobre os Kalunga. No entanto, muitos desses estudos, apesar de 
contribuírem para a visibilidade da comunidade, não alcançam o mesmo grau de precisão 
ou sensibilidade ao contexto local. Em vez de refletir com exatidão as dinâmicas internas e 
as complexas relações dos Kalunga com seu território, muitas vezes, reforçam estereótipos 
ou simplificam excessivamente as realidades sociais e ambientais dos quilombolas.

Ainda, sim, a “época do projeto” está viva tanto na memória da comunidade quilombola, 
com sua organização e mobilização pioneiras, quanto nos círculos acadêmicos, com os 
primeiros levantamentos e as pesquisas subsequentes. Até hoje, quando surgem disputas 
mais intensas entre as diversas comunidades Kalunga, é comum que se recorra às decisões 
tomadas pelos mais velhos na época do Projeto. Esse período ainda serve como um marco 
para muitas decisões coletivas e deve ainda gerar novas questões acadêmicas.

Referências

ALMEIDA, A. W. B. de. Os Quilombos e as Novas Etnias. In: O’DWYER, Eliane Cantarino (org.). 
Quilombos: identidade étnica e territorialidade. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2002. p. 56-88.

ALMEIDA, M. G. Território quilombola, etnodesenvolvimento e turismo no nordeste de Goiás. 
Revista Ra’e Ga, [s.l.], v. 40, p. 130-144, 2017.

ALMEIDA, M. G. de. Territórios de quilombolas: pelos vãos e serras dos Kalunga de Goiás – 
Patrimônio e biodiversidade de sujeitos do cerrado. Cerrado do Nordeste Goiano, [s.l.], v. 4, 
n. 1, p. 36-63, jan.-fev. 2010.

ALMEIDA, M. G. de. (org.). O território e a comunidade Kalunga: quilombolas em diversos 
olhares. Goiânia: Gráfica UFG, 2015. 329p.

ALVES, E. C. Geopoesia Kalunga: identidades territoriais da comunidade Quilombola do 
Mimoso – Tocantins. 2020. 265p. Tese (Doutorado em Geografia) – Universidade Federal de Goiás, 
Goiânia, 2020.

ANDERSON, K. et al. Institutional diversity and local forest governance. Environmental Science 
and Policy, [s.l.], v. 36, p. 61-72, 2014.

AQK – ASSOCIAÇÃO QUILOMBO KALUNGA. Estatuto e Regimento Interno da Associação 
Quilombo Kalunga. [S.l.]: AQK, 2019.

BAIOCCHI, M. N. Kalunga: povo da terra. Brasília, DF: Ministério da Justiça, 1999.

BAIOCCHI, M. N. Relatório Técnico Científico para Demarcação do Sítio Histórico 
Kalunga. Goiânia: Universidade Federal de Goiás, 1990.

BRAGA, L. Rebeldias Negras na Capitania de Goiás do Século XVIII. Revista Espaço Livre, [s.l.], 
v. 3, n. 5, p. 34-39, 2022.

BRANDÃO, C. R. Peões, pretos e congos: trabalho e identidade étnica em Goiás. Goiânia, 
Editora EUB, 1977.

BRASIL. Ato das Disposições Constitucionais Transitórias. Brasília, DF: Presidência da 
República, 1988.

CAVALCANTI, L. B. et al. Condiciones ecológicas en el área de Suape (Pernambuco-Brasil). In: 
SEMINÁRIO SOBRE EL ESTUDIO CIENTÍFICO E IMPACTO HUMANO EN EL ECOSISTEMA DE 
MANGLOVES, Cali, Colômbia, Unesco, 1980, p. 243-256. Anais [...]. Cali, Colômbia, 1980.



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

95

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

CONAQ – COORDENAÇÃO NACIONAL DE ARTICULAÇÃO DAS COMUNIDADES NEGRAS 
RURAIS QUILOMBOLAS. Descrição. 2023. Disponível em: https://www.ancestralidades.org.br/
biografias-e-trajetorias/coordenacao-nacional-de-articulacao-das-comunidades-negras-rurais-
quilombolas-(conaq). Acesso em: 30 jan. 2025.

CUNHA, M. C. da et al. (org.). Povos tradicionais e biodiversidade no Brasil: contribuições 
dos povos indígenas, quilombolas e comunidades tradicionais para a biodiversidade, políticas e 
ameaças. São Paulo: SBPC, 2021. 132p. [recurso eletrônico].

CUNHA, V. F. da. Soberania e Segurança Alimentar na perspectiva dos jovens Kalunga 
da Comunidade Vão de Almas. 2018. 133p. Dissertação (Mestrado Profissional em 
Sustentabilidade junto a Povos e Terras Tradicionais) – Universidade de Brasília, Brasília, DF, 
2018.

DESCOLA, Philippe. Outras naturezas, outras culturas. São Paulo: Editora 34, 2016.

DIAS, V. F. Terra versus Território: uma análise jurídica dos conflitos agrários internos na 
comunidade quilombola kalunga de Goiás. 2019. 131p. Dissertação (Mestrado) – Curso de Direito, 
Faculdade de Direito, Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2019.

DOBLAS, J.; OVIEDO, A. Efetividade dos territórios tradicionalmente ocupados na manutenção 
da cobertura vegetal natural no Brasil. In: CUNHA, M. C. da; MAGALHÃES, S. B.; ADAMS, C. 
(ed.). Povos tradicionais e biodiversidade no Brasil: contribuições dos povos indígenas, 
quilombolas e comunidades tradicionais para a biodiversidade, políticas e ameaças. São Paulo: 
SBPC, 2021. p. 14-58.

GARNETT, S. T. et al. A spatial overview of the global importance of indigenous lands for 
conservation. Nature Sustainability, [s.l.], v. 1, p. 369-374, 2018.

GOIÁS. Constituição do Estado de Goiás, de 5 de outubro de 1989.

GOIÁS. Lei Complementar n. 19, de janeiro de 1996. Disponível em: https://legisla.casacivil.
go.gov.br/pesquisa_legislacao/101027/lei-complementar-019. Acesso em: 30 jan. 2025.

GOMES, F. dos S. Mocambos e quilombos: uma história do campesinato negro no Brasil. 
São Paulo: Claro Enigma, 2015.

ICMBio – INSTITUTO CHICO MENDES DE CONSERVAÇÃO DA BIODIVERSIDADE. Plano de 
Manejo do Parque Nacional da Chapada dos Veadeiros. Brasília, DF: ICMBio, 2021.

JACCOUD, L. Racismo e República: o debate sobre o branqueamento e a discriminação racial no 
Brasil. In: THEODORO, M. (org.). As políticas públicas e a desigualdade racial no Brasil: 
120 anos após a Abolição. Brasília, DF: IPEA, 2008. p. 45-64.

JESUS, P. P. et al. Percepção socioeconômica de uma comunidade quilombola do município de 
Bequimão – MA, Brasil. In: COINTER – PVDAgro 2019. Anais [...]. [S.l.], 2019.

KARASCH, M. Os quilombos do ouro na capitania de Goiás. In: REIS, J. J.; GOMES, F. (org.). 
Liberdade por um fio – História dos quilombos no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 
1996. p. 240-262.

KERE, E. N. et al. Addressing contextual and location biases in the assessment of protected areas 
effectiveness on deforestation in the Brazilian Amazônia. Ecological Economics, [s.l.], v. 136, 
p. 148-158, 2017.

LEITE, I. B. Os quilombos no Brasil: questões conceituais e normativas. Revista Etnográfica, 
[s.l.], v. IV, n. 2, 2000.

LIMA, I. B. de; KUMBLE, P. Intervenções etnoterritoriais e sociais: os avanços no desenvolvimento 
comunitário Kalunga com o (eco)turismo. In: ALMEIDA, Maria Geralda (org.). O território e a 
comunidade Kalunga: quilombolas em diversos olhares. Goiânia: Gráfica UFG, 2015. p. 191-229.

MARINHO, T. A. Identidade e Territorialidade entre os Kalunga do Vão do Moleque. 
2008. 208p. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Faculdade de Ciências Humanas e Filosofia, 
Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2008.



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

96

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

MIRADOR. Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa. São Paulo: Enciclopédia Britânica do 
Brasil; Companhia Melhoramentos de São Paulo, 1980.

MOURA, C. Os quilombos e a rebelião negra. São Paulo: Brasiliense, 1981.

MUNANGA, K. Origem e histórico do Quilombo na África. Revista USP, São Paulo, n. 28, 1996.

OLIVEIRA, F. B.; D’ABADIA, M. I. V. A perspectiva historiográfica sobre os quilombolas de Goiás 
(séculos XVIII ao XXI). Revista Mosaico, [s.l.], v. 8, n. 1, p. 11-18, jan.-jun. 2015.

OLIVEIRA, J. P. O nascimento do Brasil e outros ensaios: “pacificação”, regime tutelar e 
formação de alteridades. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2016.

OVIEDO, A. F. P.; BURSZTYN, M. The fortune of the commons: participatory evaluation of small-
scale fisheries in the Brazilian Amazon. Environmental Management, [s.l.], v. 57, p. 1.009-
1.023, 2016.

OVIEDO, A. F. P. et al. Trajetórias de uso do solo nas áreas definidas na 1ª atualização das 
áreas prioritárias para a conservação da biodiversidade na Amazônia. [S.l.]: Plataforma 
Proteja, Instituto Socioambiental, 2019.

REIS, J. J.; GOMES, F. dos S. Liberdade por um fio: história dos quilombos no Brasil. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1996.

RIBEIRO, L. de S. História do Parque Nacional da Chapada dos Veadeiros: da sua criação 
à sua [re]ampliação em 2017. 2020. 169p. Dissertação (Mestrado) – Universidade de Brasília, 
Centro de Desenvolvimento Sustentável, Brasília, 2020.

RORIZ, R. F. C. Comunidades tradicionais e o turismo de experiências criativas – alcances 
e desafios: Vila de São Jorge, Chapada dos Veadeiros (GO). 2019. 201f. Tese (Doutorado em 
Geografia) – Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2019.

SALLES, G. Economia e Escravidão na Capitania de Goiás. Goiânia: Cegraf-UFG, 1992.

SANTOS FRANCISCO, V. M. Direitos humanos para quilombolas: consciência e atitude. 
Brasília, DF: Secretaria Especial dos Direitos Humanos, Subsecretaria de Gestão da Política de 
Direitos Humanos, 2006.

SCHWARCZ, L. M. Nem Preto nem branco, muito pelo contrário: cor e raça na sociedade 
brasileira. São Paulo: Claro Enigma, 2012.

SEDS – SECRETARIA DE ESTADO DE DESENVOLVIMENTO SOCIAL DE GOIÁS. Dados 
apresentados no evento Territórios Vivos, realizado em março de 2021, no Quilombo 
Mesquita, Cidade Ocidental, Goiás. Dados não publicados, 2021.

SILVA, A. F. Concentração fundiária, quilombos e quilombolas: faces de uma abolição inacabada. 
Revista Katálysis, [s.l.], v. 24, n. 3, 2021.

SILVA, M. J. da. Sombra dos Quilombos: introdução ao estudo do negro em Goiás. Goiânia: 
Cultura Goiana, 1974. 132p.

SILVA, M. T. G. da. O ofício do raizeiro: saberes e práticas integrativas em comunidades 
tradicionais quilombolas Kalunga. 2019. 191p. Dissertação (Mestrado em Performances Culturais) 
– Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2019.

SOARES, A. A. Kalunga: o direito de existir. Brasília, DF: Fundação Cultural Palmares, 1995.

VILA NOVA, A.; SANTOS, E. A. dos. Mulheres Negras: histórias de resistência, de coragem, 
de superação e sua difícil trajetória de vida na sociedade brasileira. Duque de Caxias: Espaço 
Científico Livre Projetos Editoriais, 2013.

WALDMAN, M. Meio Ambiente e Antropologia. São Paulo: Ed Senac, 2006.



Francisco Octávio Bittencourt de Sousa e José Luiz de Andrade Franco

Legados da Época do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga

97

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025

Francisco Octávio Bittencourt de Sousa
Bacharel em Antropologia e Licenciado em Ciências Sociais pela Universidade de Brasília. Especialista em 
Residência de Ciência, Tecnologia e Sociedade (CTS) pelo Programa de Pós-Graduação em Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade de Brasília (PPGFAU-UnB). Mestre em Desenvolvimento Sustentável pelo 
Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento Sustentável da Universidade de Brasília (PPGCDS-UnB). 
Doutorando em Desenvolvimento Sustentável pelo PPGCDS-UnB. Consultor em temas agrários e ambientais.
Endereço profissional: Rua Tobias de Melo, n. 242, Trindade, GO. CEP: CEP: 75389-137.
E-mail: francisco3505@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7083-4233

José Luiz de Andrade Franco
Graduado em Licenciatura em História pela Universidade de Brasília (1989). Mestre em História pela 
Universidade de Brasília (1994). Doutor em História pela Universidade de Brasília (2002). Pós-doutor em 
Desenvolvimento Sustentável pelo Centro de Desenvolvimento Sustentável da Universidade de Brasília 
(2008). Atualmente, é Professor Associado do Departamento de História da Universidade de Brasília, 
atuando no Programa de Pós-Graduação em História (PPGHIS-UnB) e no Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Sustentável do Centro de Desenvolvimento Sustentável (PPGCDS-UnB).
Endereço profissional: Câmpus Universitário Darcy Ribeiro, Gleba A, Bloco C, Av. L3 Norte, Asa Norte, 
Brasília, DF. CEP 70910-900.
E-mail: jldafranco@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6772-6234

Como referenciar este artigo:

SOUSA, Francisco Octávio Bittencourt de; FRANCO, José Luiz de Andrade. Legados da Época 
do Projeto: uma breve introdução ao Quilombo Kalunga. Ilha – Revista de Antropologia, 
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99701, p. 74-97, janeiro de 2025.



Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, 
corpos e cuidados

Bruna Motta1

1Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil

Resumo

A enfermagem se estabeleceu ao longo do seu desenvolvimento como um fazer definido pelo cuidado. 
Na bibliografia da área, tal categoria tem sido mobilizada tanto para definir e situar sua especificidade como 
profissão, referindo-se a um conjunto de conhecimentos e de atividades próprias da atuação das enfermeiras, 
quanto para descrevê-la como uma prática que ultrapassaria as atividades técnicas, se estendendo à dimensão 
emocional. Nesse sentido, por meio de uma etnografia realizada com estudantes e professoras da faculdade de 
enfermagem de uma universidade pública mineira, o presente trabalho tem como objetivo discutir como dois 
conjuntos de emoções eram entendidos e vivenciados nos contextos de aprendizado do cuidar. Considerando 
o corpo e o cuidado como eixos explicativos, procuraremos demonstrar como a tristeza e o sofrimento eram 
percebidos como entraves para a realização de uma prática satisfatória e como as afetividades, como o carinho 
e o amor, eram entendidas como elementos potencializadores da assistência dispensada.

Palavras-chave: Enfermagem; Emoções; Cuidado; Corpo.

An Education of Sensitivity: between emotions, 
bodies and care

Abstract

Nursing has established itself throughout its development as an activity defined by care. In the area’s 
bibliography, this category has been mobilized both to define and situate its specificity as a profession, referring 
to a set of knowledge and activities typical of nurses’ work, and to describe it as a practice that would go 
beyond technical activities, extending to the emotional dimension. In this sense, through an ethnography 
carried out with students and professors of the faculty of nursing of a public university in Minas Gerais, the 
present work aims to discuss how two sets of emotions were understood and experienced in these contexts 
of care. Considering the body and care as explanatory axes, we intend to demonstrate how sadness and 
suffering were perceived as obstacles to carrying out a satisfactory practice and how affections, for example, 
affection and love, were understood as elements that enhanced the assistance provided.

Keywords: Nursing; Emotions; Careful; Body.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e99019

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 12/03/2024
Aceito em: 09/09/2024



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

99

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

1 Introdução

Direcionar nossa atenção para fenômenos como a tristeza, o sofrimento, o carinho e 
o amor implica que trilhemos um caminho comumente associado ao domínio mais 

íntimo da experiência dos sujeitos, cujas vivências são percebidas como entrelaçadas de 
modo estrito à esfera privada, sendo, por essa razão, dissociadas dos cenários públicos da 
vida social. Segundo essa perspectiva, tão cara ao senso comum ocidental moderno, as 
emoções integrariam uma esfera oposta à razão, vinculadas ao corpo e constitutivas de uma 
realidade psicobiológica, vistas como um lugar de (des)controle e aquém das intervenções 
socioculturais (Lutz, 1988). Nessa ótica, espaços atrelados ao trabalho, à política ou à ciência 
seriam algumas das dimensões apartadas da experiência emocional, consistindo em cenários 
inapropriados à sua irrupção e manifestação.

No entanto, ao lançar o olhar para as emoções por meio de uma perspectiva antropológica, 
entrevemos um percurso distinto. Longe de se reduzirem ao domínio biológico ou privado, 
as análises em antropologia das emoções têm demonstrado como as maneiras de sentir, de 
expressar e de mobilizar os sentimentos estão atravessadas por aspectos de natureza social 
e cultural, nos dizendo muito acerca das visões de mundo, práticas e categorias simbólicas 
acionadas pelos atores em suas experiências cotidianas. Mais que isso: tais estudos evidenciam 
como as experiências emocionais surgem não somente nos contextos privados, emergindo 
e impactando, também, as esferas públicas da vida social. Sob o crivo da antropologia, as 
emoções passam a ser estudadas como uma esfera articulada às múltiplas dimensões do 
cotidiano, sendo abordadas como constructos referidos ao contexto ocupado pelos atores e 
como uma esfera que compõe e impacta as relações e cenários nas quais se inserem (Abu-
Lughod; Lutz, 1990; Rezende; Coelho, 2010; Bispo; Coelho, 2019).

Nessa perspectiva, no presente artigo, pretendo apropriar-me das emoções como objeto 
de estudo antropológico1. O objetivo, mais especificamente, é compreender como elas são 
experenciadas no cenário profissional e formativo da enfermagem. Consolidada como 
uma profissão da área da saúde, a enfermagem se constituiu ao longo do seu processo de 
desenvolvimento como um fazer definido pelo cuidado, sendo comumente referida pela 
bibliografia da área como a arte e a ciência do cuidar. Segundo a enfermeira Vera Regina 
Waldow (2012, p. 15).

Profissionais da área da saúde (e outras áreas relacionadas) não diferem quanto 
ao objetivo e sujeito do cuidado, mas sim na forma como o expressam. [...] 
Embora constitua um atributo para todos os seres humanos na área da saúde e, 

1 O presente trabalho é parte da pesquisa de mestrado realizada pela autora, defendida em dezembro de 2020, com o título 
“Corpos que cuidam: uma etnografia das práticas em enfermagem”. A referida pesquisa teve como objetivo mais amplo compreender 
como a prática da enfermagem envolvia uma construção corporal particular.



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

100

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

em especial, na enfermagem, o cuidado é genuíno e peculiar. Concordando com 
várias estudiosas no assunto, ele é a razão existencial da enfermagem.

Como apontaram Bonet e Tavares (2007), o cuidado como categoria se caracterizaria, 
sobretudo, pelo seu caráter polissêmico, podendo ser compreendido somente em relação 
aos contextos nos quais suas significações são produzidas. No campo da enfermagem2, mais 
especificamente, a categoria tem sido atrelada às noções de unicidade e de integralidade, 
uma concepção que se tornaria expressa nas teorias de enfermagem por meio de expressões 
como o “paciente em sua totalidade” ou “paciente como um todo” (Melo; Gualda, 2013). 
Tal percepção está alicerçada em uma compreensão integral do sujeito doente, entendendo-o 
em sua dimensão biológica, social, psicológica, espiritual e emocional (Diogo, 2017; Lopes 
Neto; Nóbrega, 1999). Nesse sentido, a noção de cuidado passa a ser mobilizada tanto 
para definir e situar sua especificidade como profissão, referindo-se a um conjunto de 
conhecimentos e atividades próprias da atuação de enfermeiras(os), quanto para descrevê-la 
como uma prática que ultrapassaria as atividades técnicas, se estendendo a outras esferas 
do ser humano, como a dimensão emocional.

Nesse sentido, parto de uma etnografia realizada durante um semestre letivo com 
estudantes e professores da faculdade de enfermagem de uma universidade pública mineira, 
por meio da inserção nos contextos teórico e prático de duas disciplinas ministradas aos 
terceiros e quartos períodos da referida graduação. Compartilhei das experiências de duas 
extensas turmas, formadas em sua maioria por mulheres3 jovens, que possuíam entre 19 e 
24 anos. Convivi, também, com quatro docentes do Departamento de Enfermagem Básica: 
Aline, Luciana, Mônica e Esther4, que possuíam idade entre 35 e 50 anos. Os contextos 
de trabalho de campo abarcaram as aulas teóricas e práticas no interior da faculdade de 
enfermagem e as atividades realizadas no Hospital Universitário e nas Unidades Básicas 
de Saúde5. Além do trabalho de campo, foram realizadas entrevistas semiestruturadas 
tanto com as/os discentes quanto com as/os docentes. A escolha pelo contexto de ensino-
aprendizado se deu em razão da importância desses cenários para o processo de socialização 
e de construção do sujeito como profissional da saúde. Como afirmou Bonet (2004), esses 
cenários formativos são importantes por propiciarem o contato dos sujeitos com a prática, 
permitindo a reflexão acerca do processo de produção e de aquisição desse habitus específico. 

2 Partimos, neste projeto, de uma interlocução com a produção bibliográfica da enfermagem, dada a escassez de estudos 
sobre a área produzidos nas ciências sociais.

3 Historicamente, a enfermagem é apontada como uma profissão predominantemente feminina. No Brasil, segundo pesquisa 
realizada pela Fundação Oswaldo Cruz (Fiocruz), no ano de 2015, por iniciativa do Conselho Federal de Enfermagem 
(Cofen), as equipes de enfermagem se constituiriam como grupos compostos de cerca de 84,6% de trabalhadoras mulheres 
(Cofen, 2015). Nesse sentido, ainda que nosso objetivo neste trabalho não compreenda uma discussão da dimensão de 
gênero presente na profissão, cumpre destacar como as práticas de cuidado têm sido entendidas nos contextos ocidentais 
como ações femininas e fruto de “qualidades naturais” das mulheres (Guimarães; Hirata; Sugita, 2011; Fisher; Tronto, 
1990). De acordo com Lopes e Leal (2005, p. 114), tal perspectiva teria fornecido elementos considerados consonantes e 
apropriados para a realização do trabalho de mulheres no âmbito da saúde, de modo que os valores simbólicos e vocacionais 
da enfermagem se conformariam em um “[...] exemplo de concepção de trabalho feminino baseada em um sistema de 
qualidades, ditas naturais, que persistem a influenciar o recrutamento majoritariamente feminino da área [...]”, fazendo 
com que a divisão sexual do trabalho de cuidado se estenda, também, ao cuidar realizado no âmbito profissionalizado.

4 Os nomes utilizados neste trabalho são fictícios.
5 O processo de formação das estudantes durante as disciplinas observadas passava por duas temporalidades distintas. 

A primeira era a do laboratório-enfermaria, ambiente simulado que buscava reproduzir as características dos ambientes 
de prática efetivos, direcionada ao aprendizado e ao treinamento das técnicas características da enfermagem. A segunda, 
por sua vez, consistia no contato com os pacientes reais nos ambientes do serviço de saúde, onde realizavam as práticas em 
corpos humanos e no qual estabeleciam relações efetivas com o cotidiano do fazer em enfermagem.



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

101

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

Para o autor, essa compreensão só pode se concretizar por meio do compartilhamento das 
experiências dos sujeitos da pesquisa, como proposto no presente trabalho.

Assim, no texto que se segue, apresento a maneira como dois conjuntos de emoções 
eram entendidos e vivenciados nos contextos de cuidado em enfermagem. Em um primeiro 
momento, tratarei das experiências associadas à tristeza e ao sofrimento e, posteriormente, 
discutirei as vivências em torno do carinho e do amor. A partir de um olhar voltado para 
as narrativas de estudantes e de professoras referidas à irrupção de tais emoções, buscarei 
demonstrar os modos específicos pelos quais eram elas compreendidas e experenciadas.

2 Emoções Inoportunas: um aprendizado da evitação

As atividades práticas realizadas no Hospital Universitário eram comumente mais 
temidas pelos estudantes, que viam esse ambiente como propício ao contato mais direto e 
profundo com o sofrimento dos pacientes. Aquele era o local no qual se efetivava o primeiro 
contato com as questões envolvidas nas interações do cuidado, um acontecimento que 
presenciei já no primeiro mês de aula devido à participação em um dos grupos de prática. 
Naquele dia, a professora Aline combinou de nos encontrar na portaria do hospital às 
13 horas e, após nos identificarmos na recepção, fomos levados a todos os setores da 
instituição, a fim de nos ambientarmos com o local. Em meio ao trajeto pelos corredores, 
víamos os pacientes e seus familiares, assim como diferentes categorias de profissionais da 
saúde, que circulavam de um lado para o outro em um ritmo intenso de atividades.

Após conhecer o HU, haveria o treinamento da aferição dos sinais vitais e do exame 
físico, procedimentos anteriormente aprendidos e praticados nos laboratórios-enfermaria. 
Acompanhei os estudantes até o posto de enfermagem, que ficava no mesmo piso da 
enfermaria feminina, onde deveriam higienizar as mãos e preparar a bandeja com os materiais 
necessários para os procedimentos. Aquele espaço era destinado ao armazenamento de 
materiais e prontuários com as informações dos pacientes e, também, um ambiente por 
onde circulavam tanto a equipe de enfermagem – composta de enfermeiros, técnicos e 
auxiliares –, quanto médicos e outros profissionais. Ali, os estudantes foram apresentados 
e, após rápida interação, dividiram-se em duplas que deveriam realizar a prática em alguma 
das pacientes internadas na enfermaria6.

Seguindo as orientações da professora, segui com Beatriz e Amália para os quartos. 
Circulamos pelos vários quartos dispostos no corredor da enfermaria, quase todos com 
leitos ocupados. Algumas pacientes dormiam, enquanto outras recebiam atendimento pelos 
profissionais da instituição. Encaminhamo-nos, então, até o leito de uma senhora de 67 anos 
que, devido à idade, estava acompanhada por sua filha. Acima de seu leito, havia uma ficha 
de identificação, contendo informações básicas, como o nome e data de nascimento, o dia da 
internação e o seu diagnóstico. A paciente havia sido diagnosticada com leucemia e apesar 
de bastante debilitada, era colaborativa e interagia com as alunas mesmo diante de suas 
limitações. O exame durou mais de duas horas e, por meio dele, as estudantes perceberam 
algumas alterações, como anormalidades na pele e o volume alterado do rim, aspectos que 
deveriam ser posteriormente analisados de acordo com o caso clínico da paciente.

6 Excepcionalmente naquele dia, os alunos escolheriam em quem treinariam os procedimentos, explicando que eram 
acadêmicos de enfermagem e solicitando a permissão da paciente para a sua realização.



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

102

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

Quando conversei com Amália, a estudante falou-me positivamente sobre a experiência, 
me explicando questões do quadro patológico e ressaltando que, em termos de aprendizado, 
tivera a oportunidade de aprender aspectos de modo mais efetivo do que nos treinamentos 
realizados no laboratório. Já Beatriz sentiu-se profundamente impactada pelo estado 
debilitado da senhora e, sobretudo, pela esperança que a paciente e a filha conservavam 
diante da gravidade do diagnóstico. Beatriz me disse: “parecia que nem ela e nem a filha sabiam 
do grau que tava ali. Elas tinham aquele otimismo, que ia melhorar e tal, mas era uma situação bem 
complicada”. Por compreender as condições através de um olhar clínico, Beatriz se comovia 
com a situação da paciente e de sua filha, pois não julgava que pudesse haver uma melhora 
no seu quadro. Mas, na presença da paciente, era preciso controlar suas emoções, ocultando 
as sensações que sentia naquele momento: “perto da paciente eu tô plena, mas por dentro minha 
garganta tá dando nó e eu tô tipo: ’quero sair daqui’”.

Ao chegar em casa, distante da paciente e do ambiente hospitalar, Beatriz me disse ter 
vivenciado uma experiência de grande tristeza diante das reflexões sobre o dia de estágio, 
o que a levou às lágrimas. Embora considerasse comum o impacto do sofrimento sobre 
profissionais de saúde, tal episódio lhe trouxera a dúvida se deveria ou não continuar sua 
trajetória na área da saúde.

Eu cheguei em casa com a cara de esgotada, parecia que tinham me sugado completamente 
e eu chorei. E isso é uma coisa comum. Se você fala com o pessoal da saúde, eles falam que 
a primeira vez que eles vão no hospital, eles sempre choram, porque, sei lá, é um baque e não 
preparam a gente para esse baque. Agora, eu tenho pensado na minha cabeça, se eu ainda quero 
[a área da] saúde. [...] Isso gera na gente essa coisa, ’será que eu vou conseguir?’. A gente fica 
pensando, isso gera ansiedade na gente. A gente fica ou a gente desiste? Então, eu tô um pouco 
nesse dilema. (Beatriz, estudante, grifo meu).

Beatriz me contou que depois desse episódio, se via buscando outros espaços, pesquisando 
sobre áreas distintas: “eu fico procurando buraquinhos em que eu possa me encaixar, algum cursinho, 
alguma coisa, uma engenharia, um direito ou alguma outra coisa”. E me dizendo gostar das práticas 
e do conteúdo que aprendia na faculdade, a estudante enfatizava que a questão que lhe 
gerava angustia era “ter que lidar com essas coisas”, ou seja, a tristeza diante do sofrimento do 
outro e a dúvida se em algum momento conseguiria defrontar-se com ele.

A escolha profissional pela área da saúde conduzia as estudantes de enfermagem 
ao contato profundo com espaços outrora desconhecidos. Se, no passado, eles haviam 
frequentado ambientes hospitalares e ambulatoriais como pacientes, acompanhantes ou 
visitantes, no presente, as alunas ocupavam uma posição distinta, assumida de modo 
efetivo naquele momento da graduação, ao serem inseridas nas lógicas internas dessas 
instituições e colocadas em relação direta com sujeitos adoecidos, a quem deveriam dispensar 
seus cuidados. Quando acompanhei o grupo de práticas de Beatriz durante as atividades 
no Hospital Universitário (HU), pude notar quanto o ambiente causou comoção a outros 
estudantes, como Isabela, que havia se sensibilizado principalmente durante a passagem 
pelo setor de pediatria.

Ao entrar naquele espaço, percebíamos de imediato como o local era especialmente 
organizado para receber os pequenos pacientes, com paredes preenchidas por desenhos, 
imagens de super-heróis, personagens de histórias infantis e profissionais de saúde vestidos 
com roupas coloridas. Contudo, quando olhávamos pelo vidro que separava os quartos, 
víamos a imagem contrastante de crianças abatidas, com seus corpos portando acessos 



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

103

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

venosos e curativos. Durante o nosso trajeto, era possível ver pacientes nas mais diversas 
condições, mas transitar pela pediatria foi o momento mais doloroso para Isabela:

Quando a gente foi pro HU, a gente foi naquela parte de neonatal, que tinha um monte de criança, 
a mãe deitada, o bebezinho cheio de coisa. Me deu vontade de chorar quando eu vi aquilo, eu 
pensei ’isso aqui não é pra mim’. (Isabela, estudante).

Para Amália, estudante, lidar com crianças adoecidas também se constituía em um 
momento de extrema dificuldade já que, considerando ter por elas muito apreço, julgava 
não conseguir controlar suas emoções:

Eu acho que para trabalhar com criança eu não vou conseguir. Porque eu, assim, eu gosto muito. 
Eu acho que vai me atrapalhar esse excesso, eu não vou ter controle. Eu não gostaria de trabalhar 
com crianças porque eu acho que eu ficaria muito abalada”. (Amália, estudante).

Ser capaz de controlar-se ou não diante da irrupção desses sentimentos era um dos 
obstáculos frequentes enfrentados pelos estudantes, que relatavam experiências nas quais 
haviam chorado ou, ainda, situações em que tiveram que conter as lágrimas diante dos 
pacientes. Mas, por que era necessário controlar as emoções vinculadas ao sofrimento? 
O tema do controle tem sido muito discutido no campo da Antropologia de Emoções, e 
tal debate remonta às primeiras abordagens sobre o tema. No clássico ensaio “A expressão 
obrigatória dos sentimentos”, publicado originalmente no ano de 1921, Marcel Mauss (1979) 
se colocou diante do objetivo de demonstrar como as expressões orais dos sentimentos, ao 
contrário de serem fenômenos puramente psicológicos ou fisiológicos, se constituíam em 
fenômenos sociais, atravessados por manifestações obrigatórias e não espontâneas. Esse 
empreendimento foi concretizado por meio de um estudo dos rituais funerários australianos, 
pelo qual o autor constatou como as manifestações de sentimentos, por exemplo, gritos, 
lágrimas ou cantos, seriam dotadas de um caráter ritual e coletivo, sendo socialmente 
reguladas em termos de quem poderia expressá-las, quando e como seria adequado fazê-lo. 
A partir da análise desses rituais, Mauss (1979) mostrou que, como fenômenos simbólicos, as 
emoções consistiriam em uma linguagem cujos códigos ou mensagens seriam comunicados 
entre os sujeitos ao expressarem seus sentimentos uns aos outros, comunicando ao mesmo 
tempo o que sentem a si mesmos.

Os gritos são como frases e palavras. É preciso emiti-los, mas se é preciso só 
porque todo o grupo os entende. É mais que uma manifestação dos próprios 
sentimentos, é um modo de manifestá-los aos outros, pois assim é preciso fazer. 
Manifesta-se a si, exprimindo aos outros, por conta dos outros. É essencialmente 
uma ação simbólica (Mauss, 1979, p. 153).

Nessa acepção, partindo do pressuposto de que as expressões das emoções são socialmente 
reguladas e que sua manifestação transmite uma mensagem particular, podemos nos 
perguntar qual código se esperava ou não comunicar por meio do seu controle. Considero que 
as experiências iniciais de Lara, ocorridas quando integrava a liga de transplantes7, podem ser 
elucidativas a esse respeito. O acontecimento narrado pela estudante aconteceu em um dia 
no qual a equipe da liga havia se deparado com uma situação de morte encefálica. Naquela 
ocasião, conversariam com a família para noticiar o falecimento da paciente e tratariam 

7 Em algumas situações específicas, o primeiro contato com os pacientes se dava em um momento anterior à inserção 
prática propiciada pelas disciplinas de fundamentos, por meio da participação em atividades extracurriculares, como ligas 
acadêmicas e projetos de extensão.



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

104

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

de questões relacionadas à doação dos seus órgãos. Lara me contou que acompanhou os 
profissionais durante o comunicado e que o fato de ter presenciado o sofrimento das filhas 
lhe ocasionara um sentimento de dor, o que quase se tornou manifesto por meio do choro: 
“eu vou te falar que eu quase chorei junto [...] Tem coisas que eu sinto muito, [ver] aquela família 
chorar doeu em mim”. Contudo, Lara considerava que o choro, naquele momento, não era 
uma conduta adequada, ao reconhecê-lo como não compatível com a sua posição naquele 
contexto: “Eu me segurei e falei ’eu estou aqui como profissional, eu não posso chorar, eu tenho que 
ser forte’. Meu olho encheu de lágrima, mas eu falei ’eu não vou chorar’”.

Rezende e Coelho (2010) explicam que a tensão entre sentir e expressar é constitutiva 
da forma como as sociedades ocidentais modernas vivenciam as emoções, cuja visão 
fundamental está alicerçada na noção de que o sujeito possui uma dimensão interna e 
privada que se diferencia daquilo que é apresentado publicamente. Nesse sentido, ainda 
que Lara sentisse tristeza diante do contato com o sofrimento daquela família, ela entendia 
que não poderia manifestá-lo, pois seu lugar social estava situado no âmbito público; ela 
estava ali como uma profissional da área da saúde. Nas palavras das autoras,

As emoções localizam-se assim nessa interioridade, surgindo daí a ideia de uma 
distinção entre o sentimento sentido e o sentimento expresso. Essa diferenciação 
reproduz então aquela entre as esferas privada e pública, que, no caso das emoções, 
ganha uma valoração específica: o que é sentido no privado é verdadeiro enquanto 
o que é apresentado no público pode ser falso (Rezende; Coelho, 2010, p. 99).

Ao serem entendidas como uma linguagem (Mauss, 1979), as emoções são atravessadas 
por normas socialmente estabelecidas, referidas à sua manifestação, mas também a sua não 
expressão, determinando quais delas seriam consideradas apropriadas em certos contextos 
e quais deveriam ser evitadas. Nessa ótica, observamos como a tristeza e o sofrimento eram 
emoções entendidas e vivenciadas de modo específico pelos estudantes de enfermagem, 
sendo concebidas como um domínio negativo de suas experiências cotidianas, como 
obstáculos ao exercício profissional. Assim, as demonstrações coletivamente concebidas 
como manifestações desses sentimentos, como as lágrimas e outras expressões faciais e 
corporais, deveriam ser repelidas e controladas, pois eram compreendidas como opostas à 
autoimagem de profissional da saúde que se buscava construir.

De acordo com Coelho (2019), os discursos e as práticas profissionais têm constantemente 
situado as emoções como “poluidoras”, como entraves ao desempenho profissional, para 
o qual a impermeabilidade à vida emocional se apresenta como uma qualidade desejável, 
fazendo do distanciamento um atributo positivo associado às capacidades profissionais. Essa 
forma de compreender as emoções, situando-as em oposição às esferas públicas da vida social, 
teria se estabelecido como parte da compreensão de que as sociedades ocidentais modernas 
forjaram acerca das emoções. Como mostrou-nos Catherine Lutz (1988), tal concepção teria 
se estabelecido em torno de um princípio fundamental, pelo qual as emoções são situadas 
como uma estrutura psicobiológica e como um aspecto individual, sendo tributárias de um 
estado pessoal e circunscritas ao domínio privado, fazendo com que espaços atrelados ao 
trabalho sejam percebidos como uma das dimensões apartadas da experiência emocional.

Em diversos outros estudos antropológicos, a dicotomia público-privado tem sido 
trabalhada como uma das questões centrais quando se trata da experiência emocional, cujas 
reflexões se voltam para distintas áreas profissionais, como a polícia (Nogueira, 2017), a 
advocacia (O’Dwyer, 2019), o jornalismo (Condé, 2017) ou, ainda, o trabalho intelectual nas 



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

105

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

ciências sociais (Coelho, 2019). No campo da saúde, mais especificamente, podemos citar os 
trabalhos de Octavio Bonet (2004) e Rachel Aisengart Menezes (2006) como importantes 
contribuições que refletem sobre o lugar das emoções no cotidiano da prática médica, por 
exemplo. Tanto no cotidiano dos residentes, trabalhados por Bonet (2004), quanto dos 
intensivistas, discutidos por Menezes (2006), a experiência das emoções aparecia associada 
à ideia de controle, como uma vivência que deveria ser reprimida. No caso aqui elucidado, 
ainda que fossem vivenciadas em momentos anteriores às práticas ou, posteriormente, 
durante as reflexões acerca de um dia de estágio, era na presença dos pacientes que sua 
discordância com a postura profissional emergia mais profundamente, sendo mobilizadas 
estratégias para dissimular o que era sentido.

Como vemos, o corpo ocupa um lugar de centralidade quando se trata da relação entre 
controle e emoções. Segundo a visão de mundo ocidental, as emoções estariam alocadas nos 
corpos dos sujeitos, tendo nele sua origem e manifestação. Nessa perspectiva, enquanto o 
pensamento se constituiria como um processo puramente mental e racional, as emoções8

seriam corporalmente situadas, sendo concebidas como dados naturais da experiência, 
produtoras de reações corporais específicas e entendidas como espontâneas e potencialmente 
incontroláveis (Lutz, 1988). Assim, se é no corpo que as emoções são sentidas, é, sobretudo, 
sobre ele que devem ser depositadas as normas e as regras de sua expressão e controle. 
Sob essa chave, tornam-se mais evidentes as razões pelas quais os estudantes buscavam 
controlar sensações corporais ou treinar maneiras de não comunicar corporalmente as 
emoções sentidas, ordenando e moldando o corpo em termos de quais sentimentos deveria 
manifestar e de que forma seria adequado fazê-lo.

Proponho aprofundar um pouco mais essa reflexão por meio da experiência de Helena, 
que também aconteceu durante a sua participação na liga de transplantes. Numa manhã 
de estágio, os participantes da liga foram informados que havia ocorrido um transplante 
hepático emergencial e que a paciente ainda não tinha conhecimento do ocorrido, já 
que após ingerir altas doses de certa medicação, fora encontrada desacordada e levada à 
instituição hospitalar. Os profissionais iriam, então, informá-la, enquanto Helena somente 
acompanharia, dado o estágio inicial da sua formação. Mas quando entrou no quarto, Helena 
se surpreendeu ao notar que ela e a paciente tinham a mesma idade e que a razão para 
seu transplante havia sido uma tentativa de suicídio. Apesar de não ter realizado nenhum 
procedimento, Helena se referia àquele momento como o mais marcante de sua trajetória, 
por colocá-la diante do sofrimento da paciente e, principalmente, em razão da identificação 
que a situação lhe causava.

E a menina tava, assim, você via a expressão dela, sabe? Ela tava muito assustada. E ela tava 
chorando. Ela tava querendo meio que desabar ali na hora, só que ela tava segurando. E ela me 
encarava que, sério, eu fiquei com o olhar dessa menina. Assim, vai ficar comigo pro resto da 
vida, sabe? [...] Eu fiquei muito impactada, eu tava muito chocada. Eu cheguei em casa e eu só 
fiquei pensando nisso. (Helena, estudante).

Diante do impacto gerado pela situação, a estudante me contou que por pouco não 
chorou: “ela estava com o braço todo roxo, machucado. Então na hora que eu vi, a minha reação foi 

8 A oposição entre pensamento e emoção é problematizada pela abordagem de Rosaldo (2019). Segundo a autora, a vida 
afetiva consistiria em uma dimensão atrelada ao pensamento, sendo o sentimento formado no pensamento e este, por sua 
vez, permeado de significado emocional. Dessa discussão surgiria sua conhecida definição das emoções, entendidas como 
pensamentos vivenciados corporalmente “[...] em rubores, pulsos, ’movimentos’ de nossos fígados, mentes, corações, 
estômago e pele” (Rosaldo, 2019, p. 38).



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

106

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

de ’meu deus’ e eu pensei ’não posso fazer isso’. Aí eu fiquei séria, sabe?”. A irrupção da tristeza e 
sua expressão pelo choro foram atravessadas pela reflexão a respeito da posição por ela 
ocupada e pelo entendimento de que o semblante de seriedade se constituía em uma não 
manifestação das emoções que sentia naquele momento; era manter-se neutra. Mas esse 
não era um comportamento empreendido sem esforço, já que Helena considerava ter 
dificuldades para esconder os sentimentos que sentia: “eu sou uma pessoa que eu não consigo 
esconder minha emoção pelo rosto, eu não consigo. Só que é uma coisa que eu tenho que treinar. 
Eu treino isso desde o inicio”. Por considerar ainda não ter as habilidades necessárias para 
lidar com tais acontecimentos, Helena recorria ao uso da máscara que, para além de um 
equipamento de segurança, funcionava como uma estratégia9 para ocultar suas emoções: 
“no momento eu estava de máscara e ajudou muito”.

Para o antropólogo David Le Breton (2019), a relação entre emoção e corpo se fundaria 
não em seu caráter naturalizado, mas em um simbolismo pelo qual o corpo se tornaria um 
comunicador das experiências emocionais. Por meio das manifestações corporais e faciais 
seriam disponibilizados sinais que desvelariam as emoções sentidas, traduzindo-as em termos 
comunicáveis e tornando possível que elas sejam apreendidas pela coletividade. Para o autor, 
rosto e corpo se constituiriam na cena em que esses sinais se tornariam compreendidos, 
de modo que os gestos, as posturas e as expressões mobilizadas para manifestá-las não 
poderiam dar-se senão pelo aprendizado, instituindo o corpo que expressa as emoções como 
socialmente modulado. Abu-Lughod e Lutz (1990) também enfatizaram a dimensão de 
aprendizado das emoções, ao mobilizarem a noção bourdiesiana de hexis corporal. Para as 
autoras, as emoções podem ser entendidas como experiências corporificadas que envolvem 
a pessoa em sua totalidade, demandando o aprendizado de um conjunto de técnicas do 
corpo, como posturas, gestos e expressões.

Inegavelmente, as emoções eram sentidas pelas estudantes de enfermagem, mas, como 
vemos, era preciso controlá-las, e tal controle passava, acima de tudo, pelo corpo. No caso 
aqui elucidado, o aprendizado corporal das emoções envolvia um treinamento que passava 
tanto pelo controle das reações corporais – tidas como quase inevitáveis – quanto pelo 
gerenciamento gestual para encobrir ou não manifestar emoções indesejadas, ainda que elas 
fossem sentidas em dada situação. Essas condutas envolviam aprender a segurar/engolir 
o choro, controlar os tremores e não transparecer as sensações de tristeza nas expressões 
faciais, sendo preciso saber manipular e conduzir o corpo na vivência das emoções.

Partindo das relações entre corpo, cultura e emoções, compreendemos, primeiramente, 
que as experiências emocionais de tristeza e sofrimento eram concebidas pelos estudantes 
como opostas à postura profissional, vistas como formas de envolvimento malquisto, uma vez 
que situados como indesejáveis à realização do cuidado e como sentimentos inapropriados 
para lidar com as condições dos pacientes. Ao se tornarem manifestas durante as interações 
do cuidado, sua expressão poderia comunicar um código particular e indesejado àquela 
posição e contexto, ao ser entendida pelo paciente como um indicativo de despreparo ou 
perigo. Nesse sentido, em consonância com as proposições de Rosaldo (2019), entendemos 
que, embora sentidas no corpo, as emoções constituem uma experiência permeada por 
aspectos culturais e contextuais, fazendo das subjetividades e suas expressões edificações 
tributárias de um idioma cultural que influi não só em como pensamos, mas em como 

9 Nessa lógica, as máscaras também eram utilizadas durante procedimentos nos quais havia contato com regiões genitais 
dos pacientes ou atividades com presença de odores mais severos.



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

107

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

sentimos. Consideradas sob esse prisma, enquanto concepções e experiências socialmente 
construídas e mobilizadas, compreendemos as razões pelas quais as estudantes buscavam 
afastá-las do ambiente profissional.

Em segundo lugar, observamos como as experiências emocionais dos estudantes de 
enfermagem eram atravessadas por um manejo constante do que poderia ou não ser expresso. 
Essa modulação corporal passava por um entendimento específico acerca de determinadas 
emoções – como apontado acima –, e funcionavam como “performance comunicativa”, 
sendo sua expressão ou controle um “ato pragmático” direcionado a um fim específico para 
usar os termos de Abu-Lughod e Lutz (1990). O controle da emoção era, assim, direcionado 
à construção de uma identidade vinculada a um contexto de interação particular, no qual 
diversos aspectos relacionais estavam em jogo. Aqui, o caráter fundamental do corpo é 
evidenciado mais uma vez, já que era por meio dele que os sujeitos entendiam vivenciar 
suas emoções, descritas a partir de sensações corporais características. Era a partir o corpo, 
também, que as emoções se tornavam manifestas, sendo lidas pelos próprios sujeitos e 
pelos outros durante as interações sociais.

Nesse sentido, a experiência corporal, como parte desse universo simbólico específico, 
conformava uma corporalidade própria das emoções, cujo controle associava-se a uma 
gestão daquelas que eram consideradas adequadas nos contextos de cuidado. Em trabalhos 
anteriores (Motta, 2020, 2023a, 2023b) demonstrei como a formação em enfermagem 
envolvia o aprendizado de um amplo repertório de gestos, posturas e sensorialidades 
específicas, cujo aprendizado se dava pelo corpo por meio de treinamentos constantes. 
Aqui, busquei demonstrar como era preciso educar o corpo também em relação às emoções 
manifestas através dele, adquirindo um conjunto de expressões e de posturas que, tal 
como as técnicas do corpo definidas por Mauss, implicavam um aprendizado que também se 
efetivava corporalmente.

3 “A gente tem que oferecer acalanto”: os afetos do cuidado

Naquela tarde reservada para a aula teórica, a sala não estava organizada tal como de 
costume. Ao contrário de mesas enfileiradas umas atrás das outras em frente à figura da 
professora, nos deparamos com cadeiras dispostas em formato circular. A novidade tinha 
uma razão, já que especialmente naquele dia, não seriam discutidos os conteúdos teóricos 
e práticos sobre as técnicas mobilizadas durante os procedimentos, mas uma questão 
com a qual os estudantes se defrontariam em algum momento da profissão: a morte e 
a terminalidade. Como vimos na seção anterior, a participação em rotinas hospitalares e 
ambulatoriais fazia com que o contato com o sofrimento e, em última instância, com a 
morte, se tornassem experiências próximas e cotidianas para os estudantes que, diante 
dessas ocasiões, vivenciavam sentimentos com os quais ainda não estavam habituados. 
Desse modo, no intuito de situar os alunos diante da possibilidade de enfrentá-las, uma das 
aulas da disciplina de Fundamentos I era voltada para a discussão de questões relacionadas 
ao fim da vida.

Dispostos pela espaçosa sala de aula, todos se olhavam e interagiam. A professora 
não tinha o domínio da fala e ouvia atentamente as histórias e as concepções que eram 
compartilhadas. Entre as apresentações dos seminários, divididos por subtemas relacionados 



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

108

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

à questão mais ampla, os alunos colocavam em pauta seus dilemas, faziam questionamentos 
para a professora e apontavam as condutas que julgavam adequadas para lidar com a 
finitude. O assunto era delicado e, em diversos momentos, se podia notar a presença de 
olhares marejados, falas embargadas e manifestações de tristeza, decorrentes de eventos 
passados ou vindouros.

Todavia, mesmo diante do reconhecimento das dificuldades enfrentadas por um 
profissional diante da perda, a ênfase era direcionada para a dimensão relacional do cuidado. 
Sentada no centro da roda com seu caderno de anotações, a professora Aline explicava 
a importância da presença naquele ofício: “as pessoas morrem nos hospitais e é onde vocês vão 
estar. Ninguém gosta de morrer sozinho e o enfermeiro é o profissional que mais fica com o paciente”.
Partindo da centralidade da presença durante o cuidado, a professora falou sobre como a 
enfermagem exercia um ofício marcado pelo encontro, uma dimensão que jamais se daria 
de modo imparcial ou indiferente:

Esse encontro nunca vai ser neutro e às vezes vai ser mais importante que a técnica, porque é nele 
que o paciente vai se apoiar. Nós temos que avaliar a dor que pode não ser só física e acolher tanto 
os pacientes quantos os familiares. (Aline, docente).

Durante esse encontro, o cuidado deveria voltar-se à presença, ao acolhimento e 
ao apoio: “Você não pode ser frio e deixar de prestar uma assistência necessária”, disse Aline. Se 
durante todo o semestre, as professoras destacavam a importância da precisão e do rigor 
na realização das técnicas, naquele dia despontavam aspectos como a pessoalidade [“cuidar 
da pessoa e não da doença”] e a ênfase em domínios que ultrapassavam o caráter operacional 
do cuidado [“temos que ter uma formação psicossocial e social”, “a enfermagem deve cuidar não só 
do físico, mas do espiritual”].

Mas o que parecia apresentar-se como um dilema central para os estudantes era a 
experiência emocional do profissional, expressa pela presença ou não da afetividade durante 
a prática do cuidado. Questionada a esse respeito por uma das estudantes, Aline enfatizou: 
“[a enfermagem] também é baseada no carinho, para além do conhecimento técnico-científico. A gente 
tem que oferecer acalanto”. A explicação da professora nos encaminhava para a dimensão do 
acolhimento e da proximidade, que Aline reforçava aconselhando aos alunos que olhassem 
nos olhos, chamassem pelo nome e tratassem de igual para igual, condutas que possibilitariam 
uma abertura do paciente com o profissional: “existe um envolvimento, por isso temos que tratar 
o paciente com carinho”, disse a professora. Os alunos seguiram se manifestando acerca de 
como compreendiam a presença dos sentimentos na profissão até que Isabela pediu para 
se pronunciar, resumindo os dizeres ali proferidos:

Não é que a gente não tenha que ter sentimentos. A gente tem que ter, porque a gente lida com o 
cuidado, que envolve carinho e amor. Mas [temos que] usar esse sentimento para trazer resultado 
para o paciente e para a família. (Isabela, estudante).

O discurso da estudante situava o amor e o carinho como dimensões constituintes do 
cuidado em enfermagem, como elementos mobilizados para “trazer resultado” na assistência 
dispensada ao paciente. Ao retomar a palavra, Aline enfatizou o lugar dos sentimentos no 
ofício de enfermagem, elogiando a fala da estudante: “Eu achei muito bonito o que a Isabela 
falou. O objetivo da enfermagem pode ser o profissionalismo, mas o amor é muito importante”. Diante 
dos discursos emocionados, Aline parecia gerenciar não só o debate, mas os sentimentos que 
circulavam por meio das falas e das experiências partilhadas. Seus comentários orientavam 



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

109

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

e aconselhavam, apontando como aquelas questões fariam parte da futura trajetória 
profissional dos alunos, fazendo deste um ofício permeado pelas emoções: “como a gente se 
emociona, como mexe com a gente. Vocês acham que é possível ter um equilíbrio na sensibilidade?”,
questionou aos alunos, que responderam positivamente. E como que lhes deixando um 
dever de casa, Aline pediu que os estudantes pensassem sobre o que havia sido discutido 
naquele dia e que trabalhassem consigo mesmos os sentimentos que permeavam o cuidado.

No convívio com os interlocutores desta pesquisa, pude notar como a presença junto ao 
paciente era mobilizada como alguns dos aspectos centrais que definiam e diferenciavam a 
prática de cuidado, um fazer pautado na proximidade durante as interações. Ao ocupar-se 
do cuidado, o estudante de enfermagem era orientado a observar aspectos diversos como 
medicação, higiene, conforto e estado emocional do paciente, acompanhando todo o seu 
processo de adoecimento, desde a entrada até a alta. Assim, a dimensão temporal do cuidado, 
atrelada à presença e proximidade, parecia se constituir como um aspecto que concedia à 
profissão um caráter específico e diferenciado frente a outras áreas da saúde. Os relatos de 
Lara e Mônica elucidavam tal perspectiva:

O cuidado é o cuidado mais direto com a pessoa, sabe? Por que a medicina não é conhecida pelo 
cuidar? Porque o médico vai ali, te passa um remédio, te examina e vai embora. A enfermagem 
te acompanha em todo o processo que você tá no hospital e eles te proporcionam o seu bem-estar 
ali dentro. O primeiro cuidado é a enfermagem. [...] Eu acho que o cuidar é você ter uma relação 
mais junto com a pessoa, você tem um contato maior e mais direto. (Lara, estudante).

O fisioterapeuta, por exemplo, ele vai lá, faz a sessão de fisioterapia com o paciente e vai embora, 
vai para outro paciente. E assim ocorre com a maioria dos demais profissionais: vai lá, tem 
um contato um tempinho com o paciente, despede e vai embora, vai para outro paciente. E a 
enfermagem? A enfermagem é a profissão da área da saúde que está 24 horas com o paciente. 
A gente não tem essa questão de ’ah, vou cuidar da paciente Bruna agora, dei banho, dei comida, 
dei remédio, conversei, rezei com ela e agora vou para a paciente Sara’. A enfermagem não tem 
isso, porque se enquanto eu tô cuidando da Sara, a Bruna me requisitar, sei lá, a Bruna evacuar 
no leito, eu tenho que voltar lá. Então, o nosso trabalho, o nosso contato com o paciente é, de fato, 
24 horas por dia. A carga afetiva é gigante. (Mônica, docente).

Nas relações terapêuticas operadas pela Enfermagem, havia o pressuposto não somente 
de que esse era um ofício interpessoal, estabelecido na relação entre enfermeiro e paciente, 
mas que tal relação era caracterizada pela proximidade, fortemente marcada pela emergência 
da afetividade, tal como descreveu Mônica. Assim, para os estudantes e professores com quem 
convivi, não era possível falar de cuidado sem recorrer a uma dimensão afetivo-emocional 
da experiência. Em outras palavras, era por ser propriamente um ofício de cuidado que a 
enfermagem se constituiria como uma profissão vinculada às afetividades.

Como mostraram Saillant e Gagnon (1999), ao tratar de questões associadas ao cuidado, 
nos direcionamos não somente a um campo de práticas e gestos, mas somos conduzidos 
a um domínio de relações e afetividades, sendo o cuidado uma esfera inerentemente 
relacional. Para os autores, o cuidado se constituiria, de modo geral, como um conjunto 
de gestos, palavras e valores que visam ao auxílio e ao acompanhamento de sujeitos em 
situações de fragilidade ou limitação, envolvendo uma dimensão de alteridade, produzindo 
interações e colocando em questão a relação com o outro. Nessa mesma direção, Hirata 
e Debert (2016) afirmam que o cuidado consistiria em uma noção utilizada para tratar 
de processos, interações e sentimentos entre sujeitos que cuidam e que são cuidados, 
contemplando relações entre seres vivos – humanos e não humanos – e objetos nas mais 



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

110

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

diversas esferas do social. Nesse sentido, ao ser edificado em torno da noção de cuidado, o 
ofício de enfermagem era definido como uma prática associada a aspectos como o amor, o 
carinho e a empatia, elementos constantemente mobilizados não só para descrever no que 
consistia o cuidar, mas para situar a forma como ele deveria ser dispensado.

Era nessa perspectiva que Amália, estudante, relatava as razões pelas quais havia 
escolhido a enfermagem, enfatizando seu caráter presencial e próximo: “a relação do enfermeiro 
com a pessoa é uma relação mais próxima, porque é um cuidado”. Indecisa entre enfermagem 
e medicina, Amália me contou que sua escolha teria se fundamentado em experiências 
pessoais que revelavam tais características. A primeira era a relação de parentesco que tinha 
com um médico e com uma enfermeira que, mesmo trabalhando juntos, tinham condutas 
distintas diante de um mesmo paciente. Enquanto o primo médico tinha o conhecimento 
restrito ao diagnóstico e modos de tratar a sua patologia, a prima enfermeira descrevia com 
detalhes elementos que ultrapassavam a doença: “ela conhece o paciente”, me disse Amália.

A segunda constatação teria se dado a partir da experiência como acompanhante de 
sua mãe, que havia passado por uma internação hospitalar durante três meses. Naquele 
contexto, a presença integral e constante era desempenhada pela equipe de enfermagem: 
“eram eles que sabiam o que ela gostava e o que não gostava, até as coisas mais simples. Quem conheceu, 
ficou o dia a dia com ela foi a equipe de enfermagem”. Desse modo, ao compreender esse ofício 
como baseado na presença e na proximidade, Amália o associava a uma dimensão afetiva, 
expressa por meio das categorias amor, carinho empatia.

Eu acho que o cuidado você tem que ter empatia, você tem que ter amor e tem que ter disponibilidade, 
é o mais importante. Eu acho que não faz enfermagem sem amor e sem carinho. [...] É fornecer 
um tratamento, uma atenção com o que eu tenho de conhecimento e promover o bem-estar e a 
qualidade dele. Cuidado é chegar lá e ajudar ele ir no banheiro, é cuidar da medicação, é ouvir 
quando ele precisa falar, identificar se ele precisa fazer acompanhamento com psicólogo, é saber 
o que ele gosta e o que ele não gosta, ver se o acompanhante tem disponibilidade de vir ficar com 
ele. (Amália, estudante).

O cuidado parecia, assim, compreender não somente um conjunto de técnicas realizadas 
sobre um corpo doente, mas uma série de outras condutas relativas à atenção e à preocupação, 
comumente associadas a um domínio afetivo das relações. Desse modo, o amor, o carinho 
e a empatia eram entendidos não como contrários ao exercício profissional, mas como um 
domínio intrínseco ao cuidado, sendo as afetividades um domínio valorizado e incentivado. 
Contudo, vimos na seção anterior uma postura distinta em relação ao sofrimento e à tristeza. 
Como explicar posturas tão dissonantes e até opostas direcionadas à experiência emocional?

De acordo com Lutz (1988), na etnopsicologia euro-americana, a experiência emocional 
seria dotada de um caráter ambivalente, sendo entendida por meio de dois contrastes 
fundamentais: emoção/pensamento e emoção/estranhamento. Se, na primeira, as emoções 
se oporiam ao pensamento e, por isso, seriam associadas à irracionalidade, ao descontrole 
e ao perigo, na segunda, as emoções estariam contrapostas ao afastamento, passando a se 
constituir como um lócus de valores humanos. A partir dessa dupla oposição, as emoções 
receberiam atribuições valorativas distintas, sendo ora avaliadas de modo negativo, ora 
positivamente qualificadas.

O conceito de emoção desempenha um papel central na visão ocidental do 
mundo. Embora palavras como “inveja”, “amor” e “medo” sejam invocadas por 
qualquer pessoa que fale sobre si mesmo, sobre o privado, sobre o intensamente 



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

111

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

significativo ou sobre o inefável, elas também são usadas para falar sobre aspectos 
desvalorizados do mundo – o irracional, o incontrolável, o vulnerável e o feminino 
(Lutz, 1988, p. 3, tradução nossa).

Desse modo, se no interior da dupla dicotomia que ampara as visões ocidentais das 
emoções, a tristeza e o sofrimento eram compreendidos a partir da oposição pensamento/
emoção, as afetividades eram percebidas como contrárias ao afastamento, sendo, assim, 
consideradas como experiências positivas. Quando entendidas por meio da oposição 
emoção/estranhamento, a experiência emocional vê-se associada a aspectos como a vida em 
contraposição à morte, a conexão em contraste com a alienação e a relação em oposição ao 
individualismo. Nessa perspectiva, as emoções passam a ser percebidas como experiências 
que agem na contramão de um mundo racionalizado, como consonantes com o que é 
considerado genuinamente humano e verdadeiro, contrárias à ausência de autenticidade 
do pensamento. Como pontuou a autora, “[...] enquanto o emocional é geralmente tratado 
como o membro inferior do conjunto no contraste emoção/pensamento, aqui a avaliação é 
invertida. É melhor, a maioria concordaria, ser emocional do que estar morto ou alienado” 
(Lutz, 1988, p. 57, tradução nossa).

Desse modo, ao lidar com sujeitos doentes, em condições de fragilidade e sofrimento, 
os estudantes e as professoras viam nos afetos uma forma de cuidar. Assim como Amália, 
Beatriz compreendia as afetividades como parte do cuidado, mobilizando essa dimensão 
por meio da noção de vínculo: “se você não cria vínculo com o paciente, se você não diz ’bom dia’, 
’como você tá se sentindo’, ’como você passou a noite’ para um paciente que tá internado, aquele cara 
não vai confiar em você”. Para Beatriz, o vínculo – expresso por meio de condutas atentas às 
experiências do outro – se constituía como uma condição para a realização de um cuidado 
eficaz, que possibilitasse a abertura e confiança do paciente: “a questão é você saber fazer o 
vínculo afetivo que vai gerar uma confiança no paciente, que você vai conseguir fazer uma assistência 
de qualidade”. Assim, a estudante atrelava a dimensão dos afetos à definição de cuidado: 
“[cuidado] é você orientar, é você educar, é você criar um vínculo com a família e com o paciente, porque 
a família participa do processo de recuperação. Eu acho é você aplicar o amor. O amor é intrínseco ao 
cuidado”. Contudo, a narrativa de Beatriz destacava outra dimensão, que deveria associar-se 
ao domínio afetivo da profissão:

É um cuidado, mas não é um cuidado ’ah, vou ali dar uma água com açúcar pra pessoa que 
tá nervosa’. É um cuidado científico, um cuidado embasado. E você tem que saber muito para 
fazer esse cuidado. Para mim esse cuidado, além de amor, de respeito, de carinho, de você estar 
ali presente para a pessoa, você também tem que ter o conhecimento científico, você tem que estar 
muito bem estudado, porque aquilo vai direcionar até mesmo como você aplica esse amor, eu acho, 
na minha visão. [...] Eu acho que além do amor, do sentimento, é importante você ter o aparato 
científico, porque você tem que saber aplicar [o amor] em cada caso e direcionar, ’como é que eu 
posso fazer o melhor aqui?’. (Beatriz, estudante).

Se falar sobre enfermagem era tratar de uma prática científica, era também falar de 
um ofício no qual as emoções não cessavam de emergir durante as interações. Assim, a 
afetividade era entendida como uma forma de cuidado que transcendia as técnicas, devendo 
ser mobilizada para promover o acolhimento e o bem-estar do paciente. Como vemos pelo 
relato de Beatriz, as emoções – especificamente o carinho e o amor – não eram entendidas 
como uma dimensão oposta à cientificidade da enfermagem, já que, para aqueles sujeitos, 
a enfermagem consistia na ciência do cuidado. Pelo contrário, o conhecimento científico 



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

112

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

deveria ser mobilizado para que essas emoções fossem dispensadas de maneira eficiente. Desse 
modo, a afetividade e o conhecimento científico deveriam ser dispensados conjuntamente, 
o que fazia da ciência e da experiência afetivo-emocional duas dimensões constituintes 
do cuidar em enfermagem. Na narrativa de Amália, tais dimensões também emergiam de 
modo atrelado, como esferas complementares:

Eu acho que o mais importante é ter amor, carinho e a gente ter comprometimento quando a 
gente tá fazendo a nossa formação. Porque não adianta ter amor e carinho e eu não me dedicar 
às matérias e aprender o que eu preciso, de ter bagagem de conhecimento. Então eu preciso ter 
essa responsabilidade com o conhecimento. Mas eu acho que, sobretudo, amor e carinho pra ser 
enfermeiro. (Amália, estudante).

Tais proposições nos levam a uma questão importante. No contexto da sociedade 
ocidental moderna, a biologia alcançou grande destaque na explicação dos processos de 
saúde-doença, o que tornou a biomedicina o modelo predominante no entendimento e 
no tratamento das patologias, instituindo o desenvolvimento das ciências médicas. Sua 
constituição como uma ciência da doença esteve ancorada na racionalidade científico-
mecanicista, que nos séculos XVI e XVII tornou o mundo inteligível por meio de explicações 
metódicas e racionalistas, possibilitando que ela se consolidasse como um saber científico, 
englobando um conjunto de saberes, práticas e símbolos caracterizados pelo dualismo corpo-
mente, a racionalidade científica e a centralidade em elementos físico-químicos (Bonet, 
2004; Helman, 2009). Como afirmou Octávio Bonet (2006), a biomedicina, ao se tornar um 
dos âmbitos impactados pelo processo de racionalização do mundo, edificou um discurso 
racionalizado sobre o corpo e as doenças, apoiando nos estudos de anatomia e fisiologia 
sob os moldes do mecanicismo que, entre outras implicações, culminou na separação entre 
os domínios emocional e racional da experiência.

Contudo, quando lançamos o olhar para a mobilização conjunta de emoções e 
conhecimento científico no campo da enfermagem – entendida como uma forma de 
potencializar a realização do cuidado –, parece-nos possível entrever uma forma específica 
de articular as dimensões racional e emocional. Nessa ótica, presenciei por diversas vezes nos 
contextos do trabalho de campo a referência à prática da enfermagem como um fazer que 
transcendia às atividades técnicas, o que parecia reforçar, por um lado, o caráter científico 
do cuidado, situando-o como a manifestação do saber-fazer em enfermagem e enfatizar, 
por outro lado, a dimensão afetivo-emocional do ofício que realizavam.

A esse respeito, professora Mônica me explicou que a formação em enfermagem, 
além de transmitir ao aluno diversos conteúdos acerca das práticas, também fornecia um 
conhecimento responsável por desenvolver nele uma série de outros conhecimentos, habilidades
e atitudes que precisavam ser mobilizadas no momento em que as técnicas e procedimentos 
eram empreendidos: “tem tantas outras ações, tantos outros conhecimentos, habilidades e atitudes que 
ele tem que desenvolver durante os cinco anos de graduação, que extrapolam as técnicas e os procedimentos 
em si”. Para a Mônica, essa competência para além da prática técnica dizia respeito à esfera 
afetiva das relações, entendida por meio de comportamentos de atenção, preocupação e, 
em suma, pela habilidade da empatia em relação ao paciente.

O profissional precisa ter essa habilidade da empatia que eu sempre falo, de se colocar no lugar do 
outro, de entender o que o outro tá sentindo. É uma habilidade muito importante para o enfermeiro, 
porque ele tá ali o tempo todo. [...] Não é só eu chegar lá: ’bom dia, vou passar uma sonda aqui 
em você’. Aí vai, coloca um cano no seu nariz e tchau. Nem te ouve, nem quer saber o que você 



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

113

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

tá sentindo, se você sentiu dor, se você sentiu desconforto. Então, é muito além da técnica. Se fosse 
só a técnica, pronto, era só preparar o material, chegar lá na pessoa, colocar o trem na pessoa e 
ir embora. E não é isso. Tem toda a parte afetiva, tem todo um sentimento que tá envolvido com 
aquela situação. Às vezes é só você ouvir a pessoa. E ela está desconfortável porque tá com saudade 
dos netos que estão em casa. [...] Às vezes você conversando, ela vai se sentir mais acolhida por 
você. (Mônica, docente).

Embora a enfermagem se constitua como um ofício cuja formação se fundamenta no 
modelo biomédico, é uma profissão que elabora o seu cotidiano profissional de maneira 
particular, colocando desafios e questões específicas ao propor uma prática que se funda em 
torno da noção de cuidado. Nesse sentido, a relação entre prática e dimensão afetiva pode 
ser pensada como vinculada à perspectiva atual de cuidado na qual se fundamenta a área, 
associada à noção de integralidade. Essa noção foi construída e continua a ser pautada na 
crítica e na oposição ao modelo biomédico, epistemologia que enfatiza a dimensão fisiológica 
e dualista nos processos de cura (Silveira; Gualda; Sobral, 2003). Assim, a relação desses 
profissionais com os pacientes suscita reflexões, por se constituir uma profissão formada 
de acordo com os princípios da biomedicina e que carrega os impactos desta, mas, ao 
mesmo tempo, um fazer que mobiliza a concepção de uma prática específica que, pautada 
no cuidado, enfatiza a importância da dimensão emocional10.

Quando voltamos nosso olhar para a literatura antropológica e sociológica acerca do 
cuidado, observamos como alguns estudos ressaltaram de modo enfático a associação entre 
o domínio do cuidar e a esfera das emoções, como os já citados Saillant e Gagnon (1999), 
Hirata e Debert (2016) e outros como Hirata (2020), Debert e Pulhez (2019) e Guimarães e 
Hirata (2012). Ao voltar sua análise especificamente para a dimensão emocional, o sociólogo 
Ângelo Soares (2012) aponta como essa esfera se situaria como um domínio intrínseco ao 
trabalho de cuidado, um fazer que envolveria, permanentemente, um trabalho emocional por 
parte daqueles que cuidam: “[...] nem todo trabalho emocional é, necessariamente, trabalho 
de cuidados, mas todo trabalho de cuidados envolve, sempre, o trabalho emocional” (Soares, 
2012, p. 49). Esse trabalho emocional se referiria à mobilização das emoções na realização 
do cuidado, mas também estaria vinculado a uma gestão do eu e das próprias emoções, 
bem como a adequação às regras de expressão presentes em cada contexto de interação, 
função ou organização onde a atividade é realizada. Nesse sentido, Soares (2012) observa 
que, mesmo nos contextos nos quais o cuidado é realizado de forma profissionalizada e 
remunerada, as emoções emergiriam como parte constituinte das relações ali estabelecidas.

O amor e o envolvimento são dois componentes vistos como inevitáveis, essenciais 
e positivos na relação entre quem cuida e quem é cuidado. Mesmo quando o 
trabalho de cuidar é feito no âmbito de uma organização, mediante um pagamento, 
o amor e o envolvimento, mesmo não fazendo parte do trabalho prescrito, estão 
presentes no trabalho real, escapando, de certa maneira, à mercantilização 
(Soares, 2012, p. 55).

Na bibliografia da Enfermagem, é possível encontrar trabalhos que abordam como 
a dimensão afetivo-emocional emerge como uma habilidade necessária ao exercício do 

10 Ainda que não seja o foco de nossa argumentação no presente trabalho, considero as noções de abnegação e altruísmo dois 
importantes elementos para pensar a relação entre emoções, cuidado e gênero. Esses valores tiveram lugar importante no 
processo de institucionalização da profissão, levada a cabo por Florence Nightingale e a elite inglesa no final do século XIX. 
Entre seus objetivos, estava a edificação de um novo perfil para a Enfermagem, afastando-a do estereótipo a que estava 
associada para torná-la uma profissão feminina (Oguisso, 2007; Silva, 1986). Nesse sentido, o altruísmo e a abnegação não 
somente constituíram a Enfermagem como profissão, mas ecoam ainda hoje no exercício de sua prática cotidiana.



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

114

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

cuidado, sendo necessário aliá-lo ao “cuidado científico objetivado” (Monteiro, 2016), numa 
tríade composta de habilidades cognitivas, motoras e afetivas (Santiago; Carvalho, 2006). 
Em outros estudos, a dimensão das emoções tem se destacado nos esforços internos de 
construção de uma epistemologia do cuidar, a partir da qual o cuidado cientifico é concebido 
como inseparável das emoções humanas (Watson, 2007, 2008), tendo como foco o âmbito 
dos afetos (Waldow, 1995, 2012). Como apontou Dias da Silva (2014), ao situar a noção de 
cuidado como uma premissa ontológica, a enfermagem estabelece uma forma específica de 
relação com o outro, fazendo dessa categoria um valor que os define como profissionais da 
saúde. Seguindo a perspectiva da autora, parece-nos que as afetividades eram referidas não 
somente como aspectos que emergiam na prática cotidiana da profissão, mas um atributo 
inerente e indissociável daquele cotidiano.

4 Considerações Finais

Tratar das experiências emocionais de estudantes e professores de enfermagem exigiu 
que nos direcionássemos aos contextos em que eram vivenciadas, compreendendo-as como 
parte de um discurso mais amplo, social e culturalmente situado. Ao se referirem à tristeza 
e ao sofrimento, os interlocutores falavam de emoções que deveriam ser coibidas em sua 
experiência e manifestação, uma evitação que se efetivava por meio de estratégias forjadas 
para esse fim. Busquei, assim, relacionar a experiência das emoções com seus significados e 
gestão emocional, procurando compreender como esses aspectos impactavam o controle sob 
os corpos. Quando os estudantes de enfermagem falavam sobre suas emoções, vinculavam 
o seu controle ao modo como desejavam ser vistos pelos seus pacientes e professores, ou 
seja, um controle estrategicamente mobilizado como forma de construir uma autoimagem 
de profissional da saúde. Esse aspecto pode ser entendido pela perspectiva contextualista 
como um “ato pragmático” e como “uma performance comunicativa”, uma vez que possui 
um direcionamento específico. Em suma, pode ser entendido como uma ação social que 
tem efeitos no contexto social em que irrompem.

Por outro lado, busquei elucidar também que, quando narravam vivências e concepções 
relacionadas ao amor, carinho e empatia, os estudantes e as professoras as situavam como 
uma dimensão valorizada para o trabalho. Por se constituir como uma profissão responsável 
pelo cuidado e marcada por uma maior presença junto ao paciente, a/o enfermeira/o deveria 
direcionar suas ações para a preocupação, o acolhimento e para o apoio, sendo as afetividades 
entendidas como emoções intrinsecamente vinculadas à prática profissional. Nesse aspecto, 
avulta-se a dissociação entre dimensões cognitiva e emocional operada pela biomedicina 
versus a abertura às emoções por meio da mobilização da noção de cuidado, dimensões 
supostamente opostas que frequentemente eram articuladas no discurso e na experiência 
dos sujeitos da pesquisa. As emoções, nesse sentido, não eram somente concebidas de modo 
específico no interior dos contextos da enfermagem, mas eram mobilizadas como parte 
importante daquela profissão, demonstrando como, se tratando do campo aqui estudado, 
a dicotomia razão/emoção deve ser pensada de modo particular e contextualizado.

Assim, entendo que esse modo de sentir e de expressar as emoções envolvia uma 
espécie de saber que pode ser definido nos termos de uma educação da sensibilidade. Era preciso 
saber se envolver, ou melhor, gerenciar as emoções para cuidar ou mesmo potencializar o 



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

115

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

cuidado. Mas o aprendizado das emoções não estava presente nos roteiros e manuais e, 
como demonstramos, eram adquiridos na prática, muitas vezes à custa de experiências 
frequentemente perpassadas por diversos dilemas. Ou seja, era preciso que estivessem 
lá, ativamente engajados no cotidiano de cuidado por meio de relações e de contextos 
múltiplos – com pacientes, professores e outros profissionais –, ou seja, por meio de uma 
“aprendizagem situada” nos termos conceituados por Jean Lave (2015).

Por último, ressalto que, ao optar por discutir esses dois conjuntos de emoções – 
sofrimento-tristeza/amor-carinho – como um complexo emocional (Coelho, 2010) da 
enfermagem, não tive como intenção restringir o olhar ou abster-me de tratar de emoções 
hostis ou morais tão presentes nessas atividades, como é o caso do nojo e da repulsa, por 
exemplo. Este trabalho pretende ser um ponto de partida para a reflexão dessas e de outras 
tantas emoções que se conjugam e atravessam o cuidado, evidenciando as complexidades 
que se fazem ver no universo prático e epistemológico da Enfermagem.

Referências

ABU-LUGHOD, Lila; LUTZ, Catherine. Introduction: emotion, discourse and the politics of 
everyday life. In: ABU-LUGHOD, Lila; LUTZ, Catherine. (org.). Language and the politics of 
emotion. Cambridge: Cambridge University Press, 1990. p. 1-23.

BISPO, Raphael; COELHO, Maria Claudia. Emoções, Gênero e Sexualidade: apontamentos sobre 
conceitos e temáticas no campo da Antropologia das Emoções. Cadernos de Campo, São Paulo, 
v. 28, n. 2, p. 186-197, 2019.

BONET, Octávio. Saber e sentir: uma etnografia da aprendizagem da biomedicina. Rio de 
Janeiro: Editora Fiocruz, 2004.

BONET, Octávio; TAVARES, Fátima Regina Gomes. O cuidado como metáfora nas redes da prática 
terapêutica. In: PINHEIRO, Roseni; MATTOS, Ruben Araújo de. (org.). Razões Públicas para a 
integralidade: o cuidado como valor. Rio de Janeiro: IMS/UERJ; Cepesc; Abrasco, 2007. 
p. 263-277.

COELHO, Maria Claudia. As emoções e o trabalho intelectual. Horiz. Antropol., Porto Alegre, 
ano 25, n. 54, p. 273-297, maio-ago. 2019.

COELHO, Maria Claudia. Narrativas da violência: a dimensão micropolítica das emoções. Mana, 
Rio de Janeiro, v. 16, n. 2, p. 268-285, 2010.

COFEN – CONSELHO FEDERAL DE ENFERMAGEM. Pesquisa inédita traça perfil 
da enfermagem: diagnóstico da profissão aponta concentração regional, tendência à 
masculinização, situações de desgaste profissional e subsalário. Em 6 de maio de 2015. Disponível 
em: http://www.cofen.gov.br/pesquisa-inedita-traca-perfil-da-enfermagem_31258.html. Acesso 
em: 2 ago. 2020.

CONDÉ, Geraldo Garcez. As emoções diárias: ensaio sobre a etnopsicologia do jornalismo, 
Interseções, [s.l.], v. 19, n. 1, p. 253-173, 2017.

DEBERT, Guita Grin; PULHEZ, Mariana Marques. Desafios do cuidado: gênero, velhice e 
deficiência. Campinas, SP: Unicamp-IFCH, 2019.

DIAS DA SILVA, Cristina. De improvisos e cuidados: a saúde indígena e o campo da enfermagem. 
In: TEIXEIRA, Carla Costa; GARNELO, Luiza. (org.). Saúde Indígena em Perspectiva: explorando 
suas matrizes históricas e ideológicas. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2014. p. 181-212.

DIOGO, Paula. Relação Terapêutica e Emoções: Envolvimento versus Distanciamento Emocional 
dos Enfermeiros. Pensar Enfermagem, [s.l.], v. 21, n. 1, p. 20-30, 2017.



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

116

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

FISHER, Berenice; TRONTO, Joan. Toward a feminist theory of caring. In: FISHER, Berenice; 
TRONTO, Joan. Circles of care: Work and identity in women’s lives. Albany: State University of 
New York Press, 1990. p. 35-62.

GUIMARÃES, Nadya Araujo; HIRATA, Helena Sumiko; SUGITA, Kurumi. Cuidado e cuidadoras: 
o trabalho de care no Brasil, França e Japão. Sociol. Antropol., [s.l.], v. 1, n. 1, p. 151-180, 2011.

GUIMARÃES, N. A.; HIRATA, H. (ed.). Cuidado e cuidadoras: as várias faces do trabalho do 
“care”. São Paulo: Atlas, 2012.

HELMAN, C. Cultura, saúde & doença. 5. ed. Porto Alegre: Artmed, 2009.

HIRATA, Helena. Comparando relações de cuidado: Brasil, França, Japão. Estudos Avançados, 
São Paulo, SP: v. 34, n. 9, p. 25-40, 2020.

HIRATA, Helena. Teorias e práticas do care: estado sucinto da arte, dados de pesquisa e pontos 
de debate. In: FARIA, Nalu; MORENO, Renata. (org.). Cuidado, trabalho e autonomia das 
mulheres. São Paulo: SOF, 2010. p. 42-56.

HIRATA, Helena; DEBERT, Guita Grin. Apresentação. Cadernos Pagu, Dossiê Gênero e Cuidado, 
[s.l.], v. 7, n. 15, p. 7-15, 2016.

HIRATA, Helena. O trabalho de cuidado. In: OLIVEIRA, Juliana Andrade; MATSUO, Myrian 
(org.). O trabalho emocional e o trabalho de cuidado – I Seminário de Sociologia da 
Fundacentro. São Paulo, SP: Fundacentro, 2014. p. 27-35.

LAVE, Jean. Aprendizagem como/na prática. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 21, 
n. 44, p. 37-47, jul.-dez. 2015.

LE BRETON, David. Antropologia das Emoções. Petrópolis: Editora Vozes, 2019.

LOPES, Marta Júlia Marques; LEAL, Sandra Maria Cezar. A feminização persistente na 
qualificação profissional da enfermagem brasileira. Cadernos Pagu, Campinas, SP, n. 24, 
p. 105-125, 2005.

LOPES NETO, David; NOBREGA, María Miriam Lima da. Holismo nos modelos teóricos de 
enfermagem. Rev. Bras. Enferm., [s.l.], v. 52, n.2, p. 233-242, 1999.

LUTZ, Catherine. Unnatural emotions: everyday sentiments on a Micronesian Atoll and their 
challenge to western theory. Chicago: The University of Chicago Press, 1988.

MAUSS, Marcel. A expressão obrigatória dos sentimentos. In: OLIVEIRA, Roberto Cardoso (org.). 
Marcel Mauss: antropologia. São Paulo: Editora Ática, 1979. p. 147-153.

MELO, Lucas Pereira de; GUALDA, Dulce Maria Rosa. Ciências Sociais e enfermagem no Brasil. 
In: MELO, Lucas Pereira de; GUALDA, Dulce Maria Rosa; CAMPOS, Edemilson Antunes. 
Enfermagem, antropologia e saúde. Barueri, SP: Editora Manole, 2013. p. 1-30.

MENEZES, Rachel Aisengart. Difíceis decisões: etnografia de um Centro de Tratamento 
Intensivo. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2006.

MONTEIRO, Priscila de Vasconcelos et al. Quando cuidar do corpo não é suficiente: a dimensão 
emocional do cuidado de enfermagem. Revista Mineira de Enfermagem, [s.l.], v. 20, n. 957, 
2016.

MOTTA, Bruna Motta. Corpos que cuidam: uma etnografia das práticas em enfermagem. 
2020. 130p. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) – Instituto de Ciências Humanas, 
Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2020.

MOTTA, Bruna. Corpos que ensinam, corpos que aprendem: um estudo sobre corporalidade do 
cuidado em Enfermagem. Campos – Revista de Antropologia, [s.l.], v. 24, n. 1, p. 269-287, 
2023.

MOTTA, Bruna. A sensorialidade do cuidado em enfermagem: um saber-fazer corporificado. 
Revista de Estudos e Investigações Antropológicas, [s.l.], v. 9, n. 2, p. 125-157, 2022.



Bruna Motta

Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados

117

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025

NOGUEIRA, Silvia Garcia. Percepções e afetos de policiais federais: interações com estudantes 
estrangeiros. Interseções, [s.l.], v. 19, n. 1, p. 150-170, 2017.

O’DWYER, Brena. “Emoção”, “técnica”, raiva e amor na aplicação da Lei do Feminicídio em um 
júri público no Rio de Janeiro. Cadernos de Campo, São Paulo, v. 28, n. 2, p. 198-216, 2019.

OGUISSO, Taka. Trajetória histórica e legal da Enfermagem. Barueri, SP: Manole, 2007.

REZENDE, Cláudia Barcellos; COELHO, Maria Cláudia. Antropologia das Emoções. Rio de 
Janeiro: Editora FGV, 2010.

ROSALDO, Michele Zimbalist. Tradução de Mauro Guilherme Pinheiro Koury. Em direção a uma 
antropologia do self e do sentimento. RBSE Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, 
[s.l.], v. 18, n. 54, p. 31-49, 2019.

SAILLANT, Francine; GAGNON, Éric. Vers une anthropologie des soins? Anthropologie et 
Sociétés, [s.l.], v. 2, n. 23, p. 5-14, 1999.

SANTIAGO, Patrícia Sarsur Nasser; CARVALHO, Daclé Vilma. Habilidades afetivas na formação 
do profissional de enfermagem. Revista Mineira de Enfermagem, [s.l.], v. 10, n. 3, p. 292-296, 
2006.

SILVA, Graciette Borges da. Enfermagem profissional, análise crítica. São Paulo: Cortez 
Editora, 1986.

SILVEIRA, Maria de Fátima de Araújo; GUALDA, Dulce Maria Rosa; SOBRAL, Vera R. S. Corpo e 
enfermagem: (ainda) uma relação tão delicada! Online Brazilian Journal of Nursing, Niterói, 
RJ, v. 2, n. 3, p. 3-10, 2003.

SOARES, A. As emoções do “care”. In: GUIMARÃES, N. A.; HIRATA, H. (ed.). Cuidado e 
cuidadoras: as várias faces do trabalho do “care”. São Paulo: Atlas, 2012. p. 44-59.

WALDOW, Vera Regina. Cuidar: expressão humanizadora da Enfermagem. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2012.

WALDOW, Vera Regina. Maneiras de cuidar, maneiras de ensinar: a enfermagem entre a 
escola e a prática profissional. Porto Alegre: Artes Médicas, 1995.

WATSON, Jean. Nursing: The Philosophy and Science of Caring. Colorado: University Press of 
Colorado, 2008.

WATSON, Jean. A teoria do cuidado humano de Watson e as experiências subjetivas de vida: 
fatores caritativos/caritas processes como um guia disciplinar para a prática profissional de 
enfermagem. Texto Contexto – Enferm., [s.l.], v. 16, n. 1, p. 129-135, 2007.

Bruna Motta
Cientista Social pela Universidade Federal de Alfenas e mestra em Ciências Sociais pela Universidade Federal 
de Juiz de Fora. Atualmente cursa doutorado em Antropologia Cultural no Programa de Pós-Graduação em 
Sociologia e Antropologia da Universidade Federal do Rio de Janeiro. Compõe o Laboratório de Etnografias 
e Interfaces do Conhecimento (LEIC/UFRJ) e o Núcleo de Estudos de Sexualidade e Gênero (NESEG/
UFRJ), atuando, também, como colaboradora no Laboratório de pesquisas antropológicas em Política e 
Saúde (LAPS/UFJF). Possui experiência na área de Antropologia da Saúde, com interesse mais específico em 
temáticas ligadas ao corpo, emoções, enfermagem, saber biomédico e cuidado.
Endereço profissional: Universidade Federal do Rio de Janeiro, Instituto de Filosofia e Ciências Sociais, Largo
de São Francisco de Paula, n. 1, sala 420, Centro, Rio de Janeiro, RJ. CEP: 20051-070.
E-mail: s.brunamotta@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8730-6058

Como referenciar este artigo:

MOTTA, Bruna. Uma Educação da Sensibilidade: entre emoções, corpos e cuidados. Ilha – 
Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 27, n. 1, e99019, p. 98-117, janeiro de 2025.



Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais 
e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry 

Scott

Carolina Barbosa de Albuquerque1

Igor Holanda Vaz2

1Universidade Federal de Alagoas, Maceió, AL, Brasil
2Universidade Federal de Pernambuco, Recife, PE, Brasil

Resumo

Na presente entrevista realizada com o Dr. Russell Parry Scott, professor aposentado pelo Programa de Pós-
Graduação em Antropologia (PPGA) da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), tomamos como tema 
central o desenvolvimento da antropologia da saúde brasileira, discutindo, em retrospectiva, a importância 
das pesquisas que foram conduzidas por Scott, mas também seu entendimento sobre o futuro das pesquisas 
em saúde na antropologia, os impactos sociais e metodológicos resultantes da pandemia de Covid-19, e o que 
podemos aprender sobre as pessoas e as doenças que surgem em contextos de epidemias locais, tal como o 
caso do vírus Zika em Recife.

Palavras-chave: Covid-19; Antropologia da Saúde; Zika; Epidemias.

Health Education, Local Epidemics and Global Emergencies: 
interview with Russell Parry Scott

Abstract

For the present interview with Dr. Parry Russell Scott, retired professor at the Postgraduate Program of 
Anthropology from the Federal University of Pernambuco, we took as our main goal to understand the 
development of brazilian health anthropology, discussing in hindsight over the importance of the research 
projects that Scott has conducted in his career, but also his understanding on the future for health research 
in anthropology, the social and methodological impacts of the Covid-19 pandemic, and what can we learn 
about people and diseases that arise in local epidemic contexts, such as the case for the Zika virus in Recife.

Keywords: Covid-19; Health Anthropology; Zika; Epidemics

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 31/01/2024
Aceito em: 07/02/2024

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e98346



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

119

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

1 Introdução

O professor Russel Parry Scott é certamente uma referência para a antropologia 
contemporânea, especialmente na produção do/no Brasil. Scott nasceu em Baltimore, 

Maryland, nos Estados Unidos, filho de um ginecologista – formado na Johns Hopkins, e de 
uma artista plástica. Scott graduou-se pela Hamilton College (1971) e obteve os títulos de 
mestre (1973) e doutor (1981) pela University of Texas at Austin. No ínterim da graduação 
e da pós-graduação, ele foi influenciado pela antropologia e a sociologia, então, veio para o 
Brasil pesquisar sobre esferas de poder e de desenvolvimento na Zona da Mata de Pernambuco. 
Atualmente, reside em Recife-PE, onde também atua como professor titular aposentado 
no Departamento de Antropologia e Museologia da Universidade Federal de Pernambuco.

A produção de conhecimento de Scott se encontra nas áreas dos estudos sobre 
ruralidades, urbanidades, desenvolvimento, poder, organização doméstica, políticas públicas, 
Estado, deficiência, gênero, família, saúde, saúde reprodutiva, migrações, comunidades 
desfavorecidas, ensino, pesquisa, elaboração de teoria em antropologias nacionais. 
Nos últimos anos, ele tem dedicado bastante atenção aos efeitos da epidemia da Zika em 
diferentes frentes sociais.

Esperamos que esta entrevista seja um registro do nosso respeito e aprendizado para 
com o professor Parry Scott e, também, um convite para conhecer mais sobre modalidades 
do fazer antropológico, ensino e para pensar a antropologia fora do seu casulo, especialmente 
na interface com a Antropologia da Saúde.

Entrevistadores – O senhor inicia a sua trajetória na Antropologia 
Brasileira pesquisando essas disputas entre as relações de camponeses 
e de fazendeiros na zona rural nordestina. E dessa experiência, você 
relata ter tido o primeiro contato com o tema da saúde, no modo como 
grande parte dos problemas da região eram problemas de saúde. Como 
é pesquisar o universo rural nesse contexto?

Scott – Bom, vou em duas direções. A primeira direção é que na área rural, 
problemas de saúde são muito graves, e o sistema de saúde tem uma extraordinária 
dificuldade para chegar nessas áreas, porque a pessoa que investe em conseguir ser 
profissional de saúde, ela quase sempre prefere a cidade dita grande e as melhores 
oportunidades para exercer a profissão. O público também se identifica mais com a 
cidade grande do que com as áreas rurais. Embora, se a gente observa o campo da 
saúde em antropologia, pensamos quantos antropólogos foram médicos. Quando 
a gente vai para as origens da antropologia, identificamos médicos tentando 



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

120

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

entender o corpo, e cada vez menos temos a Antropologia Biológica. Até temos 
algumas pessoas que continuam trabalhando, mas nunca foi a parte mais forte da 
Antropologia Brasileira. Sempre social e cultural, mas no meio médico e biológico.

Quando se olha para o rural, você não vê o sistema eficiente montado para a saúde. 
A primeira coisa que você tem é que o médico sempre muda. Ou o médico é o patrão, 
ou é o prefeito, ou é a pessoa de maior destaque, é o elemento de poder muito 
associado aos fazendeiros, ou é a pessoa que foi embora, está na cidade e não tem 
mais contato com eles. E as pessoas que vêm para fazer os atendimentos, muitas 
vezes, são pessoas que vêm e passam pouco tempo. Sempre existiam programas 
para estímulo de pessoas na sua formação, durante a residência, passar um ano 
em algum lugar, aprender como é, para depois você voltar para o específico. E do 
iniciático para o profissional, é lidar com a área rural, ou com uma área dita mais 
pobre. Depois você volta e faz as coisas que quer.

Alguns com essa influência viram o que vocês estão me dizendo agora, viram 
pessoas que tinham um olhar um pouco mais interdisciplinar para o exercício 
de saúde. A interdisciplinaridade na área de saúde vem do fato de que são os 
mais interdisciplinares da área de saúde que se interessam em dialogar com os 
antropólogos. E eu, como antropólogo, sempre tive uma abertura para diversas áreas.

Hoje em dia, a gente vê muitas vezes antigos departamentos que eram disciplinares 
virando conjuntos de assuntos sobre certos temas, que a gente chama aqui de 
núcleos de pesquisa, que terminam crescendo muito. Por exemplo, na Bahia, em 
núcleos de estudos interdisciplinares sobre gênero, as pessoas não são de um 
departamento, são de uma área temática. Quando eu fui há pouco tempo para 
um instituto de estudos de desenvolvimento na Inglaterra, a mesma coisa que 
eu já vejo acontecendo em muitos lugares, no Sussex, eles têm o que chamam 
de “clusters”.

No tempo que eu estava escrevendo o meu projeto de doutorado, “rolava” por aí 
a conversa: não há coisa que deve ser para um estudo disciplinar só, deve resolver 
problemas. Não deve ser tanto: eu estou fazendo tal disciplina, resolvendo um 
certo problema. E essa é uma tensão que faz as coisas se movimentarem. E a 
interdisciplinaridade, eu acho que fica com interesse em ser a pessoa que também 
lida com uma compreensão de um certo assunto. Caso tivesse as perspectivas 
possíveis, sem necessariamente achar que a sua própria perspectiva vai ter saliência 
ou mais importância do que as outras. Quer dizer, aquela nossa ideia de que 
relativismo é super importante. E talvez, eu absorvi muito isso e apliquei ao 
trabalho que faço quando estou fazendo qualquer pesquisa.

 Se você ler o memorial do processo que me fez professor titular, uma das coisas 
que ressaltei, uma coisa que vocês chamaram a atenção, estou quase sempre 
trabalhando com alguma equipe de pesquisa. Você ganha, porque os conhecimentos 
não são aqueles conhecimentos que você vai sempre dominando para teorizar, 
especialmente os que não estão dentro da sua área disciplinar. Nessas interações 
os conhecimentos se complementam, pensamos em outras implicações.



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

121

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

Entrevistadores – Quando o senhor fez essa analogia com relação à nutrição 
dos trabalhadores, também trazia isso com a questão da pesquisa feita 
no Ibura. Essa nutrição que o senhor falou com relação ao excesso de 
trabalho tem a ver com o tipo de alimento que essas pessoas acessavam?

Scott – Foi eventual. A primeira dissertação do mestrado que orientei foi da 
área de nutrição, nos anos de 1980, no programa de alimentação do trabalhador, 
que falava sobre a comida que estava sendo oferecida nos lugares de trabalho. 
A questão dos tipos de imagens que essa alimentação comunica sobre os usuários 
desses programas e reflete nas relações do trabalho de quem come no refeitório, 
de quem não come no refeitório, como é que faz a comida nele, etc. Mas não é 
uma das áreas que tenho enfatizado nos meus estudos. Dialogo mais com a saúde 
relacionada com a possibilidade de reforçar uma identidade social e coletiva.

Entrevistadores – Um trabalho de difícil acesso e de grande curiosidade 
nossa é a pesquisa de campo realizada no Ibura, em Recife. O senhor teria 
como comentar um pouco sobre essa experiência de campo, e por que é 
tão difícil de encontrar o trabalho referente a esta pesquisa?

Scott – O trabalho no Ibura veio com essas experiências que já contei um pouco... 
O JICA (o Japanese International Cooperation Agency) tinha dado um grande aporte de 
recursos para a formação. A ideia era abrir uma coisa um pouco mais interdisciplinar, 
um pouco mais social, tendo o diretor do Centro de Ciências da Saúde, o Geraldo 
Pereira. Ele me chamou, porque parte da ideia que JICA trouxe para Recife foi 
elaborada por uma antropóloga no Japão. Então, JICA veio e disse: “a gente vai 
querer trabalhar com vocês para fazer pesquisas, criar os pilotos para trabalhos de Saúde 
Pública que podem ser feitos para beneficiar a população”. Fui chamado junto com uma 
série de outros professores de diversas áreas, que tinham alguma sensibilidade 
para a pesquisa social.

Eu lembro muito do Geraldo Pereira falando: “É! Tem doenças que são federais, outras 
doenças que são estaduais”. Ele me convidou para ajudar a elaborar todo o projeto para 
a saúde pública, eu estando do lado antropológico. E dentro disso, os japoneses 
tiveram a ideia de ter três áreas. A elaboração do projeto durou cinco anos. A Healthy 
City (Cidades Saudáveis) conseguiu espalhar para outros lugares além das três 
áreas delineadas. A equipe trabalhou em Brejo de Madre de Deus, Macaparana, 
e, na cidade, eles queriam trabalhar no Ibura. Eu não tinha olhado para o Ibura. 
Não conhecia muito sobre Ibura, mas já vinha com uma seleção de um lugar que 
eles queriam fazer um projeto de Saúde Pública. Há muitas formas alternativas 
de lidar com saúde, de lidar com a vida cotidiana. Os japoneses estavam muito 
cientes da necessidade disso e não colocaram nenhuma resistência. O objetivo era 
compreender como o povo faz para resolver o seu problema de saúde.

Nos estudos apresentados no livro “Sistemas de Cura: As alternativas do Povo” (1986), 
notamos possibilidades de coisas relacionadas à saúde. Isso me fez pensar: “– Como 
é que é especificamente no Ibura? Como era junto com o centro de saúde?” Havia uma forte 
relação também com as Secretarias de Saúde. Terminamos então em contato com os 
distritos sanitários. Começamos a observar o que é que as populações estão fazendo 
para resolver o seu problema de saúde e o que é que os administradores de saúde 



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

122

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

podem fazer para ter mais sensibilidade a esses programas. Então, trouxemos uma 
série de pessoas para trabalhar conosco, cada um fazendo pesquisas sobre fatores 
diferentes, e tentamos fazer uma espécie de olhar geral sobre a situação de saúde 
no futuro, para poder fazer propostas sobre o que poderia acontecer para melhorar 
a situação de saúde das pessoas no Ibura. Isso foi um trabalho que permitiu, por 
exemplo, a minha introdução um pouco mais forte na área de Antropologia Visual. 
No filme1, mostravam plantas, mostravam os raizeiros, as mulheres que sabiam 
rezar (as “rezadeiras”), apareciam as falas com as parteiras, as associações. Teve o 
apoio das parteiras de saúde no Ibura. Foi muito interessante.

Tem uma solução que vem no envelope... o soro, era uma substância que lidava com 
desidratação, problemas de saúde. Mas tinha uma solução que também era com 
as plantas. O Distrito de Saúde decidiu montar uma barraca para mostrar como 
os agentes comunitários devem usar o soro do envelope. Os próprios agentes de 
saúde disseram: “Sim, mas a gente também tem as coisas que podemos usar, que a gente 
faz e que usa em casa... uns remédios caseiros que usamos. A gente pode mostrar?”. Mas o 
sistema de saúde mostrava apenas o que ele estava promovendo, no caso, o soro 
do envelope. As agentes tinham que montar uma barraca delas, independente da 
prefeitura, para mostrar as plantas que sabiam usar e produzir em casa.

Então, o trabalho dos japoneses era pensando cidades saudáveis em que todo mundo 
na cidade estaria, de alguma forma, trabalhando junto para pensar como fazer as 
coisas mais saudáveis, ecologica e psicologicamente mais saudável. As religiões 
cada uma trabalhando do seu jeito e lidando com as questões de nervosismo. 
Olhávamos essas questões pesquisando para JICA e montamos o livro chamado 
“Saúde e Pobreza no Ibura”, que foi financiado e divulgado por eles [JICA]. E é difícil 
de achar uma cópia desse livro. Eu acho na minha sala porque fiz uma cópia2.

Depois disso, eu e a Marion Teodósio – que também tinha participado da pesquisa 
financiada pelo JICA, trabalhamos com os jovens e com associações, fizemos uma 
pesquisa sobre a diversidade do Ibura, quanto a visões de saúde. O outro livro 
sobre o Ibura foi organizado pelo FAGES e publicado pela Editora Universitária 
da UFPE.

Entrevistadores – O tema geração também é bem forte, não é?

Scott – Sim, estávamos olhando muito uma coisa que sempre foi importante, e 
que eu já vinha trabalhando no PSF [Programa Saúde da Família], fazendo cursos 
para capacitar profissionais de saúde para fazer parte de equipes do PSF. Uma 
coisa que percebemos era a enorme importância que se dava à saúde reprodutiva, 
aos problemas de mortalidade infantil, às mulheres que estavam sempre sendo 
atendidas, já os homens jovens não. Os estudos sobre gerações foram bem reforçados 
por meio desse estudo.

Já tinha gênero nas minhas pesquisas anteriores. Nos tempos de pesquisa nos 
engenhos, quem migrava era o jovem. Para muitos, era um rito de passagem. 

1 O filme “Em Busca de Saúde”, de 1999, pode ser assistido no YouTube neste link: https://www.youtube.com/
watch?v=61d6sYW84hQ&list=PLmX7de9lG6icsUeNEhsEnplkse4Z3NYcU.

2 Disponibilizado pelo próprio Scott neste link: https://drive.google.com/drive/folders/1_PG381w0GaSPaxNHQJRDOhkY3TQINb0C.



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

123

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

Voltava, já era um homem feito. Menos vezes, já era uma mulher feita. Então, o 
homem sempre achava que ele ficava mais conhecedor das coisas. As mulheres, 
talvez, ficam conhecendo coisas que não deveriam conhecer. Era muito controle 
sobre as mulheres. A noção de geração entra nos estudos de migrações, antes de 
chegar mesmo nas questões de saúde.

Entrevistadores – Quando olhamos para a sua produção, e nesta conversa, 
identificamos diferentes trabalhos em equipe com diversos profissionais. 
Isso também é sinalizado, recentemente, na pesquisa sobre os afetados 
pelo vírus Zika. Então gostaríamos de ouvir do senhor a respeito dessa 
experiência, em particular, o que a antropologia pode fazer com outros 
grupos, outros pesquisadores e outras áreas?

Scott – Houve bastante abertura para interlocução. Acho que perdura até hoje. 
A gente tinha antropólogos que trabalhavam dentro de instituições de Saúde 
Coletiva. Talvez um exemplo mais importante disso seja Cecília Minayo, uma 
antropóloga de excelente qualidade, que trabalha questões metodológicas.

Eu lembro de uma conversa com alguns dos meus mais conhecidos antropólogos 
de saúde, como Cynthia Sarti e Luiz Fernando Duarte. Os dois estão em programas 
de Antropologia, e são excelentes trabalhadores na área de saúde. Eles estavam 
falando sobre como deveriam fazer chegar o tema saúde à pauta de grupos de 
trabalho na ANPOCS. Por esse caminho do sofrimento, da doença, da pessoa, da 
identidade, do corpo... Conseguiram fazer com que a direção da ANPOCS sentisse 
que esse assunto também merecia ser puxado. Sempre tem mudanças na forma 
de organizar os GTs (Grupos de Trabalho), mas hoje em dia haveria muito mais 
aceitação de qualquer assunto relacionado com saúde. Eu acho que o diálogo entre 
saúde e ciência social tem uma aceitabilidade muito maior. Via isso enquanto dava 
aulas, de certa forma, como professor de Antropologia, professor de graduação e 
de pós-graduação.

Os nomes das disciplinas voltadas para área da Antropologia da Saúde tiveram 
variações ao longo do tempo: Socioantropologia, Antropologia em Saúde, 
Relações Sociais em Saúde. Mas era a disciplina oferecida por antropólogos nos 
cursos de educação física, em terapia ocupacional, em odontologia, fisioterapia, 
fonoaudiologia, às vezes psicologia (a parte psicológica está mais próxima; muitas 
vezes, há profissionais específicos que trabalham essa questão). Mas sempre 
oferecíamos aquela disciplina e tentávamos fazer com que ela fosse relacionada 
com toda a experiência que as pessoas tinham nas suas áreas. Esses cursos não 
tinham uma valorização muito forte na área de saúde.

Tive um diálogo bastante grande com as pessoas na área de saúde, e esses cursos, 
essas reuniões de Antropologia da Saúde, que agora está em uma quinta edição, 
nós fizemos a quarta. As experiências que eu tenho aqui com Saúde Coletiva, 
quando fiz a quarta edição, eu, Renato e Ana Claudia, que estávamos juntos 
fazendo esse trabalho, a gente não chamou muita gente de Saúde Coletiva. Demos 
uma continuação às coisas que estavam sendo feitas em outros lugares, que eram 
muito [relacionadas] com a Antropologia de Saúde, aí a Abrasco fez uma queixa 
formal, dizendo: “vocês não nos incluíram”. Quer dizer inverteram a situação. 



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

124

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

As Antropologias achavam que não estavam sendo chamadas, agora as pessoas de 
Saúde Coletiva achavam que os antropólogos de lá não estavam sendo chamados 
para [os assuntos] relacionados com a saúde que a antropologia estava fazendo, 
e o pessoal de Mato Grosso tem inserção nas duas coisas, Ciências Sociais, em 
geral, e Antropologia e Saúde Coletiva. E a ideia é que essas reuniões sempre 
tenham uma interface enfatizada da Antropologia com a saúde pública e outras 
áreas de conhecimento.

Entrevistadores – Ainda nesse tópico, o senhor poderia comentar um 
pouco sobre a experiência de organizar a IV Reunião de Antropologia da 
Saúde, ainda mais durante o auge da pandemia da Covid-19 em 2021, e 
de que modo esse evento apontou ou não para um reconhecimento da 
importância da Antropologia da Saúde para outras áreas das ciências 
biomédicas?

Scott – A primeira coisa que tentei reconhecer é que éramos a quarta edição: quando 
você é a quarta, tem três para se orientar. Já existia uma forma bem estabelecida 
de organizar o evento. As primeiras reuniões de Antropologia da Saúde ocorreram 
na Bahia, onde Saúde Coletiva e Antropologia têm uma relação. Fizeram algumas 
das coletâneas, que chamamos de básicas que eram de Antropologia da Saúde, 
foram resultados até das primeiros reuniões. Depois da segunda, não deram 
continuidade. Então estávamos querendo insistir na questão da continuidade. 
Assim a primeira coisa era seguir um formato que já estava sendo executado na 
nossa retomada do assunto por causa das primeiras três reuniões que tinham sido 
realizadas, em João Pessoa, Natal e em Brasília.

Muitos de vocês, nossos alunos, sabiam mais sobre como fazer essa coisa disponível 
para pessoas que não poderiam viajar, e não estavam em tempo de viajar devido 
à pandemia em curso. Então, tivemos de fazer reuniões remotas. Ana Cláudia e 
Renato estavam trabalhando juntos. Tivemos reunião audiovisual, tivemos fórum, 
aproveitei para juntar coisas da minha pesquisa sobre Zika. Tínhamos a ideia do 
que se vai fazer depois da Covid, tínhamos espaço para falar sobre isso, e acho que 
foi uma experiência muito positiva, conseguimos bons palestrantes e percebemos 
que as reuniões virtuais são muito proveitosas.

Entrevistadores – O fórum que o senhor criou e coordenou na RAS foi um 
espaço também democrático, nos referimos ao fato de trazer as pessoas 
afetadas pelo vírus Zika, como as mães – de elas terem um espaço de 
fala. Será que a gente conseguiria, em outras oportunidades, agrupar 
essa diversidade de pessoas, como ocorreu nesse fórum que o senhor 
coordenou?

Scott – É sempre um desafio. Estou usando o que está muito forte nos estudos 
de gênero, raça, ou no lugar de fala. Como é a minha experiência pessoal, preciso 
ser compreendido para as pessoas saberem de onde estou falando, qual é a minha 
experiência e o que tem a ver com esse ponto de convergência entre as nossas 
conversas e as preocupações. Então, na nossa pesquisa, teve muita atenção em 



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

125

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

sempre criar lugares de fala convergentes, que envolviam uma compreensão das 
diferentes perspectivas das pessoas envolvidas.

Agora, você conseguir juntar as mães e os profissionais de saúde, junto com os 
pesquisadores que eram muito efetivos e os profissionais de saúde que atendiam, 
foi uma coisa que o fórum, numa reunião de atores de saúde, não dava muita força 
para poder alavancar alguma coisa nos lugares profissionais de ser presencial, 
porque não tem essa visibilidade tão grande para as pessoas dessa área. Mas o fato 
de eles participarem fez com que a gente pudesse criar um papel com demandas 
especificadas e enviadas, e ainda estamos tentando fazer com que a coisa ande, 
mas é difícil, porque alguns dos pesquisadores da área de Zika não continuam 
na área do Zika.

Então, perdemos muita gente, e as crianças cresceram. São crianças grandes e 
não é mais uma coisa da infância. Como eu falei antes nos programas de saúde 
de família, há um supercontrole sobre os mais novos e a saúde reprodutiva. 
A mortalidade infantil é uma medida para ver onde o Brasil fica entre todos os 
países. Então, tem que controlar a mortalidade infantil. O Zika começou a surgir 
e teria um grande impacto na nossa taxa de mortalidade infantil. O foco nesse 
projeto foi tendo sua importância diminuída perante a visão do país, que deu 
uma boa resposta ao vírus Zika, mas deixou muita coisa para ser feita. As crianças 
afetadas pelo vírus estão crescendo, e elas têm que ter assistência social, educação, 
creches, lugares de cuidar, é necessário ter transporte.

Benefícios sociais para os mais pobres, mas pensão não é benefício. Pensão 
não é limitada pelo seu nível de renda. O benefício é você pode provar que é 
desgraçadamente pobre para receber um benefício. E, para receber uma pensão, 
não é uma condição que você mereça. Claro, o Zika criou condições sociais e 
ambientais muito malcuidadas pelo setor público, então todo mundo viu. Só que 
eles colocaram na regulamentação que você tem que ser qualificado para receber 
um benefício. Por exemplo, uma família que tem um filho com Zika e tem mais de 
um quarto de salário por pessoa não vai conseguir o dinheiro para cuidar, ajudar 
a cuidar das mães e dos irmãos que têm.

As associações trabalham mais e fortemente em prol de auxílios. Em certo período, 
se anunciou tantos centros de terapia novos, mas de repente eles sumiram do 
mapa quando surgiu a Covid-19. As tentativas atuais de corrigir isso podem trazer 
alguns resultados!

Entrevistadores – É impressionante como o Zika relaciona gênero, raça, meio 
ambiente, família, infância, cuidado, deficiência, itinerários terapêuticos, 
política pública, ainda mais por serem eventos acontecendo em tempo 
real. Essa situação de os bebês virarem crianças e de essas crianças virarem 
adolescentes é um ponto que também mostra um aspecto que talvez você 
possa comentar um pouco mais, quanto ao lugar do pesquisador que se 
depara com uma situação de longo prazo.

Scott – Isso tem relação com o seguinte pensamento: “Eu queria muito que a minha 
doença fosse mais visível, eu queria que não fosse uma doença desconhecida”. 



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

126

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

A gente quer muito que a doença que a gente tá sofrendo tenha alta visibilidade, 
essa é a primeira coisa que pode acontecer pela alta visibilidade da doença. Porém, 
ela pode virar um elemento que levanta o preconceito contra um certo lugar. 
E esse certo se relaciona ao que não se sabe cuidar, que não tem condições sanitárias 
adequadas, que não tem profissionais suficientemente capacitados, que não tem 
instrumentos e tecnologias nos centros de cuidados, tem que fazer algum tipo de 
acordo com outros e se sujeitar a ser objeto de trabalho humanitário.

Houve um momento que tínhamos um setor tecnológico, um setor de atendimento; 
o pessoal da saúde estava superenvolvido em mostrar que somos competentes em 
relação a saúde. Fiquei com a impressão, não sei dizer muito, mas de que toda a 
resposta que foi feita aqui no Brasil ao vírus Zika terminou sendo muito positiva 
para a compreensão da capacidade do setor de saúde profissional. Como as pessoas 
que trabalham com o social foram muito ativas, elas também souberam mostrar 
o que precisava ser trabalhado.

Eu fui para a Secretaria de Saúde, nos últimos meses da gestão anterior [governo 
de Bolsonaro], e eu perguntava: Ei, quem é responsável por Zika aqui?” Só ia para a 
pessoa responsável por Arboviroses para registrar os casos de doenças causadas pelo 
mosquito da Aedes Egipty. Então, você não encontrava ninguém, nenhuma secretaria 
de saúde, que antes tinha um núcleo todo desenvolvido para atendimento a essas 
famílias, ou seja, houve um desmonte. Acredito que isso acontece com frequência 
na área da saúde. Se passa de uma doença para a outra. Do meu ponto de vista, 
é de epidemia em epidemia, ou seja, sempre tem uma epidemia que acabou. Mas 
as pessoas que viveram a epidemia ainda estão sofrendo da epidemia, de alguma 
coisa que tem a ver com seus efeitos, então elas ficam invisibilizadas.

Eu acho que temos uma ideia sobre quais orçamentos de saúde vão crescer e, entre 
eles, o combate ao vírus Zika nunca ocupará o espaço que já ocupou. Ninguém 
entende por que não tem um novo surto. Eu acho que nós (os pesquisadores), 
muitas vezes, vamos seguindo essas mudanças que ocorrem.

Entrevistadores – Diante da recente neoliberalização e do desmonte 
promovidos pelo Presidente anterior [Bolsonaro], como o senhor percebe 
a resiliência ou a fragilidade do Estado brasileiro e suas instituições, no 
que diz respeito ao acesso à saúde do brasileiro?

Scott – Em geral, é admirável como uma enorme centralização de decisões gera 
uma capacidade de desmontar um aparelho institucional, que poderia ser muito 
eficiente e muito capaz, mesmo que seja insuficiente para lidar com vários dos 
problemas de saúde. A primeira coisa que me chama atenção é que quase 100% 
de quem é afiliado da Abrasco diz: “mas temos o SUS (Sistema Único de Saúde)!”. 
Todo mundo sabe que o SUS é a nossa vergonha e o nosso orgulho. Ele tem suas 
fraquezas, mas tem seus princípios e sua capacidade de chegar em muitas questões, 
já que, se não fosse por ele, não haveria nada disponível.

Pondero que esse período de excessos de neoliberalismo mostrou para a gente que 
mesmo construído em torno de uma base institucional muito forte, com todas as 
suas limitações, temos pontos de fragilidade, em termos das decisões, nas quais 



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

127

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

a instituição não consegue se sobrepor sobre as questões da política imediata. 
Essa institucionalização, cada vez maior, precisa ser criada para que haja espaços, 
que são tecnicamente capacitados e respeitados, de uma forma que não podem 
ser desmontados com uma decisão política mais ou menos monocrática. A gente 
pode estar indo exatamente em uma outra direção, talvez um poder decisório 
pareça muito monocrático, pelo menos ele tem um conjunto de pessoas agora 
trabalhando para tentar reforçar as instituições, mas com várias novas instituições 
criadas, e a gente não sabe qual vai ser o poder dessas novas instituições de manter 
diversas vozes com o espaço de combater o que resta do governo, que tem muito 
de neoliberalismo.

Você percebia que na imobilização repressora não havia condições de ser ouvido, 
mas ele [SUS] não sumiu, ele reapareceu com a alegria que está sendo colocada, 
de alguma forma, estamos vendo coisas que eram escondidas. Desde os governos 
anteriores do mesmo conjunto de pessoas, que começaram a ter uma visão cada 
vez mais aberta sobre essas questões. Não sei, não posso dizer do futuro, mas está 
ali Marina, que disse “eu não aguento mais essa política, eu vou sair! O meio ambiente 
está sendo desrespeitado, a noção do crescimento econômico está se colocando como mais 
importante”. Ora, questões sobre mudanças climáticas, mudanças sobre ecologia, 
alguma coisa aconteceu historicamente para fazer com que ela sentisse “Olha, 
as condições são um pouco melhores para estar aqui convivendo com uma forte corrente 
progressista, com uma tendência de respeitar diversidades e construir junto”. Essa é uma 
combinação difícil, eu acho que eu voltei ao que falei quando disse que quero 
fazer o marxismo falar com o ecologismo.

Entrevistadores – É um aspecto marcante da sociedade brasileira a evidente 
relação de atrito entre o Norte e Nordeste em relação ao Sudeste do Brasil. 
Em particular no contexto acadêmico, principalmente pela forma como o 
financiamento, o prestígio e o reconhecimento são concentrados em certas 
partes do país. A gente quer saber como o senhor percebe esse âmbito da 
antropologia produzida no Nordeste, ainda mais nesse tema da saúde, que 
tem alguns expoentes famosos como o da autora Nancy Scheper-Hughes. 
Como você percebe essa dinâmica da antropologia produzida no Nordeste 
em relação ao Sul e Sudeste e fora do Brasil.

Scott – Quem é o antropólogo americano mais conhecido por desenvolver estudos 
sobre o Brasil? Charles Wagley, da Universidade de Columbia. Ele veio a convite 
de quem? Do SESC, do sistema de saúde coletivo, veio ajudar a pensar melhores 
condições sanitárias em comunidades que eram distantes. Ou seja, a gente sempre 
tem os ditos desenvolvidos cuidando dos não desenvolvidos. Do tempo que eu 
vim aqui [no Brasil], tinham trabalhos que usavam muitas vezes de colonialismo 
interno, mostravam que, entre os centros de produção de conhecimento e de ação 
de muitos países, havia outros que eram regionais e que eram comuns. Então, 
isso continua existindo fortemente, eu tive o trabalho extraordinariamente rico 
e desgastante de ser coordenador de área de Antropologia durante o período de 
quatro anos, agora, em dois períodos anteriores de avaliação, eu percebi uma coisa 
que acontece um pouco em todas as áreas disciplinares.



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

128

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

Sempre se falava sobre a necessidade de chegar nas regiões, mas todos tinham 
uma concentração nos lugares do centro-sul, mas uma das finalidades sempre 
especificadas nos objetivos era melhorar a qualidade dos centros nas áreas que 
são menos providas de cursos e programas, etc. Acho que isso continua existindo 
fortemente pelo próprio sistema de financiamento de educação superior, porque 
custou para entender que quando começou a ter redução de alguns orçamentos, 
começou a tocar em uma coisa chamada Pronex, a gritaria de antropologia cresceu 
muito. Os cursos com nota 6 e 7, que têm [uma verba] regular, [conseguem] 
continuar com ações, secretarias reforçadas, por causa de apoios administrativos, 
com dinheiro para bolsas adicionais que pode ser ministrado, é uma coisa que a 
tendência lá é sempre continuar nos mesmos lugares. Então, um espaço formal, 
gerencial, administrado por governança dos cursos que diz que qualquer área devia 
ter de 5% a 7% dos cursos com nota máxima, aí varia um pouco as porcentagens, 
mas você tem que ter o que estatísticos chamariam de bell curve, ou seja, poucos 
muito ruins e pouquíssimos muito bons.

É sempre um bell curve com uma tendência de que os muito ruins vão crescer. 
Então, eles podem ser mais que os muito bons, tem que ser pouco. E isso na hora 
de financiar, devido ao parâmetro de excelência, se termina tendo menos apoios 
fluindo para os programas que ficam nas áreas regionais. No fim, a gente tem 
uma voz um pouco maior dessa situação na percepção hoje em dia, essa voz é 
trazida pela decolonialidade, que se tenta ter uma voz daqueles que estavam sendo 
colonizados. A gente percebe que existem muitas dessas vozes que são vozes os 
mais diversos, mas que são mais espalhados, então acho que de certa forma isso 
abre um pouco mais de espaço para a voz dos lugares desassistidos e pouco ouvidos 
poderem dizer mais. Acho isso uma coisa positiva, porque agora os antropólogos, 
muitas vezes, são desses lugares. Produtos também de ações governamentais e 
políticas públicas para inclusão.

No primeiro ano que estava aqui, falava espanhol e aprendi português. Aconteceria 
uma reunião na Região Sul do país. Eu saí de Recife para ir à reunião. Liguei para um 
colega antropólogo, e antes de a gente chegar no assunto de como organizar nossa 
viagem, ele disse: “[...] um momentinho, um momentinho… ó Maria, venha ouvir, um 
americano falando com sotaque nordestino!”. Perceba a dimensão de desmerecimento. 
Eu, por ser americano, não sou mais inteligente que ninguém, e por ser nordestino, 
eu não sou mais inteligente do que ninguém, mas estava enquadrado numa chave 
de chacota, por causa de preconceito linguístico. Lembrei de um amigo meu, do 
Rio Grande do Sul, que estava fazendo o curso de pós-graduação no Texas, ele 
tinha aprendido inglês com o sotaque texano. Eu sendo de outro lugar, também 
fazia parte da chacota dele, então fiquei com raiva do meu próprio preconceito 
linguístico. Mas essas coisas de dominação entre regiões ficam nas coisas menores 
e nas maiores, e não são facilmente quebráveis.

Participei como autor do livro “Rumos da Antropologia no Brasil e no Mundo: Geopolíticas 
Disciplinares” (2014), nessa obra tem um entendimento chamado “Pluralidade 
Estratégica”, pois quando se fala da história da Antropologia, vai tudo para pessoas 
que ensinavam nos Centros. Quando se vai para os campos de investigação, para 



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

129

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

as periferias, a pluralidade é diferente; quando se fala de história e de campos 
de pesquisa, nós do Nordeste, somos o campo de pesquisa para os outros. Nancy 
Scheper-Hughes veio para fazer campo, não para dialogar com antropólogos. Então 
falta conhecimento local.

Agora com o conhecimento indígena, quilombola, e com todo mundo morrendo de 
medo de que o mundo vá acabar, por causa dos nossos maus-tratos com o ambiente, 
se começa a dar voz para os outros, que são as vozes de ideia; de esperança. Mas vão 
para uma questão que em antropologia damos muita importância: o conhecimento 
local. Quando se vai para uma dimensão global, existe a dificuldade em fazer 
essa transição, mas pelo menos se usa esse conhecimento local com relação ao 
ambiente, que é uma coisa que ensina a gente a pensar.

Parece incoerente esse conjunto de coisas que expressei, porque são partes que 
se articulam para ter o discurso que se ouve hoje. Mas não acho que haverá uma 
superação das desigualdades regionais em termos de conhecimento. A epidemia 
do Zika criou uma reputabilidade muito grande para as ciências de saúde no 
Nordeste, por terem descoberto rapidamente, nacionalizado, internacionalizado 
e trabalhado localmente. É uma série de elementos específicos, que começam a 
mostrar que as capacidades estão distribuídas entre pessoas de todos os locais, 
independentemente das suas relações de poder históricas.

Entrevistadores – Queremos saber do senhor sobre os cursos de Antropologia 
e Sociologia da Doença, mas também sobre a experiência de ensino dessa 
disciplina em contextos externos à Antropologia. Como é para ao senhor 
transitar nesses espaços e dar aula para diferentes áreas?

Scott – É difícil falar sobre isso. Porque, em cada um dos lugares, temos uma 
forma diferente de abordar. Havia lugares, onde eu me sentia muito bem, sentia 
um diálogo possível, já em outros locais era mais difícil.

Eu sempre me sentia mais à vontade com as áreas onde as pessoas já tinham a 
disposição de ver as questões sociais. Então, terapia ocupacional, educação física, 
fonoaudiologia, eram lugares que a gente tinha uma responsabilidade de dar uma 
disciplina inteira, com isso, se cria uma experiência de conviver, e depois usar seu 
conhecimento disciplinar para pensar sobre essa experiência. Era uma espécie de 
receita conjunta em todas as situações, sempre apoiado de formas diferentes de 
disciplina para disciplina. Eu os colocava para fazer alguma coisa cotidianamente. 
Os estudantes se queixavam dessa demanda, mas eu sempre aplicava essa ideia, 
pois devemos ter a experiência de conviver, entender os significados atribuídos 
por outras pessoas em outros lugares, que estão vivendo de uma forma que é 
do seu interesse, mas diferente daquilo que você tem que trabalhar. A gente vê 
algumas áreas que favorecem isso, a terapia ocupacional trabalha com coisas que 
são tecnologicamente mais diversificadas possíveis.

Eu lembro de uma coisa que está nas normas de criação do Programa de Saúde da 
Família que eu achei genial. Falaram que ele é tecnologicamente pouco sofisticado, 
então os defensores disseram: “Ora, de fato ele é tecnologicamente mais complicado porque 
envolve a enorme complexidade de entender o ser humano, interagir com o ser humano, e 



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

130

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

entender a diversidade de situações em que o ser humano está”. Ele envolve um aprendizado 
com uma série de pontos de vista que faz com que seja tecnologicamente muito 
mais exigente do que saber operar algum tipo de aparelho que vai dar uma imagem 
de algum tipo de coisa que você vai usar para diagnosticar uma situação de saúde. 
Quer dizer, não uso tecnologia para menosprezar quando estou falando do ser 
humano, então consigo desmontar a conversa técnica. Trabalho muito para fazer 
com que a técnica não esteja necessariamente superior, ao mesmo tempo que 
respeito o conhecimento técnico, quero que ele seja consciente das possibilidades 
humanizadoras.

Acho que essa experiência é interessante no sentido de que, quando você tem 
uma série de profissionais que estão querendo ser mais profissionais ainda, e 
abrindo esse leque de coisas que eles não viram, eles têm uma consciência da 
ausência, aí ficam supersensíveis para poder levar adiante. Claro que tinha gente 
que fazia as disciplinas porque tinha que fazer, mas era uma minoria. Havia uma 
receptividade muito grande, e era essa questão de conhecimento que eu acredito 
ser muito importante.

Uma vez, fui chamado para dar uma aula como docente convidado. Tive dois ou 
três dias para lidar com coisas relacionadas ao “O Desafio de Conhecimento”, livro 
de Minayo com questões de metodologia qualitativa. Passamos por duas ou três 
aulas. Hoje, lembro de um aluno brilhante e muito bem-preparado na área de 
medicina. Depois de ele ouvir essas aulas, ele falou: “professor, eu não entendi nada 
nesses dois últimos dias, não sei de nada que o senhor está falando, inclusive vou lhe mostrar 
o porquê!”. O estudante fez uma leitura de duas páginas que tinha escrito em jargão 
sociológico e antropológico, então relatou que eu estava repetindo como se fosse 
muito fácil de entender, mas não estava fazendo com que a abordagem pudesse 
ser compreendida por ele como profissional de saúde. Foi uma peça literária 
maravilhosa, que ele escreveu. Ele me mostrou que quando eu acho que estou 
falando de uma coisa com clareza, simplicidade e relevante para minha área de 
conhecimento, posso estar fazendo as pessoas se distanciarem por estar usando 
palavras “esquisitas” e com pouco significado para elas. O pessoal de saúde me 
ensinou muita coisa.

Entrevistadores – Com relação aos modos de fazer antropologia e aos 
métodos que vem usando ao longo dos anos, o senhor percebe algum tipo 
de sistematização na sua prática?

Scott – Desde o início das minhas pesquisas, eu tinha uma tendência por achar 
que eu entendia melhor uma coisa quando eu comparava com outra coisa, então 
a ideia comparativa, para mim, foi muito importante. Nem todo antropólogo acha 
que o comparativo é tão importante, porque a comparação que ele faz diz respeito 
a ele, como antropólogo, e ao Outro, que tem um ponto de vista diferente.

Para mim, a metodologia comparativa fez apreciar um pouco mais tanto o uso 
de estatística quanto o uso de significados, o uso de números e descrições éticas 
e êmicas. Todo antropólogo, de certa forma, quer trabalhar nessas duas coisas. 
Quando comecei a fazer pesquisa, investiguei três engenhos distintos, cada um 
com suas particularidades: um ligado à reforma agrária, outro com um modelo 



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

131

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

modernizante e um terceiro de caráter tradicional. Posteriormente, descobri 
que a maioria desses trabalhadores havia se deslocado para as pontas das ruas. 
Assim, acrescentei um quarto espaço à pesquisa: a ponta da rua, onde não havia 
mais um senhor de engenho para comandar. No entanto, estar na rua também 
impunha desafios. A ponta da rua se revelou um espaço que permitia visualizar 
os contornos das diferenças entre pessoas submetidas a uma realidade única, mas 
extraordinariamente complexa.

Nisso se cria uma frustração individualizada de eu não ser aquela pessoa que viveu 
a experiência de ser do grupo que pesquisa. Eu não sou do candomblé, e estudei 
candomblé, mas tem muita gente que vai mergulhando num assunto, tal como se 
fosse realmente daquela população. Como eu quero fazer uma comparação, como 
quero ver a diversidade das situações internas, eu não crio aquela realidade em 
que a sua descrição é tão densa, que refere aquele grupo e todos os elementos 
daquele grupo. No fim, a densidade é pelas comparações que faço. Pode ser a 
mesma coisa que o sentido de densidade que estou sugerindo por meio das ideias 
de Geertz. Mas é por isso que não consigo fazer sem fazer entrevistas, quero fazer 
uma entrevista gravada e não quero fazer meu conhecimento baseado na entrevista 
gravada, porque sei que uma entrevista é uma experiência gravada, como vocês 
estão fazendo aqui comigo agora. Eu quero conviver com as pessoas, ficar com 
elas enquanto tomamos uma água, comemos, conversando sobre outro assunto, 
sem pretensões de nada especial.

O problema do antropólogo é que ele nunca está fora de campo. Quando não está 
fazendo entrevista, ele não está com o campo feito, ele está simplesmente em 
outro lugar, onde as pessoas estão vivendo com a mudança do cenário, que mudou 
a maneira de trabalhar, ou reforçou a maneira de pensar, então essa questão de 
querer comparar sempre é difícil de não querer, de ter sido demais até pelo fato 
de não fazer um mergulho todo.

Agora, já vou contradizer o que falei. Eu resolvi virar brasileiro, né? Estava muito 
tocado quando vinha e as pessoas conversavam comigo e falavam que a gente 
[estrangeiro] vem aqui [no Brasil], vai e volta para sua universidade, apresenta 
seu livro lá, e não contribui para nada. Falei explicitamente sobre isso com meu 
orientador: “olha, eu gosto muito do Brasil. Estou muito bem situado aqui, fazendo 
família aqui, mas também tenho os Estados Unidos”. Ele disse: “Faça sua decisão! Quer 
ser do Brasil, fazer sua interlocução, sua vida no Brasil ou nos Estados Unidos, mas faça 
sua decisão”. Quer dizer, de certa forma, englobei tudo para ver se eu virava o 
estrangeiro que não veio apenas pesquisar no Brasil.

Sei que não serei tão, vamos dizer, scheperhuggesiano. Chegarei, compreenderei 
muita coisa, mas ainda assim terei uma série de visões colonialistas. Acho que 
parte disso consegui, ninguém consegue se desfazer de tudo, mas, nesse sentido, 
fiz um mergulho, um mergulho num outro país, e consigo muitas vezes ficar 
refletindo sobre a nação brasileira. Quando eu não estou falando sobre a vida do 
trabalhador que mora no engenho tal, posso ficar falando sobre como o Brasil se 
apresenta no mundo. Mas se eu tivesse ido ser um professor de estudos brasileiros 
nos Estados Unidos, eu não teria a compreensão que tenho, nem o tipo de relação 



Carolina Barbosa de Albuquerque e Igor Holanda Vaz

Aprendendo com Ensino em Saúde, Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry ...

132

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025

que tenho com meus colegas aqui, que é um conjunto, ou um dos conjuntos de 
amizades que mais prezo.

Entrevistadores – Obrigadx, professor!

Carolina Barbosa de Albuquerque
Doutora em Antropologia pela Universidade Federal de Pernambuco. Mestra em Antropologia pela 
Universidade Federal de Pernambuco. Bacharela em Ciências Sociais com área de concentração em 
Antropologia pela Universidade Federal de Campina Grande. Pesquisadora com experiência na área de 
Antropologia com ênfase em família, gênero, geração, sexualidade, deficiência, migração, saúde e espaços 
rurais. Integrante do grupo de pesquisa FAGES-UFPE. Atualmente, pós-doutoranda no Programa de 
Sociologia da Universidade Federal de Alagoas.
Endereço profissional: Estágio Pós-Doutoral pelo Programa de Pós-Graduação em Sociologia, Instituto 
de Ciências Sociais, na UFAL, no Câmpus A. C. Simões. Endereço: Av. Lourival Melo Mota, s/n, Cidade 
Universitária, Maceió, AL.CEP: 57072-900.
E-mail: albuquerquecarolina1@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5303-8024

Igor Holanda Vaz
Bacharel em Ciências Sociais pela Universidade Federal de Pernambuco. Mestre e doutorando pelo 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia da mesma instituição, atuou no campo da antropologia 
da saúde, em particular dos fenômenos voltados para o sofrimento e o adoecimento mental, tecnologias 
psicofarmacológicas, e modelos terapêuticos ocidentais e não ocidentais. Estágio de doutorado sanduíche 
pelo Graduate Center da City University of New York (2022-2023), coordenador da Revista de Investigações e 
Estudos Antropológicos (REIA), e membro do Laboratório de Antropologia Visual (LAV-UFPE) e do Grupo de 
Estudos sobre Família, Gênero e Sexualidade (FAGES-UFPE).
Endereço profissional: Rua da Aurora, n. 1071, Santo Amaro, Recife, PE. CEP: 50040-910.
E-mail: igor.holanda94@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0423-1378

Como referenciar esta entrevista:

ALBUQUERQUE, Carolina Barbosa de; VAZ, Igor Holanda. Aprendendo com Ensino em Saúde, 
Epidemias Locais e Emergências Globais: Entrevista com Russell Parry Scott. Ilha – Revista de 
Antropologia, Florianópolis, v. 27, n. 1, e98346, p. 118-132, janeiro de 2025.



Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 23/06/2024
Aceito em: 25/11/2024

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e100768

Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na 
filosofia da tecnologia

Tim Ingold1

Tradutor: David Moura Martins2

1Universidade de Aberdeen, Scotland, UK
2Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil

Resumo

As máquinas fazem história? No que consiste a técnica – ou a tecnologia –, já que por vezes o conteúdo 
referido nesse verbete parece abranger todo conteúdo da atividade humana? Que resultado o avanço das forças 
produtivas tem nesse devir? Tais questões norteiam a excursão – no formato de revisão literária – em torno  
do tratamento do tema na filosofia europeia e estadunidense. Como se traçou a fronteira entre ferramentas e  
máquinas? Entre o qualificado e o mecanicamente determinado? Entre o manufaturado e maquinofaturado?  
Entre o puramente subjetivo e o puramente objetivo? Entre o projeto e execução? Ao percorrer os discursos  
que tocam essas dicotomias, indica-se qual pode ser o lugar do ser humano na multitude de processos 
fabricativos com os quais – com maior ou menor consciência – ele se engaja.

Palavras-chave: Antropologia da Técnica; Leroi-Gourhan; Marx; Produção.

Tools, Minds and Machines: an excursion in the philosophy 
of technology

Abstract

Do machines make history? What does technique and technology consist of, since sometimes the content 
referred to in these entries seems to encompass the entire content of human activity? What result does the 
advance of the productive forces have on this activity? These questions guide the excursion – in the form 
of a literature review – around the treatment of the subject in European and North American philosophy. 
How was the boundary drawn between tools and machines? Between the skilled and the mechanically 
determined? Between the manufactured and the machine-made? Between the purely subjective and the 
purely objective? Between conceiving and executing? Going through the discourses that deal with these 
dichotomies suggests what the human being’s place might be in the multitude of manufacturing processes 
with which – with greater or lesser conscientiousness – they are involved.

Keywords: Anthropology of Technology; Leroi-Gourhan; Marx; Production.



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

134

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

1 O Técnico e o Mecânico1

As máquinas fazem história? Em um artigo que faz essa pergunta como seu título, 
Heilbroner (1967) identifica essa questão como “o problema do determinismo 

tecnológico”. Parece óbvio para as pessoas da sociedade industrial que a tecnologia tenha 
a ver com a construção e aplicação de maquinário. Mas o que devemos fazer da história 
que antecede a era da máquina? Existiam máquinas a moldar o curso da história, nos dias 
em que virtualmente todas as ferramentas eram operadas por mãos e quando praticamente 
todo poder de operá-las vinha dos músculos humanos? Qual é a diferença entre o uso de 
ferramentas e a performance maquínica, e como isso afeta o envolvimento do sujeito humano 
no ato de fazer? Ao refletir sobre essas questões, somos obrigados a nos perguntar sobre 
a natureza da máquina e sobre uma aplicabilidade mais ampla do conceito relativamente 
moderno de tecnologia, particularmente nas análises das sociedades pré-industriais ou não 
Ocidentais. Uma investigação dessa natureza gera problemas importantes no campo da 
filosofia da tecnologia e tem implicações históricas e antropológicas consideráveis. Na nossa 
própria era, o conceito de tecnologia se tornou uma parte tão estabelecida do processo de 
pensar sobre a humanidade e a “condição humana”, que somos inclinados a usá-lo como uma 
janela pela qual vemos todos os tipos de processos assistidos por ferramentas, do passado e 
do presente, Ocidental e não Ocidental, humano e animal. Por isso, nós imaginamos que, 
em quaisquer contextos em que ferramentas estejam sendo empregadas, deve haver algum 
tipo de tecnologia. Mas o que, exatamente, está implicado nessa suposição? Como isso 
afeta nosso entendimento do que significa fazer coisas? E como pode esse entendimento 
ser mudado se considerássemos o uso de ferramentas não como uma operação tecnológica, 
mas como uma instância de uma prática qualificada [an instance of skilled practice]?

Deixe-me começar por um breve prelúdio etimológico. A palavra “tecnologia” é um 
composto formado por duas palavras que provêm do grego clássico, nominalmente, tekhnē, 
que significava o tipo de arte ou habilidade que associamos à perícia artesanal; e logos, que 
significava, a grosso modo, um quadro de princípios derivados da aplicação da razão. Apenas 
ocasionalmente, tekhnē e logos foram combinados na literatura clássica para denotar a arte 
da razão, ou habilidade envolvida no debate retórico. Porém, no seu uso contemporâneo, 
tecnologia é justo o contrário, nominalmente, os princípios racionais que governam a 
construção de artefatos – ou mais simplesmente, a razão da arte mais do que a arte da 
arte da razão. Nesse entendimento, o termo não teve uso frequente até meados do século 
XVII (Mitcham, 1979). E não é acidente que sua cunhagem tenha coincidido com a radical 
transformação na cosmologia Ocidental inaugurada por figuras como Galileu, Newton e 

1 N.T. Ensaio apresentado no livro “The Perception of the Environment: Essays on Livelihood, Dwelling and Skill, de Tim Ingold. 
Originalmente: Tools, minds and machines: an excursion in the philosophy of technology.



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

135

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

Descartes. A conquista em específico desses pioneiros das ciências naturais modernas foi 
estabelecer a ideia de que o universo em si é uma imensa máquina, e que por meio de um 
entendimento racional e científico dos seus princípios de funcionamento, essa máquina 
podia ser arreada para servir ao interesse e aos propósitos humanos. Assim, a tecnologia 
veio a ser vista como uma aplicação da mecânica da natureza, derivada da investigação 
científica, até os fins da arte.

A mudança do conceito clássico de tekhnē para o conceito moderno de tecnologia trouxe 
uma profunda transformação na forma como pensamos a respeito da relação entre os seres 
humanos e sua atividade. Na sua concepção Aristotélica original, tekhnē significava “[...] 
uma habilidade geral de fazer as coisas inteligentemente [...]” (Bruzina, 1982, p. 167), que 
depende da capacidade do trabalhador manual ou artesão para imaginar formas particulares 
e para colocar suas habilidades manuais e acuidade perceptual a serviço da implementação 
dessas formas. Entretanto, com a adoção de uma visão mecanicista da natureza, a atividade 
de “fazer” começou a tomar um aspecto bastante diferente. A imagem do artesão, imerso 
com a totalidade do seu ser num engajamento sensível com o material, foi gradualmente 
suplantada pela do operador, cujo trabalho é pôr em movimento um sistema exterior de 
forças produtivas, de acordo com princípios relativos ao funcionamento mecânico, que são 
completamente indiferentes às particulares aptidões e às sensibilidades humanas.

O artesão, é claro, sabe o que está fazendo e trabalha sob claros padrões que visam a 
perfeição. De toda forma, ele pode ser menos exato quanto aos métodos pelos quais os seus 
resultados são atingidos, e não raramente pode ser incapaz de especificar quais são esses 
métodos com qualquer precisão. O operador, por outro lado, é guiado na sua atividade por 
regras de procedimento formais e explícitas, cuja validade é independente dos fins específicos 
para que são aplicadas. Essas regras, fundamentadas nos princípios gerais da mecânica, 
fornecem o logos da tekhnē, a racionalização do processo de produção que faltava na arte do 
trabalhador manual (Mitcham, 1979, p. 182). O efeito dessa racionalização, de qualquer 
forma, é remover a parte criativa do fazer do contexto de engajamento entre trabalhador e 
material, e colocá-lo como anterior a esse engajamento, na forma de um processo intelectual 
de design. Uma minuciosa distinção é assim introduzida entre o design das coisas e a sua 
respectiva construção. A coisa, nós dizemos, é virtualmente “concebida” anteriormente à 
sua realização na prática. De acordo com essa visão, essas fases, de design e de construção, 
correspondem aos domínios da engenharia e da tecnologia, respectivamente (Mitcham 1978, 
p. 230). O engenheiro, nas palavras de Mitcham (1978), não é tanto alguém que de fato faz 
ou constrói um artefato, é mais alguém que dirige, planeja ou projeta [or designs], enquanto 
o técnico [technician], ou tecnólogo [technologist], detém o conhecimento e a proficiência 
para executar os projetos [designs] mais do que para concebê-los.

Essa dicotomia entre concepção e execução é institucionalizada, de toda forma, em 
muitos outros domínios da sociedade moderna. Isso é aparente, por exemplo, na oposição 
entre a arquitetura e a indústria de construção: o arquiteto, que na sua forma clássica era 
um “mestre-construtor”, é agora um criador de estruturas que são deixadas para a indústria 
para serem tocadas em frente. O arquiteto projeta a casa, e o construtor implementa o design 
do arquiteto. Um cria, mas não implementa; o outro implementa, mas não cria (Coleman, 
1988, p. 15-16). Uma lógica idêntica à supracitada, incidentalmente, assina a distinção na 
ciência natural entre conjectura teorética e observação experimental. E significantemente, 
o processo pelo qual o arquiteto e o cientista teorético chegam em novas ideias, diferente 



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

136

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

das suas subsequentes implementações ou processos de testagem, é comumente descrita 
como mais aparentado à ideia de arte – um termo que já foi sinônimo de uma habilidade 
prática, mas agora é oposto à tecnologia, como o trabalho espontâneo da imaginação 
humana que se opõe à execução mecânica de sequências operacionais predeterminadas. 
Se, num campo, a excelência é atribuída ao gênio, e no outro, é atribuída à expertise. Assim, 
construída em oposição ao design, a técnica [technique] é reduzida à “mera técnica” [mere 
technical] e ultimamente, ao domínio da mecânica.

Agora, na concepção clássica, tekhnē e mēkhanē eram opostos como habilidades para os 
vários dispositivos mecânicos que auxiliam sua aplicação. Na visão moderna, por contraste, 
o técnico [technical] se juntou ao mecânico, significando “[...] uma instrumentalidade de um 
tipo particular, nominalmente, que pode ser separada do contexto específico da experiência 
humana e da sensibilidade como operativa no fazer” (Bruzina, 1982, p. 167). Para tomar 
emprestado, com alguma modificação, um diagrama de Bruzina, os entendimentos clássicos 
e modernos do técnico podem ser comparados, como mostrado na Figura 1. Com essa 
redução do fazer qualificado [skilled making], tekhnē, para a execução “puramente técnica”, 
a performance não é mais vista como alheia às mãos e aos olhos do sujeito experienciante 
concreto, e adquire um tipo de objetividade e de independência com relação à agência 
humana. Pois, enquanto o trabalho de fazer se origina com o trabalhador manual ou artesão, 
o operador é apenas um acessório aos processos cuja especificação foi estabelecida com 
antecedência. É essa separabilidade do trabalho construtivo do contexto da experiência 
sensorial que dá a ele a qualidade de ser mecânico. Com a máquina, como é colocado por 
Bruzina (1982, p. 170), “[...] toda a ação-trabalho se torna em algo com o que se pode 
ser negociado independentemente do ser humano, nas suas propriedades e princípios de 
funcionamento”. Se o trabalho é ou não realmente alimentado pelos músculos humanos, 
não nos vem ao caso. Qualquer que seja sua força motriz, em que os movimentos de 
um aparelho instrumental na execução de determinado projeto são independentemente 
prescritos nas suas condições iniciais, e seguem um determinado curso, estamos lidando 
com a performance de uma máquina. E as prescrições incorporadas na máquina, derivadas 
por meio da aplicação da lei científica, são com certeza tecnológicas.

Figura 1 – Uma comparação da concepção clássica e moderna do técnico

Fonte: Imagem do texto original



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

137

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

2 A Definição de Tecnologia

Uma revisão superficial da literatura sobre história e filosofia da tecnologia revela uma 
abundância de abordagens sobre a definição do seu tema central, a situação não é muito 
diferente da encontrada na antropologia, no que se refere à definição de cultura. Ambas as 
disciplinas têm enfrentado uma tarefa árdua no que concerne à busca por um conceito, seja 
de tecnologia ou de cultura, cujos significados transcendam a própria variação histórica e 
etnológica que objetivam documentar, e dos quais as suas próprias questões são parte. Assim, 
as definições de tecnologia diferem entre si amplamente, dependendo se a intenção é abarcar 
a totalidade dos trabalhos humanos, em todas as sociedades e durante todas as épocas, ou 
marcar as transformações históricas específicas que fizeram emergir o conceito em primeiro 
lugar. Bruzina (1982, p. 171) exemplifica a última abordagem, em avançar com sua tese 
na direção de que “[...] somente quando o fazer por meio do dispositivo instrumental se 
torna principalmente uma performance maquínica, e a sua concernência vai principalmente 
na direção da ciência, tekhnē/ars2 se torna em tecnologia no sentido próprio da palavra”. 
Ele, subsequentemente, é mais explícito sobre a especificidade histórica do termo: “[...] 
tecnologia é a ação de fazer quando o conhecimento que a guia é explicitamente proveniente 
da ciência, como aquela que tem sido desenvolvida desde o tempo de Galileu” (Bruzina, 
1982, p. 178). Cardwell (1973), da mesma maneira, é cuidadoso ao distinguir a “tecnologia”, 
como um neologismo do século XVII, do termo “técnica”, anterior e mais elementar. 
Ele associa a emergência da tecnologia com uma ontologia mecanicista que levou a prática 
das técnicas a “[...] se tornarem auto-conscientes e ao mesmo tempo crescentemente 
baseadas na ciência” (Cardwell, 1973, p. 360).

Essa abordagem para a definição de tecnologia leva inevitavelmente ao problema da sua 
relação com a ciência. Eu não pretendo me alongar nesse assunto controverso. É suficiente 
desenhar uma distinção mais ampla entre aqueles que não creditariam à tecnologia com uma 
base de conhecimento autônomo próprio, ao contrário disso, a consideraram relacionada com 
a aplicação prática do conhecimento que pertence essencialmente à ciência; e aqueles para 
quem a tecnologia existe como um sistema de conhecimento no seu direito próprio, lado a 
lado com a ciência, mas não mais dependente da ciência do que a ciência é da tecnologia. 
Um exemplo da primeira posição é a definição com a qual Singer, Hall e Holmyard (1954-9, 
I, p. vii) prefaciam o seu imenso “História da Tecnologia”. É uma história, eles argumentam, 
de “[...] como as coisas são comumente feitas ou realizadas [done or made] [...]” e de “[...] 
que coisas são feitas ou realizadas”. O conhecimento que fundamenta tanto “como” quanto 
“o que” está conspicuamente ausente de sua definição. É assumido que tal conhecimento 
pertence à ciência, não à tecnologia. E ainda assim, a intenção é que essa definição seja 
aplicada ao total circuito da história humana, começando pelas origens da linguagem e das 
primeiras ferramentas feitas pelo humano. Se a tecnologia é apenas sobre a manufatura e o 
uso de ferramentas, conduzidas apenas durante a era moderna, pelo conhecimento científico, 
somos deixados a imaginar – juntamente de Layton (1974) – que tipo de conhecimento 
deve ter informado as atividades do fazer das sociedades pré-modernas. A própria posição 
de Layton está de acordo com a segunda das duas abordagens delineadas acima: ele define 
a tecnologia como “conhecimento sistemático das artes industriais” (Layton, 1974, p. 3) 

2 N.T. Ars é a palavra latina para arte.



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

138

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

tanto distinta quanto complementar à ciência. Mais recentemente, Adams (1996) teve uma 
visão similar, argumentando de que em nenhum momento da sua história a tecnologia 
chegou a ser a mera implementação do conhecimento científico. Ao invés disso, Adams 
(1996) coloca que cientistas e tecnólogos têm formas distintas de saber e de pensar e têm 
coexistido numa relação que, apesar de tensa e esquisita, sempre foi de duas vias.

Para outros escritores, a tecnologia é efetivamente equivalente ao campo da operação 
do trabalho humano, juntamente com os produtos os quais faz emergir. Drucker (1970, 
p. 39), por exemplo, define tecnologia “[...] como ação humana sobre objetos físicos, ou 
como um conjunto de objetos físicos caracterizados por servirem a propósitos humanos. 
De qualquer forma, o domínio e o assunto de que trata o estudo da tecnologia seria o trabalho 
humano”. Mas equiparar tecnologia com trabalho é torná-la redundante como categoria 
conceitual. Faria mais sentido dizer que o trabalho humano é o contexto para o estudo da 
tecnologia. A sugestão de Mitcham (1978, p. 232) de que “[...] o termo [tecnologia] seja 
estipulado para referir-se ao fazer e usar humanos, relativos a artefatos materiais em todas 
as formas e aspectos [...]” sofre do mesmo problema de supergeneralidade e da mesma 
desnecessária confusão entre tecnologia e processo laboral. Não parece haver um caminho 
para prevenir que o conceito de tecnologia transborde de um foco estreito nas ferramentas 
e técnicas para abraçar todo campo do empreendimento humano. Há alguma coisa, o 
cético pode perguntar, sobre a vida e atividade humana que não é tecnológica? Se não, que 
necessidade temos nós de um conceito de tecnologia? Além de constatar o óbvio, como nos 
ajuda saber que tudo é tecnológico?

Outra família de definições foca explicitamente na ideia da tecnologia como um 
corpo de conhecimento, como distinta tanto das atividades produtivas nas quais é posta 
em prática, quanto dos produtos artificiais de tal atividade. Burns (1964) reconhece que 
há uma grande discrepância entre os usos históricos e sociológicos que ligam tecnologia à 
emergência da ciência e da indústria mecanizada no mundo Ocidental moderno, e o uso 
muito mais amplo de antropólogos e arqueólogos, que aplicariam o conceito às pessoas de 
todos os tempos e lugares. No primeiro uso, tecnologia é “[...] corpo de conhecimento sobre 
(a) princípios e descobertas científicas e (b) processos industriais existentes e anteriores [...]”; 
no segundo, ela é “[...] o corpo de conhecimento disponível para os implementos de estilos 
de todos os tipos, para a prática de ofícios e habilidades manuais [...], e para a extração e 
coleção de materiais de todos os tipos” (Burns, 1964, p. 716). Em uma clássica declaração 
antropológica, Firth (1939, p. 78) define o sistema tecnológico como o “[...] equipamento 
material, e corpo de conhecimento sob o comando dos participantes da economia”. E de 
acordo com Merril (1968, p. 576), tecnologias são “[...] corpos de habilidades, conhecimentos, 
e procedimentos para fazer, usar e realizar coisas úteis [...]”, ou mais amplamente, “[...] 
tecnologia [...] conota as artes práticas”.

Agora, habilidades, conhecimentos e procedimentos podem ser todos relacionados 
como partes da cultura humana, levando Margolis (1978, p. 27) a observar que “[...] cultura 
é tanto o contexto da tecnologia quanto o gênero do qual o tecnológico não pode ser mais 
do que uma espécie determinada”. Animais não humanos, é claro, podem ser creditados 
tanto com conhecimento perceptual quanto com inteligência prática; de qualquer forma 
é amplamente crido que eles carecem de inteligência simbólica, a qual é um pré-requisito 
para o design intencional de novas formas (invenção) e para a sua transmissão pelo ensino, 
em vez de pela aprendizagem imitativa. Na raiz dessa capacidade para a mediação simbólica 



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

139

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

do pensamento e da instrução, de acordo com Margolis (1978), está a linguagem: por isso, 
para ele, tecnologia é “[...] a capacidade prática de uma criatura que dominou a linguagem 
e que pode considerar caminhos alternativos de atuar e de fazer” (Margolis, 1978 p. 28). 
Nesse sentido, longe de ser limitada a certas sociedades e períodos, a tecnologia pode ser 
considerada como um fenômeno humano universal, “[...] a grosso modo caracterizada 
com a intersecção do conhecimento prático e da ideologia” (Margolis, 1978, p. 34). 
Eu mesmo argumentei, seguindo linhas parecidas, de que enquanto a tecnologia consiste 
em conhecimento codificado em símbolos, ela é conhecimento apenas em um certo aspecto, 
como modelos para, no lugar de (Geertz, 1973, p. 93-94), e que esse conhecimento se 
torna em tecnologia pela virtude de uma “orientação prática para o mundo material” que 
simultaneamente converte os objetos neutros em equipamentos úteis (Ingold, 1986, p. 43).

Talvez a caracterização mais compreensível de tecnologia na literatura recente venha 
de McGinn (1978, p. 190): “ela é”, ele escreve,

[...] uma forma de atividade que é fabricativa, manufatura de produto material, 
ou transformação de objeto, intencional (com o propósito geral de expandir o 
reino do humanamente possível), baseada em conhecimento, empregadora de 
recursos, metódica, integrada num campo de influência sociocultural-ambiental, 
e informada pelo conjunto mental de seus praticantes [informed by its practitioners 
mental sets] (McGinn, 1978, p. 190).

Como uma definição, esta é desesperançosamente complicada; no entanto, ela tem 
a vantagem de prover um checklist conveniente de fatores que precisam ser apreciados em 
qualquer consideração completa do processo de trabalho humano [human labour-process], 
tendo-se em conta de que ele está envolvido na produção das coisas. Para se resolver 
a turbulência definitiva revelada na discussão que se deu anteriormente, com certeza, 
um primeiro passo necessário é separar uns dos outros os componentes de propósito, 
conhecimento, atividades e artefatos que estão implicados no trabalho produtivo. Mitcham 
(1978) estabelece uma distinção entre tecnologia-como-objeto, tecnologia-como-processo, 
tecnologia-como-conhecimento e tecnologia-como-volição, as costurando juntas na forma 
de um diagrama reproduzido aqui na Figura 2 (Mitcham, 1978, p. 233-234). Acho que esse 
é um lugar que muito pode nos ajudar a começar.

Figura 2 – Modos de tecnologia

Fonte: Mitcham (1978, p. 234)



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

140

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

3 Objeto, Processos, Conhecimento e Volição

“Tecnologia-como-objetos” abrange toda gama de itens fabricados para algum uso 
ou outro, incluindo – na classificação de Mumford (1946, p. 11) – ferramentas, utensílios, 
utilitários, aparatos e máquinas. Mumford (1946) coloca todas essas coisas sob a sua noção de 
“técnica” [technics], um termo que poderíamos reter para denotar a área de sobreposição entre 
instrumentos e artefatos. Um instrumento, ou ferramenta, no sentido mais amplo possível, 
é qualquer objeto que pode ser usado em vantagem de um animal (não necessariamente 
humano) na realização de seu projeto (Ingold, 1986, p. 47). Muitos instrumentos, até mesmo 
os humanos, em nenhum sentido são construídos para um propósito: eu tenho um ao meu 
lado enquanto escrevo, uma rocha recuperada de uma praia de pedras [pebble beach], que 
eu uso como peso de papel. A pedra é uma ferramenta mas não uma técnica. Assim como 
a terra não é uma técnica [a technic], mesmo que Marx (1930, p. 173) tenha se referido 
a ela (não sem um tanto de disparate) como “[...] o instrumento mais geral de trabalho 
[...] já que isso fornece ao trabalhador uma plataforma para todas as suas operações”. 
Por outro lado, existem artefatos os quais, mesmo que fabricados de acordo com um design
já existente, não são projetados [designed] para serem usados em nenhum outro processo 
de fabricação. Uma peça de escultura é um artefato, assim como é um bolo. Mas nenhum 
deles é uma técnica [a technic].

O segundo modo de tecnologia no esquema apresentado por Mitcham (1978), 
“tecnologia-como-processo”, inclui, mais importantemente, as atividades que nós comumente 
denotamos como fazer e usar. É claro, ao fazer alguma coisa, é comum que usemos outra 
coisa, apesar da afirmação contrária não se sustentar (Mitcham 1978, p. 254 apud Ingold, 
1986, p. 58). O elemento-chave aqui é o da habilidade [skill], definido por Feibleman 
(1966, p. 318) como “proficiência no uso de artefatos”. A habilidade é o elemento que 
faz da alfaiataria e da tecelagem, para usar o exemplo de Marx, “atividades produtivas 
qualitativamente diferentes”, embora ambas envolvam o dispêndio de esforço físico e 
mental, e “nesse sentido, ambas serem trabalho humano” (Marx, 1930, p. 13). Note, no 
entanto, que a atividade qualificada não necessariamente resulta na produção de objetos, 
nem precisa envolver a sua manipulação, a violinista performa no seu instrumento, mas a 
dançarina performa com o seu próprio corpo. Claramente, portanto, a técnica precisa ser 
conceitualmente desengajada da tecnicidade [technique must be conceptually disengaged from 
technics]. Mas nós encaramos um problema mais difícil quando chegamos à distinção – se 
é que ela pode ser feita – entre habilidade e inteligência, ou entre técnica e tecnologia, no 
terceiro dos modos apresentados por Mitcham, tecnologia-como-conhecimento.

Uma possível formulação dessa distinção é sugerida por David Pye (1964, p. 55). 
Ele considera habilidade simplesmente como uma “aplicação particular de destreza”, 
em contraste ao que ele chama de “know-how”, que se refere à capacidade do artesão de 
visualizar as formas em caráter anterior a sua implementação. Eu sugeri em outro lugar 
que a primazia do know-how em relação à habilidade poderia marcar um limiar crítico na 
evolução das capacidades construtivas humanas, tornando possíveis os projetos de novos 
formatos e, portanto, acelerando em muito o tempo da mudança cultural (Ingold, 1986, 
p. 31). Edwing Layton (1974, p. 33-34) faz uma distinção bastante similar entre habilidade 
e conhecimento, enquanto insiste que não podemos ter um sem possuirmos o outro:



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

141

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

Técnica significa procedimentos detalhados, e habilidade na sua aplicação. Mas 
procedimentos complexos apenas podem vir a ser através do conhecimento. 
Habilidade é “a capacidade de usar o conhecimento de alguém efetivamente”. 
Um sinônimo comum para tecnologia é “know-how”. Mas como pode haver um 
saber-como [know-how] sem haver o saber [knowledge]?

Layton (1974, p. 37-38) identifica o “propósito central da tecnologia” como o design, 
“uma adaptação de meios para algum fim preconcebido”. Originando-se como uma concepção 
na mente do designer, ela é convertida gradualmente em plantas [blueprints] detalhadas, as 
quais, por sua vez, são traduzidas em ferramentas e artefatos. A tecnologia, Layton (1974, 
p. 37-38) sugere, pode ser vista como todo um espectro, que vai das ideias, por meio dos 
mapas [blueprints] e das técnicas, às coisas.

O quarto dos “modos de tecnologia” de Mitcham, “tecnologia-como-volição”, é o 
menos desenvolvido e o mais problemático. Ele expressa o fato crucial de que o trabalho 
humano é, em geral, uma atividade intencional (Marx, 1930, p. 170). Assim como veremos, 
a vontade que instiga a produção não é necessariamente a vontade do produtor. O artesão da 
manufatura capitalista com certeza sabe o que está fazendo, e manuseia as suas ferramentas 
de acordo. Nesse sentido, ele é envolvido pessoalmente no seu trabalho de uma forma em 
que o operador de máquina não é (Feibleman, 1966, p. 321). Mas a capacidade de visualizar 
e implementar, dependendo como depende das habilidades adquiridas da percepção e ação, 
não está na alçada do seu comando, pois somada a sua energia corporal, faz parte da força de 
trabalho contratada pelo empregador. Assim, a alienação da força de trabalho sob as relações 
produtivas capitalistas não – pelo menos até a introdução da maquinofatura industrial – 
implicou nenhuma cisão entre as capacidades da mente e do corpo. Pelo contrário, a linha 
de divisão está entre as capacidades da pessoa como um todo, inseparavelmente mente e 
corpo, e a agência que coloca essas capacidades para trabalhar. Em resumo, dizer que um 
homem trabalha a partir do seu próprio conhecimento, não é a mesma coisa que dizer que 
ele trabalha por sua própria volição. Esse é um ponto ao qual retornarei, no contexto da 
comparação entre a organização “subjetiva” do trabalho de manufatura e da organização 
“objetiva” da maquinofatura. Mas primeiro nós devemos olhar mais de perto para a distinção 
entre máquinas e ferramentas ordinárias.

4 Sobre as Diferenças entre Máquinas e Ferramentas

Definir a máquina não é um assunto simples, já que o termo passou por mudanças 
importantes no seu significado, desde a antiguidade até os dias atuais. Originalmente 
conotando um ’instrumento para se levantar pesos pesados’, utilizando-se os princípios 
do eixo e da roda, da alavanca e do plano inclinado, empoderados, entretanto, através da 
mão, em seu sentido moderno a máquina é comumente distinguida das ferramentas por 
encontrar sua fonte de energia fora do corpo, e não ser operada manualmente” (Mitcham, 
1978, p. 235-236, 271-272) Assim, a noção de ferramenta veio a ser reservada para o aspecto 
de um dispositivo que é ativado pela agência humana, enquanto a “máquina” nas palavras 
de Mitcham (1978, p. 236), comumente “[...] denota um instrumento na sua independência 
do humano, ou ao menos esse aspecto do dispositivo que não é dependente do homem”. Essa 
visão não está muito distante da afirmação anterior de Mumford (1946, p. 10), de que “[...] 
a distinção essencial entre uma máquina e uma ferramenta está no grau de independência 



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

142

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

na operação com relação à habilidade e ao poder motor do operador: a ferramenta se dá à 
manipulação, e a máquina à ação automática”.

Se levarmos o “grau de independência” como uma variável, poderíamos imaginar 
um continuum cujos polos são, em uma mão, o corpo humano, performando operações 
desassistido por qualquer auxílio extrassomático, e na outra, o autômato, no qual não 
apenas a força motora, mas também os limites operacionais são envelopados dentro do 
mesmo sistema artificial. Foi precisamente esse continuum que foi imaginado por André 
Leroi-Gourhan no seu trabalho monumental “O Gesto e a Palavra”. Ele dividiu o continuum em 
cinco estágios, organizados numa sequência evolutiva, começando pela ação manipulativa, 
na qual o praticante trabalha de mãos nuas. Esse estágio é seguido pela mão exercendo 
uma função motora direta, ao mover a ferramenta a seu alcance. No terceiro estágio, a mão 
exercita uma função motora indireta, ao aplicar força em um dispositivo, como uma mola, 
manivela, alavanca, ou cabo de polia, que por sua vez move a ferramenta. No quarto, a mão 
trabalha para aproveitar a energia de uma fonte de força não humana, a qual por sua vez, 
move direta ou indiretamente a ferramenta, como na tração animal, moinhos movidos a 
água, e assim em diante. Finalmente, na ação completamente automática, não há nada 
para a mão fazer, a não ser iniciar um processo programado ao apertar um botão ou acionar 
um interruptor (Leroi-Gourhan, 1993, p. 242-249) Todo processo pode ser visto como um 
deslocamento gradual das operações técnicas do organismo humano para a máquina artificial, 
um deslocamento que Leroi-Gourhan chama de “exteriorização”. Para Leroi-Gourhan 
(1993), no entanto, a exteriorização das operações técnicas não altera fundamentalmente 
a sua natureza. Na rotina da manipulação das ferramentas manuais, ele acreditava, o corpo 
funciona para todos os efeitos como uma máquina; ou, para colocarmos a questão de forma 
contrária, os trabalhos da máquina efetivamente mimetizam aqueles do corpo vivente, do 
qual não é nada além de uma “cópia artificial aprimorada” (Leroi-Gourhan, 1993, p. 269).

Ao escrever um século antes de Leroi-Gourhan (1993), Karl Marx também embarcou na 
comparação entre o manuseio humano das ferramentas e da performance das máquinas. Mas 
ele chegou à conclusão diametralmente oposta. É crucial ao manuseio, nos termos de Marx, 
que o trabalhador não só aplique a força motriz mas também, na verdade, guie o movimento 
da ferramenta, observando-a enquanto trabalha, e fazendo ajustes contínuos em resposta, 
tanto a perturbações do meio ambiente, quanto a seu monitoramento perceptual da forma 
em desenvolvimento. Na máquina, por contraste, a responsabilidade pelos movimentos da 
ferramenta – ou ao que agora se torna o “ponto de trabalho” do dispositivo – é transferida 
da mão hábil para um mecanismo que é indiferente a seus arredores e somente responde às 
instruções com as quais foi alimentada previamente. Uma vez que a orientação do ponto de 
trabalho é relegada para a máquina, Marx (1930) argumentou, é mais ou menos incidental 
se a força motriz vem dos músculos humanos, de animais não-humanos como cavalos (cuja 
substituição por humanos, nessa capacidade, fez emergir a noção de “cavalos de potência”), 
ou do vento, água, vapor, eletricidade ou qualquer outra coisa (Marx, 1930, p. 396-397). 
Dessa forma, a máquina pode continuar sendo operada manualmente, mas quando a mão 
fornece apenas força-muscular e não uma orientação habilidosa – isto é, quando o gesto 
tecnicamente efetivo cessa de ser acoplado à percepção sensória imediata – a ferramenta 
ou ponto de trabalho não é mais manuseada, no sentido de Marx. A distinção essencial, 
como ele coloca, está “entre um homem como simples força motriz e um trabalhador que 
realmente manuseia as ferramentas” (Marx, 1930, p. 395).



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

143

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

Tendo-se essa distinção em mente, podemos observar que a transição da ferramenta 
manual à máquina automática pode tomar duas rotas alternativas, como mostrado 
esquematicamente na Figura 3. O diagrama é construído a partir de três oposições binárias, 
entre (1) humana (-) e não humana (+) força; (2) hábil (-) e mecânica (+) orientação 
[constraint]; e (3) somático (-) e extrassomático (+) pontos de trabalhos. Com a ferramenta 
manual (a), o ponto de trabalho é um instrumento independente, mas a mão que o segura, 
não apenas fornece força corporal, mas também guia o movimento da ferramenta. Com o 
autômato (d), essas funções humanas foram totalmente suplantadas pelo aparato. Nos dois 
casos intermediários, (b) e (c), o primeiro compreende o que são comumente chamadas 
de “ferramentas maquínicas”, as quais, embora acionadas por uma fonte de força externa, 
continuam a pedir por uma manipulação hábil por parte do operador. Um exemplo é a 
furadeira. Mas no segundo caso, das “máquinas movidas pelo humano”, temos a situação 
oposta, pois a orientação é mecânica, enquanto os seres humanos meramente fornecem a 
força motriz, por exemplo ao se trabalhar com um moinho, girar uma manivela, ou operar 
um uma bomba-manual. A linha de distinção entre força-humana e orientação habilidosa 
[skilled constraint], assim, coloca (c) no lado da máquina, mas deixa (b) no lado da ferramenta.

Existem, é verdade, alguns dispositivos que aparentam à primeira vista resistir à 
classificação nesses termos. Consideremos, por exemplo, a roda de oleiro movida a pedal. 
Não apenas o oleiro fornece a força motriz, como também molda o pote usando seus 
dedos, desassistido por qualquer outro instrumento que seja. A roda é com certeza um 
dispositivo independente, enquanto a força, a habilidade e o ponto de trabalho são todos 
fornecidos pelo operador humano. O paradoxo apresentado por essa instância é resolvido ao 
reconhecermos que ao operar a sua roda, o oleiro está de fato trabalhando em dois sistemas 
simultaneamente. Um, movido pelo corpo pelos pés, gera o movimento rotativo do pote, e 
não requer habilidade (exceto talvez um controle de velocidade). O outro é um sistema de 
habilidades comprometido pela íntima coordenação das funções manuais, visuais e táteis. 
Tecnicamente, portanto, a roda é uma máquina, operada em conjunção com uma ferramenta 
somática, a mão. A situação com relação ao torno do marceneiro é similar, exceto que já 
que a madeira não é tão maleável quanto a argila, a mão opera por meio de um cinzel. 
É importante reconhecer tais sistemas compostos pelo que são, uma vez que a automação 
total de um componente não reduz de nenhuma maneira o elemento do “manuseio” humano 
de outro. Esse é um ponto ao qual voltarei.

Figura 3 – Rotas de transição da ferramenta manual ao autômato

Fonte: Imagem do texto original



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

144

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

5 Motores, Transmissores e Peças de Trabalho

Uma máquina completa, de acordo com Marx (1930, p. 393), “[...] consiste em três 
partes essencialmente distintas, o motor [the motor machine], o mecanismo de transmissão, 
e a ferramenta mecânica ou máquina-em-trabalho”. Isso não era nenhuma ideia nova: 
enquanto Marx escrevia o trecho supracitado, esse conhecimento já era parte da ortodoxia da 
instrução mecânica francesa, apoiada pela autoridade do engenheiro geômetra Jean-Victor 
Poncelet (1788-1867). “A ciência das máquinas”, como Poncelet escreveu, “[...] consiste 
na ciência das ferramentas, na ciência dos motores, e nas ciências dos comunicadores ou 
modificadores do movimento” (Poncelet, 1844, III, p. 11, minha tradução3). Além de notar 
a intercambialidade entre a força-humana e a força-maquínica, Marx devotou um pouco de 
atenção para a equivalência funcional entre as ferramentas ou peças de trabalho operadas 
manualmente e operadas maquinicamente. Os eixos de uma máquina giratória, as facas de uma 
máquina de cortar e as serras da máquina de serrar, são todos imediatamente reconhecidos 
como as contrapartes das ferramentas que um dia foram manipuladas pelas mãos, apesar de 
que muito modificadas para se adaptarem aos requerimentos dos aparatos. Mas emancipadas 
das restrições corporais da operação manual, tais ferramentas puderam crescer em número 
ou escala em consideráveis ordens de magnitude. A roca pode operar apenas uma roda 
por vez, enquanto uma máquina de fiar Jenny [spinning Jenny], opera cerca de 18 eixos 
simultaneamente; o martelo a vapor tem uma cabeça como o martelo do ferreiro, mas 
como Marx observou, “tão pesada que nem Thor poderia usá-lo” (Marx, 1930, p. 408). 
No entanto, apesar das suas proporções gigantescas, ferramentas mecanizadas carregam 
“[...] as mesmas operações que o trabalhador manual dos dias anteriores carregava com 
ferramentas de um determinado tipo” (Marx, 1930, p. 394).

Assim, com relação tanto à força motriz quanto às peças de trabalho, a diferença entre 
ferramentas e máquinas é mais uma de grau do que de tipo. Para Marx, a diferença qualitativa 
essencial, como vimos, está na substituição de um sistema mecanicamente determinante por 
um sistema qualificado de orientação[skilled system of constraint] – sobre essa distinção, ver 
Pye (1964, p. 53-54). Curiosamente, no entanto, o último critério não entra na especificação 
inicial de Marx dos componentes da máquina completa, enquanto o “mecanismo transmissivo”, 
que aparece como terceiro termo da sua especificação – junto da força motriz e das peças 
de trabalho – não recebe nenhuma outra menção. Esse mecanismo, correspondente aos 
“comunicadores” e “modificadores” de Poncelet, consiste em polias, rodas-dentadas, 
correias, engrenagens, etc., todos que transmitem movimento à ferramenta. No caso 
das ferramentas operadas manualmente, o funcionamento da transmissão é claramente 
performado pelos ligamentos e juntas do esqueleto humano. Empoderado pelos músculos, 
seus movimentos característicos, são em forma de alternância, numa natureza de vaivém, 
e estes, são transmitidos diretamente – via o manuseio da ferramenta – ao seu ponto de 
trabalho. Mas máquinas, diferentemente das ferramentas, “[...] tipicamente ativam seu 
efeito pelos meios da rotação do que por movimentos de alternância” (Mitcham, 1978, p. 
239, apud Mumford, 1946, p. 80). Agora, o movimento rotativo, não vem naturalmente 
ao corpo: ele é adquirido não sem dificuldade, e é sempre descontínuo. Como Lynn White 
(1962, p. 115) observou: “[...] o movimento rotativo constante é típico da matéria inorgânica, 

3 N.T. A tradução do francês para o inglês, feita por Ingold.



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

145

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

enquanto o movimento alternante4 é a única forma de movimento encontrada nas coisas 
viventes”. Consequentemente, um passo necessário na transição das ferramentas manuais 
para as máquinas movidas à força humana – de (a) a (c) na Figura 3 – foi a incorporação 
de um mecanismo artificial que converteria movimentos de vaivém em movimento rotativo. 
Tal mecanismo é a manivela, e a sua descoberta representa um dos momentos mais 
importantes no desenvolvimento pregresso do maquinário (White, 1962, p. 103-117).

Existe, então, alguma conexão entre a substituição – por meio de um mecanismo 
transmissivo – da rotação pelo movimento alternante, e a substituição da determinação 
mecânica pela orientação qualificada? Ou para colocar a questão de outra forma: pode uma 
ferramenta ou ponto de trabalho ser manuseada se seu movimento é fundamentalmente 
distinto do movimento da mão como uma agência motriz (Bruzina, 1982, p. 170)? O Oleiro, 
trabalhando com as mãos nuas, pode sentir a argila enquanto a molda, mas isso não é 
menos verdadeiro para o entalhador de madeira, que – embora forçosamente tenha que 
usar uma ferramenta como uma faca ou cinzel – sente a madeira através do seu contato 
com a ferramenta mais do que ele sente a ferramenta através do seu contato com a mão. 
Não é difícil, além disso, pensar em exemplos onde o gesto tecnicamente efetivo continua 
intimamente acoplado à sensação sensorial, embora a aplicação de força seja indireta. 
O marinheiro, ao puxar uma corda através de uma polia, ainda sente o vento durante a 
navegação. Mas o tocador de hurdy-gurdy5 difere-se do violinista no sentido de que, enquanto 
o violinista sente a resistência oferecida ao arco pela corda que vibra (em vez da sentida 
pela sua mão através do apoio do arco), o tocador de hurdy-gurdy apenas sente a resistência 
do alça da roda de madeira, que, se virada, é friccionada contra as corda e as faz vibrar.

Talvez não seja acidente que a maioria dos dispositivos nos quais o homem aja, nas 
palavras de Marx, como “uma simples força motriz”, trabalham por movimento rotativo. 
Parece que, ao se operar uma manivela, a íntima conexão entre mão e ferramenta – em 
virtude da qual a última é experienciada pelo operador como uma extensão da primeira – é 
mutilada. Mais amplamente, a conversão de movimento alternante6 em movimento rotativo 
através de um mecanismo de transmissão, desacopla a ação da percepção, divorciando 
operações tecnicamente efetivas do seu contexto na experiência sensória imediata de seus 
praticantes. Não é mais possível, como o exercício da orientação qualificada requer, sentir 
ou responder ao trabalho da ferramenta sobre o material. De fato, o dispositivo pode ser 
operado igualmente bem, tanto a pé quanto à mão – senão melhor a pé do que a mão –, 
como no caso da roda de oleiro mencionada anteriormente. Mesmo que careça da destreza 
da mão dominante, o pé provavelmente é um fornecedor mais eficiente de força-motriz 
muscular sustentada.

Que a transição das ferramentas manuais para as máquinas movidas à força humana 
em geral envolveu uma conversão do movimento alternado para o rotativo, é também 
indicado pelas modificações acarretadas nas suas peças [working parts]. Por exemplo, os remos 
deram lugar a pranchas rotativas, a serra reta se tornou circular, e a superfície retangular 
da pedra de amolar abre caminho para a pedra de esmeril cilíndrica. Onde, por outro lado, 
a mecanização envolve a substituição da força maquínica pela força humana, como no 
desenvolvimento das chamadas ferramentas-maquínicas, o mecanismo de transmissão 

4 N.T. Quando usamos "alternante" no original consta "reciprocating", indicando um movimento de vai e vem.
5 N.T. Viola de roda ou gaita de roda.
6 N.T. De vai e vem.



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

146

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

comumente tem a exata função oposta: não de converter o movimento alternante do corpo 
em movimento rotativo da peça de trabalho, mas em converter o movimento rotativo do 
motor num movimento alternante que imita o movimento original do corpo na sua operação 
de uma peça de trabalho, que se mantém igual na forma (senão também em escala). 
Um exemplo é a batedora de estacas mecanizada, outro é a escova de dentes elétrica.

6 A Máquina Completa

Até agora, nos mantivemos dentro da concepção de Poncelet, endossada por Marx, 
da máquina completa como uma combinação de motor, transmissor e peças de trabalho 
ou ferramentas. Apesar de, à primeira vista, isso fazer um certo sentido, esse conceito 
não sobreviverá a um escrutínio mais rigoroso, como foi demonstrado por De Reuleaux 
no seu trabalho clássico de 1876, “A Cinemática das Máquinas”. Considerando primeiro a 
natureza da ferramenta, De Reuleaux observa que existem vários tipos de máquinas nas 
quais a ferramenta é completamente ausente, nomeadamente aquelas que são usadas para 
alterar as posições das coisas, ou máquinas-de-mudança-de-lugar [place-changing machines]. 
Um exemplo é o guindaste. Pode se supor que a corda seja o transmissor e o gancho a 
ferramenta. Mas poderíamos, se necessário fosse, rejeitar o gancho e levantar uma carga 
fazendo um laço na corda. Nós dizemos, então, que o laço se tornou a ferramenta? E se a carga 
for descartada e nós desejarmos enrolar a corda nela mesma? A ferramenta aparentemente 
desapareceu, enquanto o que pensávamos ser o transmissor de movimento (a corda) agora 
se torna o objeto movido. Ainda assim, o guindaste funciona integralmente como antes. 
Se o funcionamento da máquina é indiferente à presença ou ausência da ferramenta, ela 
não pode ser essencial à sua completude.

Essas máquinas que são equipadas com ferramentas, De Reuleaux argumentou, têm 
como seu objeto comum a alteração na forma de algum material: elas são “máquinas-
alteradoras-de-forma [form-changing machines]”. Olhando-se mais de perto para essa relação 
em tais máquinas, entre a ferramenta e o objeto sobre o qual se trabalha (a peça de trabalho), 
De Reuleaux chega a uma conclusão um tanto notável: de que a peça de trabalho é na verdade 
uma parte integrante da máquina, considerada como uma “cadeia cinemática fechada”. 
A interface entre ferramenta e peça de trabalho é um entre alguns pontos através dos quais 
a cadeia continua sem interrupção. De fato, não é sempre possível realmente traçar uma 
divisão entre a peça de trabalho, a ferramenta e o transmissor. Numa máquina de fiar, por 
exemplo, o fio não é apenas sobre o que se trabalha, mas também é um transmissor de 
força; enquanto cada fibra do fio, atua como uma ferramenta para torcer todas as outras. 
A mesma observação resolve o paradoxo do guindaste, no qual a corda pode ser considerada 
intercambiavelmente como o transmissor, um dispositivo de levantamento, e o objeto 
levantado. Em todas essas capacidades tanto a corda quanto qualquer coisa que pode ser 
conectada a ela são simplesmente partes da máquina integral.



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

147

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

Figura 4 – Homem trabalhando numa pedra de amolar a pedal

Fonte: De Reuleaux (1896, p. 501)

Se a máquina “termina” na peça de trabalho ao invés de na ferramenta, ela da mesma 
forma, começa com a primeira força motriz [prime-mover] ao invés de com o receptor 
desse movimento. A primeira força motriz, ou o condutor, pode ser uma máquina, por 
exemplo uma máquina a vapor, ou um agente vivente (humano ou animal). A discussão de 
De Reuleaux sobre o emprego mecânico da força muscular humana é especialmente 
reveladora. No diagrama da Figura 4 está representado um homem que opera uma pedra 
de amolar a pedal. Ele mostra que nessa operação, “[...] o corpo do trabalhador se torna 
cinematicamente ligado à máquina” (De Reuleaux, 1876, p. 500) – em outras palavras, o 
trabalhador é tão parte da máquina quanto a peça de trabalho. Agora, se desconsiderarmos 
o que o homem está fazendo com suas mãos e braços, e o objeto que segura, a pedra em si 
poderia ser tratada como a peça de trabalho, e a máquina integralmente como uma alteradora-
de-lugar [place-changer] projetada para assegurar a rotação da pedra. Pelo diagrama pode 
ser visto que a máquina opera através da conjunção cinemática de duas alavancas 360º 
[lever crank]. Uma delas é formada pelas conexões a, b e c, assegurada nos pontos 1 e 4 pelo 
quadro fixo d. A outra alavanca 360º, que conduz a primeira, é formada pelas conexões a’, b’
e c’, assegurada nos pontos 1’ e 4 pelo quadro fixo d’. Não há diferença, em princípio, entre 
o acoplador artificial b e a tíbia b’, nem entre o quadro d, construído dentro da estrutura 
do dispositivo, e o quadro d’ formado através da postura do homem. Como o exemplo 
demonstra, a máquina não é externa ao trabalhador, “recebendo” dele a sua força motriz, 



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

148

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

na realidade “[...] o trabalhador faz de uma porção de seu próprio corpo um mecanismo a 
ser combinado, isto é, a ser conectado cinematicamente com o mecanismo a ser dirigido” 
(De Reuleaux, 1876, p. 501).

Figura 5 – Sistemas qualificados e determinantes

Fonte: Imagem do texto original

A definição de máquina que De Reuleaux (1876) propõe (tendo discutido um catálogo 
inteiro de alternativas contemporâneas, ver a nota de rodapé 7, p. 587- 590) percorre 
o seguinte caminho: “A máquina é uma combinação de corpos resistentes dispostos de 
tal maneira, que por meio deles as forças da natureza podem ser compelidas a trabalhar 
acompanhadas de certos movimentos determinados” (De Reuleaux, 1876, p. 35, 503). 
O criticismo de Mumford (1946, p. 9), aponta que essa definição “deixa de fora uma grande 
classe de máquinas operadas pela força humana” é bastante infundado, como nós vimos, 
De Reuleaux dedica alguma atenção a tais máquinas, concluindo que – na medida em 
que o corpo entrega um esforço estritamente físico – ele é uma “força da natureza” como 
qualquer outra, que pode ser aproveitada para conduzir uma cadeia cinemática. “Até aqui 
[...] como as máquinas conduzidas por força muscular são elas mesmas cadeias cinemáticas 
fechadas, elas podem ser consideradas como máquinas completas, e não se diferem das 
máquinas conduzidas por qualquer força diferente da muscular” (De Reuleaux, 1876, 
p. 508). De qualquer forma, De Reuleaux (1876, p. 508) reconhece que o emprego de 
humanos e animais para conduzir maquinário introduz uma “complicação especial” na qual 
os movimentos das conexões na parte orgânica da cadeia cinemática são necessariamente 
orientadas “pela ação das forças comandadas pela vontade”. Retornando ao homem no 
diagrama (Figura 4), à medida que o trabalho performado pela parte inferior do seu corpo é 
“puramente físico [...] e não intelectual”, essa complicação pode ser ignorada com sucesso. 
Mas se considerarmos que a parte superior do corpo, então é aparente que ela está ligada 
à máquina dum jeito bastante diferente: segurando a peça de trabalho através de mãos 
qualificadas, ele está constantemente ajustando a sua posição e pressão contra a pedra, 
sob um olhar de perto e atento.

Como o oleiro no nosso exemplo anterior, podemos dizer que o amolador – apoiados 
por De Reuleaux (1976, p. 509) – é “duplamente conectado à máquina com a qual trabalha”, 



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

149

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

ou que “a agência humana tem uma ação duplicada nela mesma”. Em ambas as máquinas, 
a roda do oleiro e a pedra de amolar, a peça de trabalho está no ponto de interseção entre 
os dois sistemas: o primeiro compreendendo “movimentos determinados”, o outro a 
orientação qualificada. O fato que no primeiro caso a peça de trabalho está fixada na roda 
enquanto é trabalhada à mão, enquanto no segundo ela é segurada pela mão enquanto é 
trabalhada pela pedra giratória, é imaterial. O ponto importante é que por essa ação em 
duas vias do operador humano, a habilidade foi dissociada da força motriz, mesmo se 
ambas são fornecidas pelo mesmo agente. Na Figura 5 esse ponto é ilustrado em forma de 
diagrama. No sistema determinante, operado pelo pé, todos os movimentos possíveis são 
pré-fixados pela estrutura da máquina; num sistema qualificado, operando através da mão, 
movimentos pode ser variados conforme a vontade, e o resultado que se quer é conseguido 
por um processo contínuo de modificação e ajustamento, requerendo uma constante atenção 
visual – ver também Pye (1964, p. 54).

7 Máquinas e Animais

Antes de seguirmos com as implicações posteriores da distinção entre sistemas 
qualificados e determinantes, eu gostaria de fazer um breve desvio para considerar o emprego 
humano dos animais domésticos. Eu notei, de passagem, que a força muscular humana pode 
ser substituída pela força não apenas das máquinas inanimadas, mas também dos animais 
não humanos. Como, então, o uso de animais domésticos se difere do uso de ferramentas e 
maquinário? E até que ponto essa relação entre o animal e seu mestre humano (ou mestra) 
pode ser comparada com a maestria do homem sobre a máquina?

Marx (1930), em certo ponto, está bem preparado para tratar os animais domésticos 
como “instrumentos de trabalho”, relegando-os ao mesmo lugar que o repertório estabelecido 
das simples ferramentas manuais: “Desde o amanhecer da história humana, o homem, além 
de fazer uso de pedras elaboradas, peças de madeira, ossos e conchas, levou em conta os 
serviços dos animais domésticos como instrumentos de trabalho – essas feras, domesticadas, 
modificadas, e criadas pelo trabalho humano, estiveram entre os principais instrumentos 
primitivos de trabalho” (Marx, 1930, p. 171-172). Mas considerar o animal como uma mera 
ferramenta é negar a sua capacidade de movimento autônomo (Reed, 1988); ferramentas 
não podem “reagir [act back]” ou literalmente interagir com seus usuários, elas apenas 
reverberam7 a ação do usuário no meio-ambiente (Cohen, 1978, p. 43-44). Evidentemente, 
portanto, o “manuseio” humano de animais é bastante diferente do manuseio de ferramentas. 
Se algo, a situação pode ser comparada com o manuseio que faz um artesão do material cru; 
mas, enquanto o objetivo do artesão é chegar a uma forma particular, o treinador objetiva 
estabelecer um padrão particular de respostas comportamentais qualificadas.

Na verdade, a domesticação animal muito comumente envolve o uso de ferramentas 
manuais, mas de um tipo que não encontramos até agora. Elas são ferramentas de coerção, 
como o chicote e o esporão, projetados para infligir força física e muitas vezes dor aguda (ver 
Capítulo 4, p. 73). Outra classe de ferramentas consiste naquelas ligadas aos próprios animais 
e operadas como parte da sua performance. Assim, o manuseio de animais é realmente uma 

7 N.T. Aqui foi usado o verbo reverberar para traduzir “conduct” para evitar que o leitor confunda com o contexto em que é 
usado o verbo conduzir na tradução, que até aqui foi usado para traduzir com maior precisão semântica o verbo to drive.



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

150

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

operação em dois estágios, na qual o mestre humano, através dos uso dos instrumentos 
de coerção, objetiva controlar a performance do uso qualificado de ferramentas por seus 
pupilos. De fato há um paralelo óbvio e imediato com a lida com escravos: como humanos 
escravizados8, similarmente compelidos a trabalhar pela inflição de dor, os animais constituem 
o trabalho em si em vez de seus instrumentos (Ingold, 1980, p. 88). Tanto humanos quanto 
animais podem, no entanto, serem virtualmente reduzidos à existência maquínica através 
da sistemática repressão de seus poderes de ação autônoma. Assim, Mumford (1966) data 
as “primeiras máquinas complexas de alta potência” de cerca de 5.000 anos atrás; elas eram 
compostas de milhares de corpos humanos arregimentados numa “obediência cadavérica” 
a uma autoridade absolutamente despótica. Assim era a “megamáquina” que construiu as 
pirâmides egípcias (Mumford, 1966, p. 312). Além disso, há pouca diferença em princípio 
entre os remadores das galés romanas de escravos, acorrentados a seus bancos para que eles 
não tivessem outra possibilidade de movimento e os cavalos-motores [gin-horses] retratados 
na Figura 6 (De Reuleaux, 1876, p. 509).

Figura 6 – Cavalos-motores

Fonte: De Reuleaux (1876, p. 501)

De Reuleaux (1876, p. 508) escreve: “[...] a locomotiva foi comumente chamada de 
cavalo à vapor – nós podemos reverter a comparação e chamar o cavalo-motor [...] de a 
locomotiva da máquina que ela conduz”. Talvez em nenhum outro emprego um animal 
chegou tão perto de se tornar em uma máquina pura, funcionando simplesmente como 
um motor primário. Arreados no aparelho, os cavalos se tornaram partes de uma cadeia 
cinemática fechada, cujos movimentos – assim como a pedra de amolar na Figura 4 – são 
precisamente predeterminados. No entanto, se as feras fossem realmente máquinas como 
a filosofia cartesiana nos levaria a acreditar, convertendo aveia em esforço de tração, não 
seria necessário protegê-los de estímulos sensoriais estranhos, por exemplo, cobrindo seus 
olhos com antolhos. No fim das contas, a diferença entre o cavalo e a locomotiva é que, salvo 
falha mecânica, locomotivas não fogem, se assustam ou simplesmente decidem parar. Como 
Marx (1930, p. 397) nota de forma perspicaz, a grande desvantagem de cavalos como força 
motriz para a indústria, além dos altos custos de manutenção, existe o de que “um cavalo 

8 N. T. No original, o autor usa human slaves.



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

151

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

tem a própria cabeça”. Em resumo, a diferença essencial entre a maestria humana sobre 
animais e sobre máquinas é que apesar de ambos – nos termos da definição de De Reuleaux 
– “poderem ser compelidos a trabalhar”, a máquina é compelida pela própria natureza da 
sua construção, enquanto o animal é compelido pela imposição externa da força coerciva. 
A equação cartesiana que versa sobre animais e máquinas pode ter servido para justificar 
seu uso como motores primários, mas é desmentida pelas técnicas repressivas que têm que 
ser aplicadas para fazê-los servir a esse papel.

8 Manufatura e Maquinofatura

Nós vimos como, em máquinas movidas à força humana ou animal, o corpo vivente 
se torna uma parte integral de um sistema determinante completo. Virando-nos agora para 
sistemas nos quais o motor primário é um mecanismo artificial, como a máquina à vapor, 
qual papel resta para o operador humano? Ele se torna, como na frase de Marx (1930, 
p. 408-451), não mais do que um “apêndice vivo” da máquina? Não exatamente, pois é um 
fato que os sistemas de maquinofatura construídos da melhor forma, mesmo se providos com 
um suprimento contínuo de materiais brutos, logo se paralisariam se lhes faltasse a atenção 
humana. Isso ocorre simplesmente porque as máquinas, diferentemente dos organismos 
vivos, não são sistemas autossustentáveis, e são incapazes de se reconstituir dos efeitos de 
desgaste natural. Como o próprio Marx admite, o reparo e manutenção de uma máquina 
pedem pela mão de obra qualificada, mas os mecânicos e engenheiros que oferecem esse 
serviço “compreendem uma classe superior de trabalhadores”, tendo um status maior (e 
maior salário) do que a massa da força de trabalho fabril, cuja tarefa principal é manter as 
máquinas alimentadas. Considerando-se apenas essa última afirmação, Marx nota como 
– no tempo em que escrevia, em meados do século XIX – a maquinofatura levou tanto a 
uma prolongação do dia de trabalho quanto a uma homogeneização da força de trabalho. 
A primeira foi possível porque, exceto em colapsos, a força maquínica pode ser mantida 
funcionando indefinidamente, enquanto homens precisam comer e descansar. A última 
foi resultado da substituição das habilidades humanas pelos movimentos determinados 
da máquina. Além disso, uma vez que a força humana se tornou dispensável, mulheres e 
crianças – cuja força muscular e resistência eram consideradas inferiores à de homens – se 
tornaram igualmente empregáveis.

Em consideração à relação entre as máquinas e seus operadores, é vital distinguir a 
influência das relações de produção capitalistas dos efeitos da mecanização de automatização. 
Consideremos as seguintes declarações, que aparecem na mesma página do Capital e que 
– à primeira vista – parecem diretamente contraditórias:

1: Na manufatura e no artesanato, o trabalhador usa uma ferramenta; na fábrica 
ele serve uma máquina;

2: Em [todos os tipos de produção capitalista] o trabalhador não usa os instrumentos 
de trabalho, mas os instrumentos de trabalho usam o trabalhador. De toda forma, 
é apenas na produção maquínica que essa inversão adquire uma realidade técnica 
e palpável (Marx, 1930, p. 451).

Ao usar o termo “manufatura”, Marx se refere à grande fase pré-industrial da produção 
capitalista, que se estende aproximadamente do meio do século XVI ao fim do século XVIII. 



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

152

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

A principal característica de tal manufatura era a junção, dentro de uma única oficina, 
de um grande número de artesãos qualificados, e altamente especializados, executando 
tarefas complementares com uma divisão do trabalho rigidamente prescrita. Os artesãos, no 
entanto, não cooperavam por iniciativa própria, já que sua associação era um resultado não 
de relações entre eles mesmos, mas de cada um ter sido contratado pelo mesmo empregador, 
que exigiu a soma total das suas forças de trabalho. Com efeito, foi ele que “co-operou” as 
capacidades de trabalho de seus empregados, assim como num período posterior, o dono 
da fábrica “co-operaria” as máquinas de trabalho que eventualmente assumiram cada uma 
das funções originalmente performadas pela mão (Marx, 1930, 400-401).

Nesse sentido de cooperação, o qual parece ser igualmente aplicável tanto à força de 
trabalho quanto ao maquinário, nós também encontramos a direção na qual, de acordo 
com a segunda declaração indicada acima, instrumentos “usam” seus operadores. O que 
se quer dizer é que a vontade ou propósito a que o instrumento serve para cumprir não é o 
do trabalhador, mas o do empregador. O trabalhador que opera o instrumento age sob uma 
forma de compulsão que é apoiada pela ameaça da retirada dos seus meios de sobrevivência. 
Do ponto de vista do empregador, ferramentas não são feitas para serem usadas pelos 
trabalhadores, ao contrário, os trabalhadores são feitos para usar ferramentas. Além disso, 
esse “fazer” não existe apenas no elemento de compulsão. Ao contrário dos artesãos das 
eras passadas, que aplicavam suas habilidades a uma gama de tarefas ou encomendas, o 
trabalhador de detalhe da manufatura capitalista é rigidamente treinado para performar uma 
operação limitada dentro do sistema produtivo geral. Através dessa repetição interminável, 
ele “converte seu corpo inteiro num instrumento automático especializado naquela operação” 
(Marx, 1930, p. 356). Dado que essas aptidões corporais são largamente adquiridas por um 
longo e diligente treinamento no trabalho, pode se dizer razoavelmente que os instrumentos 
não apenas usam os seus operadores, mas também os constroem. Combinados no chão de 
fábrica, o agregado de corpos especializados tecnicamente constituem o que Marx (1930, 
p. 356-451) chama de “mecanismo vivo” da manufatura. Naturalmente, isso nos convida 
a olharmos em comparação com o “mecanismo sem vida” da maquinofatura, constituído 
pela montagem das máquinas na fábrica industrial.

Figura 7 – As organizações da manufatura e da maquinofatura

W1 – Wn trabalhadores de detalhe; T1 – Tn ferramentas manuais; M1 – Máquinas de detalhe.
Fonte: Imagem do texto original



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

153

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

Nessa comparação, apresentada esquematicamente na Figura 7, nós recuperamos o 
sentido no qual – de acordo com a primeira das duas declarações supracitadas – o trabalhador 
de detalhe, no entanto, usa a sua ferramenta. No emprego das ferramentas manuais, “os 
movimentos do instrumento de trabalho procedem do trabalhador” (Marx, 1930, p. 451); 
a ferramenta não prescreve ela mesma o envelope do próprio movimento. No entanto, é 
esse envelope que determina a forma do produto que será passado à frente, como material, 
ao próximo trabalhador na linha. Assim, o trabalhador precisa já ter alguma consciência 
da forma que ele objetiva reproduzir, e precisa ser capaz de traduzir essa ideia – por meio 
de habilidades sensório-motoras adquiridas – nos movimentos da mão e da ferramenta. 
Na maquinofatura, todavia, a situação é bastante outra, já que o formato do produto e está 
pré-inscrito na máquina, na qual os movimentos são pré-determinados. A consciência 
do operador da máquina está, por assim dizer, em curto-circuito. Embora o trabalhador 
provavelmente saiba, mesmo que apenas por observação prévia, como o produto parecerá, 
ele não precisa saber, e a materialização do produto não depende de tal conhecimento.

A organização do processo de trabalho é manufatura é, assim, uma organização ao mesmo 
tempo de corpos especializados e mentes treinadas, e se apoia em conhecimento técnico 
e habilidades possuídas pelos trabalhadores em si. À medida em que esse conhecimento 
e habilidades são substituídos pela máquina, a cooperação dos trabalhadores – não mais 
diferenciados nas suas tarefas e portanto livremente intercambiáveis entre os sucessivos 
estágios da produção – é reduzida de uma forma complexa para uma forma simples. 
No “servir” à máquina, os trabalhadores de fábrica são levados a sentir a sua subordinação 
ao capital numa forma em que o trabalhador de detalhe no período da manufatura não 
sentia; pois, enquanto o organismo produtivo na manufatura, composto de seres humanos 
sencientes e inteligentes, tem um componente subjetivo essencial, “isso não existe mais no 
caso da produção maquínica. Aqui todo o processo se torna objetivo, é considerado nele e 
por ele, analisado nas suas fases constituintes; e o problema de se seguir com cada processo 
detalhado, e a combinação de vários processos parciais, é resolvido pela aplicação técnica da 
mecânica, química, etc.” (Marx, 1930, p. 402). Isso quer dizer: a técnica foi substituída pela 
tecnologia, os métodos baseados em expertise9 foram substituídos pela aplicação intencional 
da ciência natural” (Marx, 1930, p. 408).

O ponto de Marx, de que a mecanização transforma a organização da produção do 
“puramente subjetivo” ao “puramente objetivo”, deste modo transferindo a agência humana 
do centro para a periferia dos processos fabricativos, nos leva de volta a questão com a qual 
comecei. As máquinas fazem história?

9 Conclusão

A resposta é certamente que não. A sugestão de que talvez ela façam, deriva de uma 
leitura particular da teoria da história de Marx, encapsulada na sua declaração sumária 
de que “na produção social da sua existência, os homens inevitavelmente entram em 
relações definidas, as quais são independentes da sua vontade, nominalmente, relações de 
produção apropriadas a um estágio dado no desenvolvimento das suas forças materiais de 
produção” (Marx, 1970, p. 20). Se ele realmente quis dizer com isso e com outras declarações 
similares, “que a trajetória básica da história humana é explicada pelo avanço das forças 

9 N.T. No original: “rule-of-thumb methods”.



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

154

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

produtivas” (Shaw, 1979, p. 171) é um ponto passível de discussão, mas vamos supor, para 
efeitos de argumentação, que essa era a sua intenção. O que ele certamente não pretendia 
era a equação entre forças produtivas e maquinário, até mesmo admitindo a inclusão na 
máquina completa da força motriz humana e o material bruto com o qual ela opera. Como 
Shaw (1979, p. 158), aponta, “[...] as forças de produção são, para Marx, completamente 
humanas [...]”, no sentido de que elas incluem não apenas força muscular, mas todos os 
aspectos da capacidade humana de trabalho. Nos trabalhos manuais e na manufatura 
essa capacidade é encontrada como vimos, no conhecimento, habilidade e experiência dos 
sujeitos humanos. Assim, as forças de produção, como o próprio Marx escreveu, podem 
ser “subjetivas, aparecendo como qualidades de indivíduos, assim como objetivas” (Shaw, 
1973, p. 495). Mais tarde ele se refere ao “grau de desenvolvimento das forças materiais 
(e portanto também as intelectuais) de produção” (Shaw, 1973, p. 502). É improvável que 
seu objetivo fosse excluir as forças “intelectuais” das forças “materiais”, já que seu conceito 
de material era constituído pela sua oposição ao social, não ao mental (Cohen, 1978, p. 47).

Uma vez que a consciência humana é admitida como uma força de produção, somos 
levados a concluir que as “pessoas, tanto ou mais do que as máquinas […] fazem história” 
(MacKenzie, 1984, p. 477). De fato, o fardo do argumento marxiano é que essa história 
envolveu uma progressiva objetificação e externalização das forças produtivas, alcançando 
a sua apoteose no autômato industrial. Como resultado desse processo, as máquinas não 
fizeram tanto quanto foi feito pela história, história na qual os seres humanos numa medida 
cada vez maior, se tornaram os autores da sua própria desumanização.

Referências

ADAMS, R. McC. Paths of fire: an anthropologist’s inquiry into Western technology. Princeton, 
NJ: Princeton University Press, 1996.

BRUZINA, R. Art and architecture, ancient and modern. Research in Philosophy and 
Technology, [s.l.], v. 5, p. 163-187, 1982.

BURNS, T. Technology. In: GOULD, W. L.; KOLB, J. (ed.). A dictionary of the social sciences. 
London: Tavistock, 1964.

CARDWELL, D. S. L. Technology. In: WIENER, P. P. A dictionary of the history of ideas. (ed.). 
New York: Scribner’s, 1973.

COHEN, G. A. Karl Marx’s theory of history: a defence. Oxford: Clarendon Press, 1978.

COLEMAN, R. The art of work: an epitaph to skill. London: Pluto Press, 1988.

DRUCKER, P. F. Technology, management and society. London: Heinemann, 1970.

FEIBLEMAN, J. K. Technology and skills. Technology and Culture, [s.l.], v. 7, p. 318-328, 1966.

FIRTH, R. Primitive Polynesian economy. London: Routledge & Kegan Paul, 1939.

GEERTZ, G. The interpretation of cultures. New York: Basic Books, 1973.

INGOLD, T. Hunters, pastoralists and ranchers: reindeer economies and their 
transformations. Cambridge: Cambridge University Press, 1980.

INGOLD, T. The appropriation of nature: essays on human ecology and social relations. 
Manchester: Manchester University Press, 1986.

LAYTON, E. T. Technology as knowledge. Technology and Culture, [s.l.], v. 15, p. 31-41, 1974.

LEROI-GOURHAN, A. Gesture and Speech, trans. A. Bostock Berger, intr. R. White. 
Cambridge, Mass and London: MIT Press, 1993.



Tim Ingold e David Moura Martins (Tradutor)

Tradução: Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na filosofia da tecnologia

155

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, p. 133-155, janeiro de 2025

MACKENZIE, D. Marx and the machine. Technology and Culture, [s.l.], v. 25, p. 473-502, 1984.

MARGOLIS, J. Culture and technology. Research in Philosophy and Technology, [s.l.], v. 1, 
p. 23-37, 1978.

MARX, K. Capital: a Critical Analysis of Capitalist Production. London: Dent, 1930 [1890]. v. I.

MARX, K. A contribution to the critique of political economy. Moscow: Progress, 1970 [1859].

McGINN, R. E. What is technology? Research in Philosophy and Technology, [s.l.], v. 1, 179-
197, 1978.

MERRIL, R. S. The study of technology. In: SILLS, D. L. (ed.). International encyclopaedia of 
the social sciences. New York: Crowell Collier Macmillan, 1968. v. l. p. 576-589.

MITCHAM, C. Types of technology. Research in Philosophy and Technology, [s.l.], v. 1, 
p. 229-294, 1978.

MERRIL, R. S. Philosophy and the history of technology. In: BUGLIARELLO, G.; DONER, D. B. 
(ed.). The history and philosophy of technology. Urbana: University of Illinois Press, 1979.

MUMFORD, L. Technics and civilization. London: Routledge, 1946.

MUMFORD, L. Technics and the nature of man. Technology and Culture, [s.l.], v. 7, p. 303-317, 1966.

SINGER, C.; HOLMYARD E. J.; HALL A. R. (ed.). A history of technology. Oxford: Clarendon, 
1954-1958.

SHAW, W. H. The handmill gives you the feudal lord: Marx’s technological determinism. History 
and Theory, [s.l.], v. 18, p. 155-176, 1979.

PONCELET, J. V. Traité de mécanique industrielle. Liége: A. Leroux, 1844.

PYE, D. The nature of design. London: Studio Vista, 1964.

REED, E. The affordances of the animate environment: social science from the ecological point of 
view. In: INGOLD, T. (ed.). What is an animal? London: Unwin Hyman, 1988. p. 110-126.

REULEAUX , F. The kinematics of machinery: outlines of a theory of machines. London: 
Macmillan, 1876.

WHITE JR., L. Medieval technology and social change. Oxford: Clarendon, 1962.

Tim Ingold
Professor emérito de Antropologia Social na Universidade de Aberdeen, na Escócia, conhecido por suas 
contribuições aos campos da Antropologia da Técnica [e tecnologia] e Estudos Ambientais. Publicou, em 
2024, “The Rise and Fall of Generation Now” pela Polity.
Endereço profissional: Department of Anthropology, School of Social Science, University of Aberdeen, 
Aberdeen AB24 3QY, Scotland, UK.
E-mail: tim.ingold@abdn.ac.uk
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6703-6137

David Moura Martins (Tradutor)
Mestrando no PPGAS da Universidade de Brasília. Investiga temas relacionados à Antropologia da Técnica 
– construção e atuação com máquinas, desdobramentos estéticos e relação desses entes com a economia de 
mercado. Também integra o Grupo de Pesquisa Anarchai – Filosofia e o  Contemporâneo (UnB).
Endereço profissional: SCS Qd. 1, Bl. E, Salas 309/310, Brasília, DF. CEP: 70301-000.
E-mail: daviocmm@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0009-0002-7752-7401

Como referenciar esta tradução:

INGOLD, Tim; MARTINS, David Moura. Ferramentas, Mentes e Máquinas: uma excursão na 
filosofia da tecnologia. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 27, n. 1, e100768, 
p. 133-155, janeiro de 2025.



PALERMO, Hernán; VENTRICI, Patrícia. El ADN emprendedor: Mercado Libre y el 
devenir tecnoneoliberal. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Biblos, 2023.

Virgínia Squizani Rodrigues1,2

1Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, Santa Catarina, Brasil
2Universidade Paris 1, Panthéon-Sorbonne, Paris, França

Quais são as configurações da atual etapa do capitalismo? Que transformações estão 
ocorrendo dentro e fora do mundo do trabalho? É possível pensar em uma transformação 

radical da figura dos trabalhadores e trabalhadoras? Há novidades? Se sim, de que novidades 
estamos falando? Essas são apenas algumas das questões que abrem a obra de Hernán Palermo 
e Patrícia Ventrici. Diante do protagonismo das novas tecnologias digitais e algorítmicas 
nos processos produtivos e de valorização do capital, os autores de “El ADN Emprendedor”
investigam o atual mundo laboral a partir das empresas de base tecnológica.

Intrigados pelos debates públicos promovidos pelo macrismo na Argentina ao longo 
de 2016, os autores procuraram compreender os motivos pelos quais o empreendedorismo 
e a meritocracia ganhavam relevância e destaque no país. Contribuindo para esse debate, 
encontrava-se Marcos Galperin, CEO e fundador da empresa Mercado Livre. Com sede na 
Argentina e no Brasil, a Startup1 que emergiu em 1999 nas “garagens argentinas” é hoje 
empresa líder de e-commerce na América Latina. Ao lado de outras grandes empresas de 
plataformas, o Mercado Livre nasceu da combinação entre “capital financeiro e trabalho 
cognitivo de alta qualificação” (Palermo; Ventrici, 2023, p. 27, tradução livre) e contribui 
para alimentar o mito empreendedor californiano cujo modelo principal advém do Vale 
do Silício. Assim, investigar os princípios filosóficos, os modos de existência e as práticas 
organizacionais – fortemente baseados em ideários individualizantes, liberais e meritocráticos 
– promovidos por esta “empresa unicórnio”2, foi um dos caminhos encontrados pelos autores 
para questionar o projeto político, econômico e social que se encontra em curso na atualidade.

Unindo as concepções de neoliberalismo progressista de Nancy Fraser (2020) e de tecnociência 
de Donna Haraway (2004), os autores propõem o conceito de neoliberalismo tecnoprogressista para 
pensar o atual capitalismo contemporâneo. Uma das principais contribuições teóricas do livro, 
o neoliberalismo tecnoprogressista é caracterizado por exacerbar a singularidade dos indivíduos que 
se veem, cada vez mais, compelidos a absorver individualmente os processos de precarização 
e de desigualdade social. Apoiado na figura do empreendedor, esse esquema coloca em 

1 Em geral, startups são empresas de base tecnológica com alto potencial de crescimento e escalabilidade. Exemplos de empresas 
que um dia foram startups e que hoje são consideradas como “gigantes da tecnologia” são: Uber, Twitter (atualmente X), 
iFood, entre outras.

2 O termo “unicórnio” é utilizado para se referir àquelas empresas de tecnologia que conseguiram ultrapassar o valor de um 
bilhão de dólares.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e99783

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 22/4/2024
Aceito em: 2/8/2024



Virgínia Squizani Rodrigues

Resenhas

157

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99783, p. 156-160, janeiro de 2025

evidência a meritocracia, assim como noções muito particulares de autonomia e liberdade. 
Uma vez que tanto a autonomia quanto a liberdade são instrumentalizadas conforme os 
anseios de valorização do capital, o que se percebe é uma crescente responsabilização dos 
indivíduos pela gestão da própria vida diante de recursos escassos.

Para compreender como o neoliberalismo tecnoprogressista se enraíza no mundo 
contemporâneo, os pesquisadores apoiam-se na investigação antropológica realizada entre 
os anos de 2016 e 2021. Ao longo dos anos “pré-pandêmicos” (2016-2019), os pesquisadores 
puderam adentrar os escritórios da empresa localizada em Buenos Aires e realizar entrevistas 
com trabalhadores do Mercado Livre, com especial destaque para os desenvolvedores de 
software, gerentes e diretores da empresa. Por meio dessas entrevistas em profundidade, os 
autores levam os leitores a conhecer os modos de organização flexível dos trabalhadores, 
o entrelaçamento que se dá entre os espaços de trabalho e de lazer, assim como alguns 
dos conflitos e contradições desses “novos” ambientes de trabalho. Além disso, a pesquisa 
também é baseada em extenso levantamento das intervenções públicas de 2015 a 2021 
realizadas pelo fundador e CEO da empresa. Entrevistas em revistas e jornais, bem como 
tweets do CEO na rede social X (ex-Twitter) nos ajudam a conhecer a “mente” empreendedora 
por trás da empresa.

Após a introdução e a apresentação da abordagem da obra, o livro é dividido em seis 
capítulos. No primeiro capítulo, conhecemos a trajetória de Marcos Galperin e como esta se 
funde com a trajetória da própria empresa. Sua filosofia de vida baseada no empreendedorismo,
na meritocracia e no espírito californiano não é original. Assim como existem “Galperins” na 
Argentina, podemos encontrar tantos outros no Brasil, na Califórnia e em demais partes do 
mundo. Entretanto, por meio da figura de Galperin, os autores nos auxiliam a apreender 
os modos como tais figuras empreendedoras buscam fazer de si próprias catalisadores do 
“espírito startupeiro” em suas empresas, bem como em seus países. Por meio da utopia 
tecnológica e do “otimismo tech”, Galperin afirma em suas entrevistas querer “mudar o 
mundo” e “democratizar o comércio e o dinheiro” na Argentina. Alinhado a um projeto 
neoliberal mais amplo que implica “desmantelar e depreciar o Estado social em nome de 
indivíduos livres e responsabilizáveis” (Brown, 2020, p. 47), figuras como esta buscam 
resolver os problemas da desigualdade social por meio de soluções tecnológicas privadas.

Para colocar tal projeto social, político e econômico em curso, não se furtam de se 
aliançar com um modelo de Estado neoliberal, se necessário. Eis o que podemos observar 
ao longo do Capítulo 2 da obra, que nos brinda com um exemplo de aliança entre governo 
e elite empresarial, por meio da aproximação do macrismo e do Mercado Livre. Mauricio 
Macri foi presidente da Argentina de dezembro de 2015 a dezembro de 2019 e, ao longo do 
seu mandato, contou com o apoio aberto de Marcos Galperin em sua campanha, assim como 
foi figura ilustre na inauguração do novo escritório do Mercado Livre em Buenos Aires no 
ano de 2019. Por meio desse exemplo de aliança entre governo e elite empresarial, somos 
convidados a perceber como o projeto político neoliberal necessita de novos parâmetros do 
que é considerado abjeto ou desejável para se estabelecer. Assim, todo e qualquer projeto político 
que envolvesse “sindicalismo”, “militância” ou remetesse a alguma forma de “Estado de 
bem-estar social” foi, ao longo dos anos de macrismo na Argentina, jogado para o campo 
do abjeto e do “perigo”. Com isso, abria-se espaço para o “novo” projeto político desejável 
cuja valorização deu-se por meio da meritocracia, do empreendedorismo e da promoção 
de sujeitos “livres”, encarnados na figura de Galperin. Por meio deste capítulo, podemos 



Virgínia Squizani Rodrigues

Resenhas

158

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99783, p. 156-160, janeiro de 2025

perceber quanto as formas precárias de existência são transformadas em “oportunidades 
de negócios” tanto por empresários quanto por governos neoliberais.

Se nos Capítulos 1 e 2 são apresentados aos leitores alguns dos caminhos pelos quais 
se constitui o projeto neoliberal tecnoprogressista, nos capítulos seguintes, podemos observar 
mais de perto os seus efeitos na classe trabalhadora. No Capítulo 3, conhecemos o “canto 
das diversidades” e os modos como empresas de base tecnológica, como o Mercado Livre, 
vêm se apropriando de uma agenda progressista fortemente baseada nas reivindicações 
históricas de diferentes movimentos sociais.

Como apresentado por Nancy Fraser (2020), desde os anos 2008, vem ocorrendo uma 
aliança, antes inimaginável, entre as principais correntes liberais dos movimentos sociais 
(como o feminismo, o antirracismo, o ambientalismo e as pautas LGBTQI+) e a indústria 
cultural com todo o seu aparato financeiro, empresarial e tecnológico. Na prática, isso 
resulta na “democratização” das oportunidades de emprego por parte das empresas de base 
tecnológica que buscam incluir no seu rol de trabalhadores mais “pessoas diversas” – ou 
seja, que não sejam unicamente jovens homens brancos. Sem mexer na hierarquia social, 
o que essas empresas procuram fazer é “empoderar” os sujeitos por meio da valorização 
das diversidades. Entretanto, a etnografia de Palermo e Ventrici nos mostra que, para além 
da agenda progressista, ainda impera uma visão masculina do mundo em tais empresas, 
fortemente baseada no “mito da garagem”, locus icônicamente consagrado ao desenvolvimento 
de inovações3. Ainda que o mundo da tecnologia promova uma masculinidade soft – aos homens 
é sugerido que sejam “flexíveis”, “sonhadores” e “emotivos” – às mulheres fica implícita a 
necessidade de performar atitudes masculinas para poder galgar posições privilegiadas. Por 
atitudes masculinas, compreende-se a capacidade de “arriscar-se”, o desejo por “competir” e 
a manutenção de uma estética “simples”, sem uso de roupas tidas como muito “afeminadas”. 
Desse modo, fica evidente que, por mais que as empresas de base tecnológica empreguem 
uma agenda progressista e busquem “diversificar” a classe trabalhadora, o imperativo do 
indivíduo masculino, meritocrático, capaz de transformar a si mesmo, segue intocado.

Já no Capítulo 4, é abordado como os elementos lúdicos são incorporados ao trabalho. 
Desde os escritórios coloridos, divertidos e descontraídos, com mesas de ping-pong, consoles 
de videogames e afins, até certa flexibilização de horários de trabalho, somos apresentados 
a ambientes laborais que borram as fronteiras entre o ócio e o trabalho. Mais uma vez, 
essas estratégias não são exclusivas do Mercado Livre. Sob o mantra “work hard, play hard”4

(Alexandre, 2023), diversas empresas do Vale do Silício também buscam formas de ampliar 
ao máximo a produtividade dos seus trabalhadores, assim como manejar o intenso ritmo de 
trabalho. Desse modo, em nome de altas taxas de produtividade – e consequente produção 
de mais-valia – descanso, lazer e ócio são institucionalizados e incorporados aos tempos 
de trabalho. Assim, a “pausa”, nesse cenário, aparece como essencial para o continuum 
do trabalho. Ademais, ao incorporar os momentos de lazer ao ambiente de trabalho, as 
empresas colocam sob vigilância os próprios trabalhadores e acabam por suprimir, quase 
que por completo, qualquer possibilidade de união gremial ou sindical, como costumava 
ocorrer em outros setores produtivos.

3 Contribuem para o “mito da garagem” as histórias de criação de empresas como a Apple e o Google no Vale do Silício.
4 Em uma tradução livre: trabalhe duro, mas divirta-se também.



Virgínia Squizani Rodrigues

Resenhas

159

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99783, p. 156-160, janeiro de 2025

No quinto capítulo, temos a oportunidade de aprofundar os nossos conhecimentos 
sobre a disciplina do trabalho e os seus efeitos pedagógicos sobre os trabalhadores. Como 
apontado pelos autores, no atual capitalismo, é esperado dos trabalhadores que sejam 
maleáveis e flexíveis tal qual as demandas dos fluxos de capital. Assim, sujeitos capazes 
de se adaptar rapidamente às demandas do mercado são essenciais. Entretanto, por se 
tratar de trabalhadores cognitivos, cuja produção de valor está fortemente associada às 
suas capacidades intelectuais, cabe aos próprios trabalhadores zelarem por seus estados 
mentais e emocionais. Desse modo, a disciplina do trabalho também implica disciplinamento 
de sujeitos que sejam criativos, autônomos e capazes de superar obstáculos sem se deixarem 
“queimar”. Ou seja, sem se deixarem entrar num possível estado de burnout que os levaria 
a se afastar da empresa e diminuir sua produtividade. Diante desse cenário, tanto o controle 
emocional quanto o controle dos tempos de trabalho emergem como ferramentas de gestão cujo 
intuito é preservar a capacidade cognitiva da força laboral. Assim, a organização dos modos 
de trabalho se dá de forma que o trabalho apareça como uma prática de autorrealização e 
locus preferencial para o desenvolvimento pessoal.

No sexto capítulo, os autores apontam para os limites do DNA empreendedor e para 
os conflitos dos ambientes tecnoprogressistas. Apesar dos grandes esforços gerenciais em 
proporcionar ambientes de trabalho “prazerosos”, conflitos não podem ser evitados 
indefinidamente. Nesse capítulo final, tomamos conhecimento de como o Mercado Livre, 
diante de uma tentativa de mobilização sindical nos anos 2010-2011, recorreu a estratégias 
muito pouco inovadoras para suprimir qualquer tipo de organização coletiva (tal qual a 
demissão de funcionários e a realização de manobras de negociação a fim de desmobilizar os 
trabalhadores). O caso serve de exemplo para ilustrar o quão tabu é qualquer possibilidade de 
organização sindical nessa empresa de tecnologia. O que, mais uma vez, não é exclusividade 
do Mercado Livre, mas uma característica de muitos setores de tecnologia também presentes 
em outras partes do mundo. Conflitos são tratados como “desafios de comunicação”, e 
sujeitos incompatíveis com a filosofia da empresa são tratados como outsiders, sem “fit
cultural”, que deveriam estar trabalhando em outros espaços que não o dessa empresa.

Finalmente, a obra “El ADN emprendedor: Mercado Libre y el devenir tecnoneoliberal” insere-
se numa agenda global de estudos, tanto da antropologia do trabalho quanto da sociologia 
do trabalho, que vem procurando dar conta de compreender o atual projeto político, 
econômico e social do capitalismo vigente. Assim, desde o ponto de vista da América Latina, 
somos convidados a perceber como a ideologia do empreendedorismo chega aos países 
periféricos. Nesse sentido, é possível dizer que o livro cumpre muito bem o seu papel ao 
apontar e descrever a agenda de construção de futuro que empreendedores e empresas da 
tecnologia vêm promovendo. Fica claro que se trata de uma iniciativa global, surgida no 
Vale do Silício, que visa a promover um sistema liberal e meritocrático, fortemente baseado 
na figura do empreendedor. Com base nisso, o devir tecnoliberal estimula, cada vez mais, a 
produção de indivíduos criativos, inovadores, produtivos, flexíveis, autônomos e livres. 
Entretanto, os trabalhadores pagam por esse contingente de “liberdade e autonomia” com 
maior responsabilização sobre si e elevadas doses de estresse e cinismo. Como a obra muito 
bem aponta, vale lembrar que nada disso seria possível sem a tradicional aliança entre as 
elites empresariais e os governos neoliberais. Desse modo, recomendo fortemente a leitura 
dessa obra a todos que desejam compreender melhor o atual mundo laboral das empresas 



Virgínia Squizani Rodrigues

Resenhas

160

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e99783, p. 156-160, janeiro de 2025

de tecnologia e que se perguntam quanto de “novidade” e de “inovação” realmente existe 
nesse setor.

Referências

ALEXANDRE, Olivier. La Tech: Quand la Silicon Valley refait le monde. Paris: Seuil, 2023.

BROWN, Wendy. Nas ruínas do neoliberalismo: a ascensão da política antidemocrática no 
ocidente. São Paulo: Editora Politeia, 2020.

FRASER, Nancy. O velho está morrendo e o novo não pode nascer. São Paulo: Autonomia 
Literária, 2020.

HARAWAY, J. Donna. Testigo_Modesto@Segundo_Milenio. HombreHembra©_Conoce_
Oncoratón®. Feminismo y tecnociencia. Barcelona: Editorial UOC, 2004.

PALERMO, Hernán; VENTRICI, Patrícia. El ADN emprendedor: Mercado Libre y el devenir 
tecnoneoliberal. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Biblos, 2023.

Virgínia Squizani Rodrigues
Graduada em Comunicação Social pela UFSM, Mestre em Antropologia Social pela UFSC. Atualmente 
é doutoranda em Antropologia Social na Universidade Federal de Santa Catarina e em Sociologia na 
Universidade Paris 1 Panthéon-Sorbonne, em regime de cotutela. Desenvolve pesquisas sobre a saúde dos 
trabalhadores do setor brasileiro de tecnologia e sobre o mundo do trabalho.
Endereço profissional: Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Centro de Filosofia e Ciências 
Humanas, Bloco E, 4º andar, Universidade Federal de Santa Catarina, Campus Reitor João David Ferreira 
Lima, Trindade, Florianópolis, SC. CEP: 88040-900.
E-mail: virginia.squizani@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0997-0575

Como referenciar esta resenha:

RODRIGUES, Virgínia Squizani. Resenha da obra “El ADN emprendedor: Mercado Libre y el 
devenir tecnoneoliberal”. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 27, n. 1, e99783, 
p. 156-160, janeiro de 2025.



BANIWA, Francy Fontes; BANIWA, Francisco Luiz Fontes. Umbigo do Mundo: 
mitologia, ritual e memória Baniwa Waliperedakeenai (pinturas de Frank Baniwa). 
Rio de Janeiro: Dantes Editora, 2023.

Marco Antonio Gonçalves1

1Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil

Com seu livro Umbigo do Mundo, Francy Baniwa nos permite adentrar na mitologia/
cosmologia dos Baniwa a partir de uma perspectiva inovadora. Ele nos comunica 

uma densidade de conhecimento aliada a uma beleza narrativa, derivada das narrações 
realizadas por seu pai Francisco Fontes Baniwa e acompanhada dos desenhos de seu irmão, 
Frank Baniwa (70 aquarelas). Francy estrutura uma narrativa que conjuga suas vivências, 
memórias, pesquisas e tudo o que aprendeu sobre seu mundo indígena, consultando uma 
biblioteca constituída por enciclopédias e dicionários vivos de sua cultura: seus avôs, avós, 
seu pai, seus irmãos, suas tias, seus parentes. Por meio dos mitos e de suas narrações, de seus 
comentários, acedemos a uma compreensão do mundo Baniwa em que os próprios mitos e 
seus personagens são o modo de acesso ao conhecimento. Os mitos não são “imaginação” 
ou “fabulação” sobre o mundo, mas conhecimento incorporado, que, como nos diz Francy, 
está dentro dela, sempre fez parte dela mesma; todas as noites, ao se deitar na rede, seu pai 
lhe contava um mito diferente. Francy nos restitui a ideia de que “o mito é vivo e presente”, 
não é coisa do passado, é algo que tem presença e, por isso, a força de sua narrativa é 
presentificar o mundo; o mito precisa ser narrado para que o mundo ganhe existência e 
compreensão. Os mitos são, também, a arte de imagetificar o mundo; são geradores de 
imagens-conhecimentos, e essa dimensão se apresenta no livro por meio das figurações de 
Frank Baniwa que, longe de serem “ilustrações” das narrativas, são condensações conceituais 
dessa possibilidade de imagetificar o mundo.

Os mitos e seus conhecimentos fluem no livro como uma cachoeira, vertem uma água 
infinita, um não cessar de histórias, processos de transformação que vão do mundo pequeno, 
da gente-universo à origem da humanidade. Esses mitos/conhecimentos reverberam “o 
som da cachoeira”; não parece coincidência que este seja o significado do nome de Francy 
na língua Baniwa: Hipamaalhe. Assim, escutamos/lemos/aprendemos o livro. Os saberes 
de Francy, Francisco e Frank nos embalam na compreensão desse rico e complexo mundo 
dos Baniwa.

Os comentários de Francy que permeiam a narrativa, pontuando os mitos, reinterpretam, 
a partir do próprio modelo Baniwa, a cosmologia. Nesse exercício, Francy descobre novos 
significados nas narrativas míticas. Essa exegese feminina da mitologia Baniwa nos restitui 
uma outra forma de compreender os Baniwa, aportando em novos lugares e em novos 
caminhos.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e100532

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 05/06/2024
Aceito em: 08/11/2024



Marco Antonio Gonçalves

Resenhas

162

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

O tema e o desafio do livro se referem a compreender a origem da humanidade. Francy 
nos apresenta, por meio do saber de seu pai e de suas narrações, questões fundamentais do 
pensamento Baniwa que atualizam as complexas relações do que significa ser mulher e ser 
homem, suas distintas e complementares condições de existência, seus modos de operar 
transformações no mundo que vão dar origem à humanidade tal qual se apresenta hoje.

O umbigo do mundo é uma localidade, um conceito, um acontecimento, uma imagem, 
uma realidade. O umbigo do mundo é um índice, uma marca, uma evidência sobre a origem 
da humanidade, não apenas Baniwa, mas a humanidade como os Baniwa a compreendem. 
O umbigo do mundo é onde se junta céu e terra, a cachoeira Hiipana, a vagina da pedra, 
a que deu origem a Kowai e aos animais sagrados (as chamadas flautas), a humanidade. 
Desse local saíram os chefes dos clãs Baniwa e, consequentemente, a humanidade que inclui 
todos os povos. Os Baniwa nascem do benzimento do tabaco; os homens brancos nascem 
sem o benzimento e por isso têm o mesmo corpo dos seres invisíveis, não se sentem mal ao 
comer carne crua ou malpassada, não têm o tabaco e podem viver sozinhos. Os benzimentos 
são orações que se encontram nos mitos, são mitos cantados e encarnam para os Baniwa 
o que significa a humanidade apropriada.

Francisco é maadzero, mestre de cantos e danças e seu pai Luiz Manoel Fontes era 
homem sábio importante, considerado lininali (“dono”) do trompete kolirina. Sua imagem 
surge em uma foto muito antiga registrada por Wilhelm Saake (padre e etnólogo) que 
andou pelo Rio Negro. Na foto o avô de Francy, ele aparece vestindo a tanga de envira e 
segurando a flauta de surubim. O mundo de Francy cabe nessa fotografia que condensa e 
atualiza sentimentos profundos: a busca pelo conhecimento ancestral, a compreensão da 
história e das lutas do povo Baniwa e de sua própria família.

Francy no seu processo de aprendizado, guiado pela mitologia, desvenda as significações 
do cantar, do benzer, do dançar e de cada uma das coisas existentes no mundo: “[...] vejo 
uma pedra, vejo um pássaro, vejo um peixe, vejo uma árvore, e sei o porquê de tudo isso, pois 
aprendi outra linguagem, diferente, não a minha, mas a língua deles, de outros seres [...] 
(Baniwa; Baniwa, 2023, p. 23). Enfrenta múltiplos desafios no seu processo de construção 
de conhecimento do mundo Baniwa vivenciados como mulher e antropóloga. Um primeiro 
desafio é o fato de Francy, como mulher, não poder ter passado por rituais masculinos que 
franqueiam o acesso ao conhecimento sobre as chamadas “flautas sagradas”, ou melhor, 
aos animais sagrados. Entretanto, Francy nos mostra que o conhecimento não se situa e 
é transmitido apenas na relação pai e filho. Por ser mulher e na condição de antropóloga, 
ela consegue produzir um outro conhecimento da mitologia Baniwa e seus significados. 
Essa condição feminina lhe permitiu revolucionar o modo de se conhecer e, com isso, trazer 
questões outras que não as já descritas sobre a etnografia mitológica e ritual do Alto Rio 
Negro que privilegiou e naturalizou o ponto de vista masculino sobre o conhecimento. Seu 
olhar e percepção feminina agrega um novo modo de ver, de conceituar, de saber, de conhecer.

Os rituais são verdadeiras presentificações dessa cosmologia/mitologia, momento 
em que os seres estão presentes e se situam no interior dos corpos, as músicas e os sons 
passam a ser incorporados, e Francy apresenta essa dimensão subjetiva-afetiva-intelectual 
de apreensão da músico-ritual nesses eventos de um modo muito próprio e profundo, 
pois sua apreensão evidencia que não se trata de homens que tocam flautas, mas sim de 
corpos sonoros de animais que estão ali presentes e que entram em relação direta com as 
mulheres que demonstram, por sua vez, grande protagonismo nos rituais vivenciados na 



Marco Antonio Gonçalves

Resenhas

163

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

atmosfera da casa cobra ritual, espaço que junta de uma só vez a dimensão macrocósmica 
e microcósmica, não de um universo, mas de um multiverso Baniwa: a cumeeira da casa 
é a espinha dorsal da cobra, os caibros suas costelas e os humanos estão em seu ventre, 
estão dentro da cobra, revivendo os processos de transformação, sendo gestados para se 
recriarem a si próprios e o seu multiverso a cada ritual.

O livro narra um longo processo de transformação por qual passou o mundo e os 
seres até chegarem a sua forma atual. O conceito de transformação parece capital para a 
compreensão do mundo Baniwa. O mundo, ainda pequeno, era habitado pelos eenonai, 
pessoas-animais daquele tempo. Surge neste mundo uma primeira disputa, a primeira 
desavença entre dois homens, Maami e Waliitshi. A inveja foi o primeiro sentimento que 
irrompeu nesse, ainda incipiente, processo de aceder a uma humanidade. Maami é um ser 
bonito que atrai as mulheres, duas irmãs, mas elas são enganadas por Waliitshi e, por conta 
do engano, recebem o fedor do mundo em seus corpos. Fedor que é retirado por Maami, 
ação que dá início a um “ciclo de vinganças” que comanda a mitologia e os múltiplos 
processos de transformação.

Francy enfatiza o poder que têm as palavras para os Baniwa, não são apenas significantes/
significados, léxico e sentido. Ela têm densidade, imanência, permanência, referencialidade 
e agência. Os benzimentos, os cantos ou mesmo o pensamento que se expressa pela palavra 
produzem ações, efeitos. As palavras “amarram” a boca e o corpo de um avô ancestral que 
tinha a forma de um jacaré. O poder das palavras evoca outro modo de ser, de saber, de fazer.

Surgem os hekoapinai, gente universo, donos do mundo, aqueles que criam o mundo 
dando sentido para as coisas existirem, criam os lugares e seus significados. Os hekoapinai 
são os transformadores e suas transformações são derivadas de eventos provenientes da 
vingança da morte de seu pai e parentes. A vingança é o motor de uma longa história de 
criação e de transformação da/na cosmologia/mitologia Baniwa. Koada, para os Baniwa, 
significa troca, volta, retorno, vingança. Nesse contexto, a vingança não é apenas um revide, 
mas uma relação, possibilidade de se criar relações entre distintos seres que se movimentam 
por atos de vingança, atos criadores e transformativos. A vingança produz uma temporalidade 
estrutural, engendra as relações sociais e os possíveis arranjos da origem e da constituição 
da humanidade no seu desenrolar mitológico/cosmológico.

A mitologia perfaz uma viagem, literalmente, e, nesse processo, acedemos à percepção 
Baniwa que como Francy nos ajuda a entender a dualidade da humanidade, um modo de 
ser e de estar no mundo que não exclui a animalidade, cada ser é animal e humano na 
simultaneidade. Francy nos apresenta o conceito de “vestidos invisíveis”, roupas, peles, 
corpos acentuando essa qualidade perspectivista da cosmologia. Acrescenta, porém, que, 
quando se veste uma roupa invisível acedendo a uma outra perspectiva, é no sentido de se 
proteger do seu próprio outro lado, dualidade entre humano e animal que cada um comporta, 
dualidade que está no corpo e no seu interior: “usamos este outro lado para nos proteger de 
nós mesmos”. O perspectivismo Baniwa estaria, portanto, a serviço de si próprio, do próprio 
ser que se manifesta nessa dualidade unida no interior de seus corpos.

E a longa história das transformações segue com Ñapirikoli, filho de Maami, quem, 
agora, vai empreender ações para vingar a morte de seu pai. Adentramos no “corpo sonoro 
dos animais sagrados”, o que foi descrito na literatura como “flauta sagrada”. Esse deslocar 
das “flautas” para “corpos sonoros de animais” acentua uma nova percepção etnográfica 
que, agora, ressitua conceitual, ética e cosmologicamente o lugar do som e do sonoro na 



Marco Antonio Gonçalves

Resenhas

164

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

cultura Baniwa. Estamos no plano dos corpos sonoros de animais e não dos instrumentos 
musicais; estamos no plano da imanência da significação dos animais sagrados que se realiza 
plenamente no ritual, sem divisões ou distinções entre campos semânticos distintos, que 
junta, de uma só vez, o corpo, a animalidade, a humanidade e o sonoro em sua dimensão 
de música e som.

Ñapirikoli com a força de seu pensamento engravida Amaro que ainda não tinha 
vagina. Com a ajuda de um peixe fura seu corpo e dá forma a sua vagina para que seu filho 
possa vir ao mundo. Essa é a imagem síntese que está na capa do livro, a força do mundo, 
a encarnação da criação e da transformação, o nascimento de Kowai, aquele que tem todos 
os corpos sonoros encarnados em seu próprio corpo, que veio das entranhas de uma mulher, 
Amaro. Cujo pai não o assume como filho, é filho de Amaro e é afastado da mãe e enviado 
para outro mundo para ser criado pelo “avô preguiça”.

As crianças brincam com as vespas presas em um pote. Cada vez que o pote é chacoalhado, 
as vespas zumbem, puro som, corpos sonoros manifestados. As crianças diziam que esse 
som provinha de um Kowai de “mentirinha” e dançavam em círculo ao som do Kowai 
zumbindo. O verdadeiro Kowai, do outro lado do mundo, observando esta cena/brincadeira 
das crianças decide descer para este mundo e se mostrar para as crianças. Quando chega 
àquele mundo, uma das crianças duvida de sua identidade e pede para que ele cante. Kowai 
canta, seu corpo todo emite sons, pura sonoridade. Kowai cospe na boca dos meninos, que, 
com isso, passam a ser iniciados e são obrigados a fazer resguardo, como se ganhassem 
um nome. Kowai pede para guardarem segredo, não contarem sobre o que sucedera, essa 
é a razão dos homens terem aprendido a guardar segredo sobre a aparência dos animais 
sagrados de Kowai. Mais tarde, Kowai morre e, com sua morte, aquele mundo acaba, um 
dos “ciclos de vingança” se encerra. Kowai deixa marcas no mundo. Sua imagem estaria 
associada ao homem branco e aos metais, era o “pai dos branco”. Mas antes de partir, deixa 
seus pelos e estes se transformam em veneno, o que propicia a dar continuidade ao “ciclo 
de vinganças” futuras, as que iriam vingar a morte de Kowai.

Kowai disse que retornaria, mas que teria outra aparência. Ñapirikoli ouviu um grande 
estrondo e foi ver o que era. Encontra uma grande armadilha de paxiúba preparada por 
Kowai, posta ali para matar Ñapirikoli. A grande palmeira da paxiúba era como um cordão 
umbilical que se ligava ao umbigo do mundo; nesse momento, surgem os animais sagrados 
e com eles o grande mistério Baniwa sobre os Yurupari (os animais sagrados) que não pode 
ser revelado, e os animais sagrados passam a viver entre as pessoas, são cuidados pelos 
homens que passam a ser seus donos e, a cada ritual, é possível ouvir as vozes e os cantos 
de cada um dos animais sagrados. Kowai renasce em outras formas e aparências:

[...] é lindo ouvir os cantos, as vozes de cada animal sagrado durante o resguardo 
e ritual, cujo segredo é mágico, quanto o poder desses animais é verdadeiro; eles 
preparam nosso corpo, nossa alma, nossa vida, eles são nossos guias... A nossa 
beleza, o nosso corpo é feito pelas mãos de Kowai (Baniwa; Baniwa, 2023, p. 101).

Os animais sagrados são as assim chamadas “flautas sagradas”. Francy enfatiza 
que chamá-los de flautas empobrece sua significação, pois não se trata de instrumentos 
musicais, mas de um grupo de animais sagrados, peixes e aves, são os xerimbabos dos 
homens. Yurupari é o termo nheengatu para Kowai, ser que deu origem a esses animais. 



Marco Antonio Gonçalves

Resenhas

165

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

Os animais sagrados quando cantam lançam suas flechas venenosas e, por isso, são perigosos, 
as mulheres não podem se aproximar deles porque podem ser flechadas.

Na encadeação mitológica, acedemos ao roubo dos animais sagrados por Amaro, a 
mulher que deu à luz a Kowai e que, em última instância, é a mãe de todos os animais 
sagrados. Essa cena evoca questões propriamente femininas, o surgimento da menstruação 
que tem sua origem, também, em uma vingança, quando a irmã caçula de Amaro sangra 
a partir de um ataque de Ñapirikoli. Daí em diante, como dizem os Baniwa, as mulheres 
“foram estragadas”, menstruam, e Ñapirikoli rouba o benzimento que Amaro sabia para o 
kalidzamai feminino. Nesse contexto, a menstruação se associa, por sua vez, à questão dos 
“animais sagrados”, indicando que a ênfase da mitologia não é propriamente no roubo, 
mas no modo como Amaro, como mãe e mulher, quer reaver o que tinha de direito; ela 
pariu Kowai e este deu origem aos animais sagrados que são parte de seu próprio corpo, 
suas transformações. Amaro reafirmava a maternidade em relação aos animais sagrados, 
e isso acarretou a origem da menstruação e a perda do benzimento ritual. Nesse sentido, 
o “estrago” produzido por Ñapirikoli nas mulheres é, ao mesmo tempo, uma afirmação da 
sua condição feminina traduzida pela sua relação indissociável com os “animais sagrados”.

Ñapirikoli continua seu ataque e, ao matar as mulheres do mundo, ao invés de extingui-
las, as multiplica, jogando-as nos quatro cantos do mundo, elas passam a ser mães dos 
filhos, o que é a origem das gentes de todo o mundo. Francy, assim, chega à conclusão de 
que existe na mitologia uma única grande ancestral, mãe de toda a humanidade, Amaro, 
mulher sabedora, detentora do benzimento, que, lutando para recuperar seu filho Kowai e 
suas transformações, dá origem às amaronai, mulheres bravas e guerreiras, que lutam por 
seus sonhos. Continuando os “ciclos”, Amaro morre, e sua morte cria a força das mulheres 
no mundo Baniwa. Ñapirikoli, sabedor desse poder das mulheres, ao retornar para a aldeia 
após a guerra em que Amaro é morta, conta para as mulheres que Amaro morreu, mas 
faz um benzimento para que as mulheres percam a memória, não guardem os fatos e os 
acontecimentos sobre o que se passou com os animais sagrados, que esqueçam a aparência 
dos animais sagrados.

A contrapartida da condição feminina, da origem da menstruação, da perda da memória 
da aparência dos animais sagrados, está nos mitos sobre a mandioca e seu dono Kaali, 
que nos mostra como os homens eram, os que detinham o conhecimento sobre o trabalho 
nas roças e na confecção de seus produtos. Devido a “teimosias” e “desobediências”, as 
mulheres passaram a controlar todo o processo de produção de alimentos provenientes 
das roças. Francy demonstra que um dos propulsores das transformações propostas por 
essa mitologia/cosmologia é a quebra das regras, a desobediência, e que a teimosia, o 
“não obedecer”, parece não se reduzir a uma “moral” da mitologia, ao contrário, a força, 
a lógica do mito é a de invocar esse caráter insubmisso que proporciona e desencadeia as 
transformações. Para que o mundo continue e se transforme, é necessário que regras sejam 
quebradas, que a teimosia seja instaurada. A formação da humanidade se ancora nessa 
quebra de regras, o que engendra os processos transformacionais. Foi a desobediência e a 
curiosidade que produziram o trabalho duro na roça e os cuidados daí advindos. Em outro 
tempo, o trabalho na roça não era necessário, bastava as mulheres imaginarem uma roça 
pronta, a colheita, a mandioca descascada e o beiju feito que tudo se realizava. Porém, a 
curiosidade dos humanos querendo desvendar o que se passava na roça de Kaali foi o que 
“estragou tudo” e, aos poucos, foram sendo castigados, condenados ao trabalho duro de 



Marco Antonio Gonçalves

Resenhas

166

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025

derrubada e ao permanente trabalho na roça. A passagem da mandioca dos homens para 
as mulheres é o que garantiu que a mandioca fosse associada a essa condição feminina, seu 
poder, seu saber e o que garante que os humanos ao comê-la produzam um coração que age 
“forte no corpo humano”. Kaali está sempre na roça observando as mulheres trabalhando 
e cuidando para que a mandioca e sua tradição nunca acabem.

Ao final do livro, Francy faz uma análise do que se passa no ritual dos animais sagrados, 
na iniciação masculina, porém respeitando seus mistérios, seus segredos. Os animais sagrados, 
descritos como flautas, estariam, por assim dizer, representando ou sendo o próprio corpo de 
Kowai; tudo nele é som e, por isso, ele sabe produzir o som/canto dos animais. Esse ritual 
condensa, por assim dizer, a mitologia/cosmologia Baniwa que não pode ser designada 
apenas como um ritual masculino, mas de todos, da humanidade e de todos os tempos.

Francy, respeitando as narrações de seu pai, não desobedecendo aos ensinamentos 
recebidos por seus parentes, é capaz de transformar suas inquietações, insubmissões e 
teimosias sobre esse multiverso Baniwa em pura fruição estética-amorosa-intelectual. 
Na condição de indígena, mulher e antropóloga, ela nos leva a trilhar um caminho sem 
volta para a antropologia. Francy não realizou uma antropologia reversa, com seu livro, ela 
reinventa a antropologia: “Escrevo o que penso, em um processo que busca a construção 
de outra antropologia” (Baniwa; Baniwa, 2023, p. 29)1.

Marco Antonio Gonçalves
Professor Titular de Antropologia no Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia e do 
Departamento de Antropologia Cultural da UFRJ e pesquisador do CNPq.
Endereço profissional: IFCS-UFRJ, Largo de São Francisco de Paula, n.1, Centro, Rio de Janeiro, RJ. 
CEP: 20051-070.
E-mail: marcoatg1960@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6954-0377

Como referenciar esta resenha:

GONÇALVES, Marco Antonio. Resenha da obra Umbigo do Mundo: mitologia, ritual e memória Baniwa 
Waliperedakeenai (pinturas de Frank Baniwa). Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 27, 
n. 1, e100532, p. 161-166, janeiro de 2025.

1 Recomendo, com especial ênfase, a leitura de “Qual a palavra que nunca foi dita, diga (sobre Umbigo do Mundo de Francy Baniwa), 
de Tania Stolze Lima (2023) que aprofunda o significado dessa outra antropologia proposta por Francy Baniwa. Disponível 
para acesso em: https://selvagemciclo.org.br/wp-content/uploads/2023/04/CADERNO_66_TANIA_STOLZE.pdf.



SANTOS-GRANERO, F.; FABIANO, E. Urban Imaginaries in Native Amazonia: tales 
of alterity, power and defiance. Tucson: The University of Arizona Press, 2023.

Amanda Horta1

1Universidade Federal de São Carlos, São Carlos, São Paulo, Brasil

Lançado em 2023, o livro “Urban Imaginaries in Native Amazonia: tales of alterity, power and 
defiance”, organizado por Fernando Santos-Granero e Emanuele Fabiano, apresenta 

ao público uma coletânea de artigos que explora as imagens e os entendimentos sobre os 
mundos urbanos vividos e narrados em mitos, discursos cosmológicos e experiências pessoais 
de 11 povos indígenas amazônicos1. E o leitor que não se engane: a urbanidade de que 
falam os povos que protagonizam os capítulos não se restringe às experiências nas cidades 
contemporâneas e históricas, mas se apresenta também como elemento central de mundos 
habitados por seres outros que humanos. Desse modo, o livro oferece uma contribuição 
revigorante aos estudos amazônicos sobre os processos de urbanização indígena, por tomá-
los não apenas a partir dos aspectos materiais e sociológicos das experiências indígenas em 
cidades, mas de todos os outros contextos em que tomam lugar 
nas narrativas indígenas: suas experiências oníricas, míticas e 
xamânicas – seus imaginários urbanos. 

A bela edição traz na capa uma ilustração de Bawan Jisbe, 
nome indígena de Elena Valera, mulher do povo shipibo-conibo, 
mestre das artes da pintura, do bordado e da cura. Intitulada 
“Shamans visiting the underwater city of the Anaconda People” (2009), a 
imagem mostra dois xamãs trajados com ornamentos tradicionais 
rodeados de árvores, borboletas, tracajás, sereias e onças-pretas. 
Suas bocas parecem soprar edifícios, uma lancha, um navio 
cargueiro e casas multicoloridas, distintas das de palha e madeira 
que compõem a paisagem das comunidades shipibo-conibo. 
O mundo xamânico expresso na ilustração costura elementos das 
cidades dos mestizos (chamados de brancos na Amazônia brasileira) 
aos seres que habitam as florestas. Antes mesmo da leitura das 
primeiras linhas, o livro fechado nas mãos já anuncia uma intrigante 
visão amazônica do cosmos e das relações cosmopolíticas.

1 O presente trabalho foi realizado com apoio da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo (Fapesp), 
Brasil, Processo n. 2023/09700-7. As opiniões, hipóteses e conclusões ou recomendações expressas neste material são de 
responsabilidade da autora e não necessariamente refletem a visão da Fapesp.

DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8034.2025.e103602

Este trabalho está licenciado sob CC BY-NC-SA 4.0. Para visualizar uma 
cópia desta licença, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Recebido em: 22/10/2024
Aceito em: 20/01/2025



Amanda Horta

Resenhas

168

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e103602, p. 167-171, janeiro de 2025

O livro se abre com uma densa introdução assinada pelos organizadores, que conta uma 
história pouco conhecida pelo público não especializado sobre a maior floresta equatorial 
do planeta. Seguindo uma tendência mundial, desde o final do século XX, a Amazônia é 
majoritariamente urbanizada. Essa transformação também impacta os povos indígenas, que 
ocupam as cidades em números progressivamente maiores, fato registrado nas mais recentes 
estatísticas oficiais. No mundo acadêmico, ainda que “urbanização indígena”, ou a “presença 
indígena nas cidades” (como preferem alguns antropólogos2), não protagonizem o campo 
da etnologia amazônica, hoje são cada vez mais raras as etnografias que possam se furtar 
de mencionar o poderoso fascínio que as cidades, loci de poder e perigos extraordinários, 
exercem sobre os imaginários indígenas. Como mostram os organizadores, a literatura 
amazônica está repleta de registros sobre a natureza urbana dos mundos outros que humanos, 
espaços em que abundam estradas, postes, automotores e outros elementos considerados 
emblemáticos das cidades – como aqueles que vemos na ilustração de Bawan Jisbe. 

Essas experiências díspares da urbanidade começam a compor o escopo de imaginários 
urbanos que interessam aos autores da coletânea. “Na Amazônia Indígena”, escrevem 
Santos-Granero e Fabiano, 

[...] imaginários urbanos consistem em imagens e entendimentos sobre a realidade 
urbana de Outros extraordinários e potencialmente perigosos – de espíritos 
terrestres, aquáticos e celestiais a povos urbanos pré e pós-coloniais – que emergem 
por um processo de double mirror (Santos-Granero; Fabiano, 2023, p. 16). 

Vale lembrar aqui os trabalhos de Franchetto (1992) e Albert (1992) sobre como os 
povos alto xinguanos e yanomami elaboraram seus entendimentos sobre os brancos nos 
primeiros contatos, tomando-os como espíritos e feiticeiros. Das narrativas indígenas sobre 
a vida urbana dos espíritos aos encontros indígenas com brancos-espíritos de vida urbana, 
vemos em ação o jogo de espelhos mencionado na introdução, por meio do qual imaginários 
urbanos e realidades urbanas se refletem infinitamente.

O livro é então dividido em três partes. A primeira delas, “Enchanted Cities and Urban 
Cosmopolitics”, começa com o texto de Robin Wright sobre os imaginários urbanos no 
noroeste amazônico. O autor investiga quatro noções baniwa e kuripako de cidades, tal 
como expressas por xamãs, anciãos e líderes políticos – cidades contemporâneas, coloniais, 
xamânicas e cosmogônicas. Wright nota como todas essas cidades são espaços de poder e de 
transformação, mas que as cidades contemporâneas e coloniais se distinguem das últimas 
por colocarem em risco a reversibilidade das transformações. 

Na sequência, Emanuele Fabiano analisa o imaginário urbano dos Urarina, povo 
que habita a bacia do rio Chambira, no Peru. As narrativas urarina apresentam a floresta 
como ocupada por uma rede de metrópoles, que se erigem em torno de árvores da floresta 
profunda, habitadas por entidades não humanas que podem perseguir e adoecer os humanos. 
Os perigos e as complexidades das cidades arbóreas não as conectam somente às cidades 
amazônicas contemporâneas. Estendendo a análise até o período do boom da borracha 
(1870-1910), Fabiano traz à tona outros significados importantes do imaginário urbano 
urarina, que remetem a experiências de dominação em relação aos mestizos, anteriores ao 
estabelecimento das cidades industriais. 

2 Para uma reflexão sobre as implicações epistemológicas de tal escolha conceitual ver Nunes (2010).



Amanda Horta

Resenhas

169

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e103602, p. 167-171, janeiro de 2025

Encerrando a primeira parte, Daniela Peluso propõe estender suas análises anteriores 
sobre a circulação de pessoas entre aldeias e cidades, aos lugares invisíveis, narrando o 
inusitado encontro dos Ese Eja com uma menina estrangeira (deja) em Puerto Maldonado, 
Peru. É por meio de uma cerimônia xamânica que eles aprendem sobre a identidade da 
garota: a menina deja era, na verdade, emanokwana, filha dos mortos, espíritos que vivem 
em grandes vilas e cidades. A autora lê a história como um ponto de encontro entre três 
imaginários urbanos: a comunidade indígena na qual circulam ideias de urbanidade, a 
cidade de Puerto Maldonado e a cidade dos mortos – um encontro que abre a possibilidade 
extraordinária de reaproximação entre o mundo dos mortos e dos vivos. 

A segunda parte do livro, intitulada “Forest-City Tensions and Interactions”, se abre com 
o artigo de Natalia Buitron sobre os imaginários urbanos shuar na Amazônia equatoriana. 
A autora conta que os Shuar não manifestam o desejo de se firmarem na cidade, mas de 
urbanizar a floresta onde vivem, construindo uma aldeia turística modelo, equipada com 
trilhas e estradas ecológicas, pista de pouso e cachoeira preservada. Para Bruiton, a produção 
de aldeias urbanizadas está ligada ao desejo por autonomia, um movimento que recria o 
exterior em termos shuar e assegura maior controle das relações com os mestizos. 

Na sequência, Fabiana Maizza escreve sobre os imaginários urbanos Jarawara, povo 
que habita o sudoeste da Amazônia brasileira. Maizza propõe uma experimentação feminista 
a partir de seu material etnográfico, retomando narrativas de xamãs Jarawara sobre neme, 
camada do cosmos em que os espíritos das plantas são criados por outros seres vegetais: um 
mundo no qual plantas-humanas vivem em cidades hiperindígenas (bonitas e festivas) e 
hiperbrancas (repletas de bens e sem lixo), sem nenhuma contradição. O experimento abre 
espaço para uma noção de criação que ultrapassa os limites convencionais do parentesco. 
Segundo argumenta, neme seria uma leitura Jarawara de como “[...] as cidades poderiam 
ser se fossem concebidas pela imaginação indígena” (Maizza, 2023, p. 160). 

A terceira e última parte do livro, “Urban Imaginaries Through Time”, é composta de três 
artigos. O primeiro, de Philippe Erikson, conta sobre os imaginários urbanos dos Chacobo, 
povo que habita o norte da Bolívia. Segundo afirmam, as cidades lhes são familiares. Essa 
afirmação não se restringe às cidades contemporâneas: registros da conexão chacobo com 
assentamentos permanentes podem ser traçados até a segunda metade do século XVIII. 
De fato, segundo contam, certas cidades bolivianas e brasileiras foram espaços liderados, 
outrora, por grandes chefes chacobo. Assim como Buitron, Erikson não diz de cidades 
encantadas, mas seus textos convergem com os outros na ideia de que os imaginários 
urbanos amazônicos não apenas refletem as experiências nas cidades contemporâneas, 
mas infletem suas imagens a partir de outras experiências e valores. Isso implica dizer, 
segundo Peluso (2023, p. 110), “[...] que a urbanidade não é exclusiva dos brancos”. Nas 
narrativas sobre as cidades xamânicas e cosmogônicas baniwa e kuripako, nas cidades 
arbóreas urarina e na cidade dos mortos ese eja; nas aldeias urbanizadas shuar, nos neme
jarawara e na anterioridade da ocupação chacobo das cidades contemporâneas, vemos um 
deslocamento da ideia de que os brancos são os donos por excelência das cidades e que, 
portanto, seriam a fonte maior de reflexão sobre a urbanidade.

Esse é um dos argumentos mais interessantes do livro: a ideia de que os imaginários 
urbanos amazônicos não são simples epifenômenos da experiência nas cidades contemporâneas, 
mas se nutrem de cenários urbanos provavelmente anteriores às cidades industriais. Os dois 
últimos capítulos aprofundam esse argumento. Pirjo Kristiina Virtanen trata da história 



Amanda Horta

Resenhas

170

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e103602, p. 167-171, janeiro de 2025

profunda de urbanidade na região do Alto Purus, região marcada pela presença de centenas 
de geoglifos conectados, datados de até 3 mil anos e organizados pelos pontos cardeais, 
fases solares e lunares. Tudo indica que viveram ali sociedades urbanas cuja organização 
sociopolítica considerava agências outras que humanas. Virtanen conecta as descobertas 
arqueológicas às experiências Apurinã e Manxineru em mundos espirituais urbanizados 
e cidades contemporâneas, espaços ativamente “domesticados” por essas populações. 
Por fim, o artigo de Fernando Santos-Granero propõe identificar as fontes que inspiraram 
os imaginários urbanos dos povos aruak do sul (Ashaninka, Asheninka, Nomatsiguenga, 
Matsiguenga e Yanesha). O texto é ordenado em retrospectiva e descreve as muitas cidades 
urbanizadas conhecidas por esses povos – cidades contemporâneas, coloniais, cidades dos 
Incas e do Império Wari – que provocam pensar experiências indígenas de urbanidade 
anteriores à Era Cristã. 

Os dois últimos artigos reforçam aquilo que Peter Gow especulava há mais de uma 
década: os imaginários urbanos da Amazônia indígena podem ser fruto da relação direta 
ou indireta com as cidades pré-colombianas (Gow, 2011). Juntos, os textos que compõem o 
livro oferecem uma contrapartida etnográfica potente para as consolidadas descobertas da 
arqueologia sobre a existência de um denso sistema de centros urbanos anteriores à invasão 
europeia das Américas, complexificando as imagens que fazemos tanto da história antiga 
amazônica quanto das experiências indígenas contemporâneas da urbanidade. 

Referências

ALBERT, Bruce. A fumaça do metal. História e representações do contato entre os Yanomami. 
Anuário Antropológico, [s.l.], n. 89, 1992.

FRANCHETTO, Bruna. ‘O aparecimento dos caraíba’: para uma história kuikuro e alto xinguana. 
In: CARNEIRO DA CUNHA, M. (org.). História dos índios do Brasil. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1992. p. 339-356.

GOW, Peter. Rethinking Cities in Peruvian Amazonia: History, Archaeology, and Myth. In: FORTIS, 
P.; PRAET, I. The Archaeological Encounter: Anthropological Perspectives. St. Andrews: Centre 
for Amerindian, Latin American and Caribbean Studies, 2011. p. 174-203.

MAIZZA, Fabiana. Sublime cities: Ethnographic Fabulations on Plant Beings Among the 
Jarawara of Brazil. In: SANTOS-GRANERO, F.; FABIANO, E. Urban Imaginaries in Native 
Amazonia: tales of alterity, power and defiance. Tucson: The University of Arizona Press, 2023.
p. 153-171.

NUNES, Eduardo Soares. Aldeias urbanas ou cidades indígenas? Reflexões sobre índios e cidades. 
Espaço Ameríndio, [s.l.], v. 4, n. 1, 2010.

PELUSO, Daniela. 2023. A Tale of Three Cities: Power Relations amid Ese Eja Urban Imaginaries. 
In: SANTOS-GRANERO, F.; FABIANO, E. Urban Imaginaries in Native Amazonia: tales of 
alterity, power and defiance. Tucson: The University of Arizona Press, 2023. p. 95-120.

SANTOS-GRANERO, F.; FABIANO, E. Introduction. Amerindian Urban Imaginaries: A Double-
Mirror Reality. In: SANTOS-GRANERO, F.; FABIANO, E. Urban Imaginaries in Native 
Amazonia: tales of alterity, power and defiance. Tucson: The University of Arizona Press, 2023. 
p. 3-40.



Amanda Horta

Resenhas

171

ILHA – REVISTA DE ANTROPOLOGIA
Florianópolis, v. 27, n. 1, e103602, p. 167-171, janeiro de 2025

Amanda Horta
Bacharela em Ciências Sociais pela UFMG, mestre e doutora em Antropologia Social pelo Museu Nacional 
da UFRJ, atualmente sou pós-doutoranda associada ao PPGAS-UFSCar e ao projeto temático Métis: Artes 
e Semânticas da criação e da memória (Fapesp processo n. 2020/07886-8). Desde 2014, trabalho junto aos 
indígenas do Território Indígena do Xingu articulando temas como relação com os não indígenas, mobilidade 
e manejo ambiental.
Endereço profissional: Rodovia Washington Luis, km 235, São Carlos, SP. CEP: 13565-905.
E-mail: amandahorta@ufscar.br
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0602-5669

Como referenciar esta resenha:

HORTA, Amanda. Resenha da obra Urban Imaginaries in Native Amazonia: tales of alterity, power and 
defiance. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 27, n. 1, e103602, p. 167-171, janeiro 
de 2025.




