
Artigo 

O Direito à liberdade sexual: conjugalidades 
homoafetivas, resistência e subversão 

The right to sexual freedom: homosexual marriages, resistance and 
subversion 

Elizangela Araújo dos Santos Fernandes 
Doutoranda em Linguística (PPGL) 

Universidade Federal de Santa Catarina – UFSC 
E-mail: elizangelabibi2@yahoo.com.br 

https://orcid.org/0000-0001-7780-4275  

Informações completas sobre autoria estão no final do artigo  

Resumo: Este artigo objetiva analisar a produção do discurso parlamentar sobre a 
equiparação do casamento entre pessoas do mesmo sexo no Brasil. Para tanto, toma-se 
como discussão, em um campo de conflito e dilema, as repercussões positivas e negativas 
de atores políticos que afirmam e discordam do reconhecimento da união entre iguais. 
Frente a isso, postula-se uma reflexão sobre o dispositivo da sexualidade foucaultiana, a fim 
de descrever uma topologia parlamentar segundo a ordem da moralidade cristã, 
considerando seus efeitos para a população LGBTQIA+. Diante do que se precede, passo, 
então, às relações de poder dos Princípios Constitucionais que utilizam o direito para criar 
discursos de verdade. Após, analiso, a partir de posições estratégicas distintas, o 
funcionamento discursivo de alguns deputados federais: aqueles que buscam a 
manuntenção dos valores morais e religiosos, a preservação do vínculo familiar de acordo 
com o Direito Natural e o recrudescimento do conceito tradicional de família com a união 
entre homem e mulher. De outra parte, interpreto os dizeres de parlamentares que visam a 
inclusão dos casais homoafetivos no Código Civil Brasileiro. Finalizo o texto com 
observações acerca de um discurso polivalente e moralizante, e a produção de 
anormalidade voltada ao enquadramento das vidas gênero dissidentes. 

Palavras-chave: Casamento homoafetivo; Discurso Parlamentar; Liberdade sexual; Projeto 
de Lei; Reconhecimento. 

Abstract: This article aims to analyze the production of parliamentary discourse on the 
equalization of same-sex marriage in Brazil. To this end, it considers, within a field of conflict 
and dilemma, the positive and negative repercussions of political actors who affirm and 
disagree with the recognition of unions between equals. In light of this, a reflection on the 
Foucaultian apparatus of sexuality is proposed, aiming to describe a parliamentary topology 
according to the order of Christian morality, considering its effects on the LGBTQIA+ 
population. In light of the foregoing, I then turn to the power relations of Constitutional 
Principles that utilize law to create discourses of truth. Next, I analyze, from different strategic 
positions, the discursive functioning of some federal representatives: those who seek to 
maintain moral and religious values, the preservation of the family bond according to Natural 
Law, and the revival of the traditional concept of family as the union between a man and a 
woman. On the other hand, I interpret the statements of parliamentarians who seek the 
inclusion of same-sex couples in the Brazilian Civil Code. I conclude the text with 
observations about a versatile and moralizing discourse, and the production of abnormality 
aimed at framing gender-dissident lives. 

Keywords: Same-sex marriege; Parliamentary Speech; Sexual freedom; Bill; Recognition. 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18, jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384.  
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 

mailto:elizangelabibi2@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0001-7780-4275


Introdução 

Antes da promulgação da Constituição da República Federativa do Brasil de 
1988 (CRFB/88), só havia um modelo de família reconhecido no Direito Brasileiro, 
aquele formado por homem e mulher. Todavia, a partir da Carta Magna de 88, o nosso 
ordenamento jurídico reconheceu a multiplicidade de entidade familiar, que em seu 
Art.226, § 4º aduz “Entende-se, também, como entidade familiar a comunidade formada 
por qualquer dos pais e seus descendentes”. Como se observa, nossa sociedade é 
marcada por uma diversidade de modelos familiares, sendo formada pela união estável 
hétero ou homoafetiva, família não mais nuclear, composta por filhos ou a ausência 
deles, multiparental ou monoparental, constituída por tantos arranjos entre sobrinhos e 
tios, netos e avós, primos e irmão, enfim, todos esses arranjos são frutos de 
transformações sociais. 

Mas, apesar dessas mudanças, nem a CFRB (1988), tampouco o Código Civil 
Brasileiro de 2002 incluiram as famílias homoafetivas em seus textos, privando a 
população LGBTQIA+ de seus direitos.  Diante dessa omissão, coube ao Poder 
Judiciário a decisão de reconhecer às uniões homoafetivas no ordenamento jurídico 
brasileiro em 2011. Tanto o Supremo Tribunal Federal quanto o Conselho Nacional de 
Justiça entenderam não haver óbice em celebrar o casamento civil entre pessoas 
dissidentes, ficando as autoridades competentes sujeitas a habilitação desse direito. No 
entanto, essa decisão com eficácia erga omnes e efeito vinculante não foi suficiente 
para garantir que, em todo o território brasileiro, as pessoas do mesmo sexo pudessem 
efetivar legalmente suas uniões, afinal, alguns juízes se negaram a celebrar o 
casamento homoafetivo, já que o STJ julgou os recursos especiais referentes a essa 
demanda. 

Assim, diante dessa rede de práticas, surge um questionamento: O direito ao 
casamento homoafetivo pode ser considerado vulnerável, muito embora tenha sido 
decidido pelo Poder Judiciário com base na CRFB/88 e seus princípios da igualdade e 
da dignidade da pessoa humana? Considere-se que cabe ao Poder Legislativo legislar 
sobre essa matéria, mas preferiu se omitir durante 30 anos, pois, até o momento, não 
houve alteração no Código Civil. Diante de tantos Projetos de Lei que foram propostos 
desde 1995, nenhum foi aprovado em todas as comissões. O casamento homoafetivo 
ainda não está positivado, pois, embora tenha sido conquistado por um entendimento 
consolidado pelo STF, há ausência de uma segurança jurídica aprovada por um 
processo legislativo, conforme determina o art. 59, CRFB/88. Partindo desse 
pressuposto, resta questionar foucaultianamente: como a positivação da 
homossexualidade se tornou um problema pela omissão legislativa, a qual está 
relacionada a discursos de discriminação por orientação sexual com suposta 
fundamentação religiosa? 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  2
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



Diante do exposto, o presente texto tem o propósito de investigar como se 
materializam os discursos de alguns parlamentares federais sobre o PL nº 5.167/09. A 
fim de organizar este escrito, início o texto inventariando a sexualidade sob as lentes 
foucaultiana. Depois, volto-me à descrição do funcionamento do dispositivo jurídico e o 
processo de normalização dos aspectos individuais pelo Direito, bem como os aspectos 
disciplinares que a forma jurídica utiliza para regular a união entre iguais. Feito isso, 
descrevo os enunciados instaurados pelo dispositivo da sexualidade, a partir de séries 
discursivas que instituem o casamento homoafetivo como anormalidade; de discutir as 
regularidades que os repertórios discursivos de alguns parlamentares deixam entrever 
estratégias e mecanismos na forma da ambiguidade que constitue o PL nº 5.167/09. 

O dispositivo da sexualidade e as relações de poder 

Na obra História da Sexualidade I: a vontade de saber (1976), os estudos 
foucaultianos se voltam para mostrar que entre o discurso sobre a sexualidade e as 
relações de poder há um entrelaçamento. Em outros termos, poder, sexualidade e saber 
se relacionam mutuamente. A partir disso, Foucault (1988) apresenta, então, um 
conceito para a sexualidade como sendo um dispositivo que pertence a uma tecnologia 
de controle biopolítico e uni-se as diversas estratégias de poder que compõem e 
sustentam a sociedade moderna, e, desse modo, o corpo torna-se algo passível de ser 
manipulado, obediente e estimulado.  

O dispositivo da sexualidade como um problema biopolítico está vinculado a 
governamentalidade e as formas estatais de poder que tornam a sexualidade um 
dispositivo de segurança necessário para o governo das populações e para a 
autoperpetuação do Estado moderno. É nessa conjuntura que o poder emerge em uma 
espécie de correlações de força múltipla e indefinida, oriunda de diversos domínios, 
transformando-os de várias formas.  Mas, não é só isso, essas correlações de força 
acontecem no interior desses domínios, através de estratégias e táticas. Assim, 
percebe-se que há uma circulação do poder, funcionando em cadeia, de modo a 
estender-se por toda a sociedade capilarmente, por meio de uma rede na qual o poder 
submete os indivíduos, da mesma forma em que esses indivíduos também podem 
exercê-lo. Ou seja, “o poder transita pelos indivíduos” (Foucault, 2018, p. 26), de 
maneira que seu corpo, seus gestos, seus discursos, seus desejos, só podem se 
constituir como efeitos de alguma prática de poder. 

De fato, o objetivo do poder é controlar e aperfeiçoar os corpos dos homens, 
utilizando-se de uma “organização funcional,” como, por exemplo, são os casos do 
dispositivo psiquiátrico, do dispositivo da disciplina, do dispositivo da sexualidade, etc. 
É, desse modo, que o saber é produzido como efeito dos combates entre as forças, ele 
se liga às práticas de poder de modo a estar em constante produção e reformulação, 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  3
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



tudo isso se dá no interior dos dispositivos, pois “Se o poder toma o domínio como alvo, 
ele faz isso a partir de técnicas de saber e procedimentos discursivos” (Silva, 2021, p. 
126). 

Dentre as estratégias de controle, a sexualidade constitui-se, de acordo com  
Foucault (2005), em um dos mais importantes dispositivos de poder, dada sua 
instrumentalidade: utilizável no maior número de manobras, e podendo servir de ponto 
de apoio, de articulação às mais variadas estratégias, especialmente a de “[...] 
assegurar o povoamento, reproduzir a força de trabalho, reproduzir a forma das 
relações sociais; em suma, proporcionar uma sexualidade economicamente útil e 
politicamente conservadora” (Foucault, 2005, p. 38). Por esse ângulo, tem-se, segundo 
Foucault, “a sociedade de normalização”, do sexo como foco da disputa política, pois ele 
se encontra na encruzilhada, entre as duas esferas “norma da disciplina e a norma da 
regulamentação”, ao longo das quais se desenvolveu toda essa tecnologia política da 
vida, fazendo parte das disciplinas do corpo que atua no individual e pertencendo a 
regulação das populações. A sexualidade, na medida que representa a intersecção 
entre indivíduo e população, é controlada através das tecnologias do biopoder. 

Com o objetivo de aumentar a saúde, melhorar a prole, maximizar a vida, essa 
tecnologia ganha utilidade. É assim que o sexo é submetido ao controle do biopoder. 
Aparentemente privada, essa prática é gerenciada no nível individual e populacional, 
pois os fatores ligados à vida passam a fazer parte dos cálculos de poder. Dessa forma, 
a ciência busca através do dispositivo da sexualidade separar os comportamentos 
sexuais em normais e patológicos, submetendo certos indivíduos a um controle 
constante (Weeks, 1999), haja vista expressarem sua sexualidade de uma forma 
considerada atípica, ou seja, fora da heteronormatividade. Considerados como figuras 
da  invenção do homossexual enquanto categoria, resultante de uma construção sócio, 
histórica e cultural, apartada de essencialismos ou natureza biológica, os homossexuais, 
no século XIX, eram estigmatizados pela padronização das relações binárias, 
constituídas por “homem e mulher”, não havendo outra perspectiva de casal e família 
desvinculada desse modelo único e inquestionável pelos mecanismos de poder e, 
dentre eles, o jurídico. Diante desse enquadramento normativo heterossexual, no 
interior dos discursos responsáveis por manter à regularidade de uma ordem natural e 
na rede de seus efeitos em corpos e subjetividades, o homossexual é essa 
subjetividade em cujo corpo reside uma violência em promessa, um risco a se conter, 
um indivíduo perigoso a se controlar.  

Sendo um dispositivo de funções e mecanismos de controle, a sexualidade 
acaba sendo operada e executada por instituições sociais, considerando os interesses 
de diferentes campos sociais, como, por exemplo, da medicina, da política, da religião e 
economia (Foucault, 1988). Esse mecanismo de controle, segundo Foucault (1988), 
ocorre por meio de procedimentos disciplinares, responsáveis por utilizar técnicas de 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  4
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



formatação e de controle, delimitando o surgimento de um novo tipo de investimento 
político nos corpos, o “micropoder” (Foucault, 1988, p. 140). 

No que se refere à repressão ocasionada por um controle disciplinar, Foucault 
(1998) compreende que: 

A teoria da repressão, que pouco a pouco vai recobrir todo o 
dispositivo de sexualidade, dando-lhe o sentido de uma interdição 
generalizada, tem aí seu ponto de origem. Ela é historicamente 
ligada à difusão do dispositivo de sexualidade. Por um lado, vai 
justificar sua extensão autoritária e coercitiva, colocando o princípio 
de que toda sexualidade deve ser submetida à lei, ou melhor, que ela 
só é sexualidade por efeito da lei: não somente é preciso submeter a 
vossa sexualidade à lei, mas não tereis uma sexualidade a não ser 
por vos submeterdes à lei (Foucault, 1988, p. 120). 

É interessante observar que os mecanismos do judiciário, isto é, suas leis, 
normas e sanções estão entre os procedimentos de controle do poder disciplinar, pois a 
lei impõe as regras de conduta sexual, submetendo a existência da sexualidade à 
obediência de tais normas, isto é, a sexualidade só existe em vigor da lei que normatiza 
o comportamento sexual. Nesse sentido, o poder encontra na figura abstrata do Estado 
o veículo para o seu exercício sobre os corpos e, consequentemente, sobre os 
indivíduos, impondo-lhes, de um lado, a normalização como instrumento conformador 
das condutas sexuais; do outro, como marcador para condutas que não se enquadram, 
ou seja, que não se adequam ao parâmetro de “normalidade”, são “os sujeitos 
perversos, de conduta moral desviante” (Lara, 2022, p.114).  

Dessa forma, vê-se no interior do corpo social um funcionamento automático do 
poder, pois, embora não haja uma vigilância desse indivíduo, este procura 
constantemente se vigiar, de modo que age de acordo com o que seja “padrão e 
correto”. Convém ressaltar que esse mecanismo de poder ganha robustez ao impor de 
forma generalizada determinada ação que é seguida pelos indivíduos. E é assim que se 
torna compreensível, a partir das obras Vigiar e Punir (2013), Os Anormais (2001), 
Microfísica do Poder (2000) e História da Sexualidade, vol.1 (1988), dentro das análises 
genealógicas de Foucault, a criação da ideia de “Anormal”, inserida em uma tecnologia 
de controle, tornando legítimos determinados discursos de verdades, que, por sua vez, 
se incumbem de taxar alguns atos como desviantes  do  padrão a ser seguido e, 
portanto, são considerados  “anormais”,  precisam ser monitorados, punidos e 
normalizados. Sob essas condições, destacam-se as categorizações “bons” ou “maus”, 
“certos” ou “errados”. Assim, quem se desviar ou violar as leis sociais disciplinares, e as 
leis biopolíticas tidas como naturais, é considerado “anormal” (Foucault, 2001), pois ao 
causar dano aos interesses da sociedade, o indivíduo se torna um “monstro moral” e/ou 
um déspota. São nessas práticas de segregação que o homossexual é visto como “uma 
violência em promessa, um risco a se conter, um indivíduo perigoso a se controlar” 
(Butturi Junior; Bautista, 2022, p.04). 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  5
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



Dentro dessa ideia de “anormal” e vinculada a Teoria Queer de Butler (2003a), 
encontram-se os sujeitos homossexuais, de sexualidade desviante do padrão, que são a 
todo momento vigiados pelos “normais” e rotulados, pela Sociedade Disciplinar, como 
perigosos (Foucault, 2001). Logo, o “Monstro Moral”, segundo Foucault, passa a difundir 
um medo coletivo e um problema social. Nessa linha de raciocínio, pode-se observar 
que o discurso parlamentar de alguns deputados federais tem buscado não aprovar o 
casamento homoafetivo porque este é um perigo, uma perversão por violar a norma, as 
leis sociais, tidas como naturais, segundo determinado discurso de verdade. O 
homossexual é como um monstro humano que 

contradiz a lei, Ele é a infração, e a infração levada a seu ponto 
máximo. [...] No fundo, o que o monstro suscita, no mesmo momento 
em que, por sua existência, ele viola a lei, não é a resposta da lei, 
mas outra coisa bem diferente. Será a violência, será a vontade de 
supressão pura e simples (Foucault, 2001, p. 70). 

Frente a isso, Butler (2018) afirma que há alguns “corpos que importam”, são os 
considerados humanos por seguir as normas de gênero, enquanto os insubmissos são 
abjetos, passíveis de exclusão, vidas inviáveis, e que não se inserem dentro de um 
projeto de poder que os tornam sem reconhecimento legal, são os considerados 
ininteligíveis. Mas, esses sujeitos “anormais” têm resistido ao poder que os inferiorizam, 
no momento em que não permitem manter identidades estáveis sujeitas às normas 
regulatórias relacionadas às sexualidades.  

O casamento homoafetivo e o seu amparo constitucional 

A topologia governamental brasileira, antes da Constituição Federal de 1988, tem 
sua moralidade marcada por discursos preconceituosos no que se refere à 
homossexualidade, já que a comunidade LGBTQIA+ era considerada uma patologia e 
desprovida de direitos, sendo relegada a clandestinidade e a discriminação constante. A 
ascensão dos direitos das minorias de gênero ganhou força no momento em que foi 
introduzido o Estado Democrático de Direito com a CRFB/88, ao assegurar a efetividade 
dos princípios fundamentais, possibilitando uma maior visibilização às novas formas de 
vida. No entanto, apesar desses avanços na Carta Magna/88, quando se trata de 
considerar a promoção dos direitos humanos dos cidadãos, as uniões homoafetivas não 
foram reguladas por uma legislação específica, pois, embora não houvesse uma 
proibição explícita, a ausência de normas se tornava um impedimento para reconhecer 
o casamento entre pessoas do mesmo sexo.  

Como um dos marcos de emergência, segundo a ordem das condições de 
produção de seus discursos e práticas, e com base em um entendimento principiológico 
da Constituição Federal/88, o Poder Judiciário reconheceu o casamento homoafetivo, 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  6
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



concedendo um enquadramento ético e jurídico às modalidades de vida não-hetero-cis-
normativas. Ao partir de estratégias de resistência à normalização que se ocupa em 
cindir as modalidades de vida entre aquelas mais saudáveis e morais e as lançadas à 
precarização Butler (2003, 2016, 2018), o STF buscou afastar do ordenamento jurídico 
pátrio as táticas de racialização indireta (Foucault, 2018 [1976]): difundidas nos Projetos 
de Lei e no silenciamento do Poder Legislativo em relação às pessoas LGBTQIA+.   

A arqueologia desse reconhecimento considerou alguns princípios 
constitucionais, dentre eles o princípio da igualdade que se une ao princípio da 
liberdade. Este último, encontra respaldo nos princípios da livre-iniciativa e da 
legalidade. Em seguida, adensou-se o princípio da dignidade da pessoa humana, que 
se destaca entre os direitos fundamentais, estendendo-se aos direitos de personalidade 
na esfera privada que protege a integridade tanto física quanto moral. Além desses, em 
sua emergência e em sua positividade, a corte destacou o princípio da segurança 
jurídica, que garante a todo indivíduo a proteção dos direitos fundamentais, de modo 
que o Estado não possa agir de forma arbitrária, e isso só é possível através da 
previsibilidade, estabilidade e confiabilidade no ordenamento jurídico. 

Somado ao exposto, a fim de inteligir a emergência de um problema moral: a 
desqualificção de certas subjetividades, em um esforço de mobilização dos juristas, o 
Poder Judiciário instrumentalizou a responsabilidade do Estado pela promoção de todos 
os valores principiológicos, consolidados pela eficácia dos direitos fundamentais, no 
momento em que atua administrativa e juridicamente para satisfazer os interesses dos 
sujeitos de direito, nesse caso, a população LGBTQIA+. Como se sabe, os princípios 
constitucionais garantem a proteção ao indivíduo e a sua orientação sexual, assim o 
afastamento deles pelo Estado se traduz em preconceito. Diante disso, Welter (apud 
Holanda, 2009, p. 12) afirma  

As normas e os princípios constitucionais devem ser interpretados 
dentro de um contexto histórico, não podendo ignorar as 
transformações da sociedade, notadamente da relação entre 
pessoas do mesmo sexo, até porque a análise constitucional não é 
formada apenas pelo juiz, mas também pelos cidadãos e todos 
aqueles que participam da sociedade [...].  

Posto isso, é digno de nota que as uniões entre pessoas do mesmo sexo não 
estão às margens da tutela jurídica, embora não haja previsão expressa na Constituição 
Federal/88 e na legislação infraconstitucional, o reconhecimento de casais dissidentes 
irradia-se como entidades familiares no âmbito do Direito de Família, pois não existe 
diferença de natureza afetiva de vínculo entre uniões heterossexuais e homossexuais, 
afinal, ambas  têm como finalidade o respeito à reciprocidade afetiva, decorrente dos 
eixos amor e solidariedade entre os pares. Ademais, a Constituição proíbe todas as 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  7
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



formas de preconceito e discriminação, quando aduz no caput do art. 5º que “todos são 
iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza” (Brasil, 1988). Nesse sentido,  

Preconceitos de ordem moral não podem levar à omissão do Estado. 
Nem a ausência de leis nem o conservadorismo do Judiciário servem 
de justificativa para negar direitos aos relacionamentos afetivos que 
não têm a diferença de sexo como pressuposto. É absolutamente 
discriminatório afastar a possibilidade de reconhecimento das uniões 
estáveis homossexuais. São relacionamentos que surgem de um 
vínculo afetivo, geram o enlaçamento de vidas com desdobramentos 
de caráter pessoal e patrimonial, estando a reclamar um regramento 
legal (Dias apud Almada, 2009, p. 1).  

Por esse ângulo, o princípio da igualdade é consagrado pela Constituição 
Federal de 1988 e se esmera por proibir qualquer ato que gere desigualdades sociais. 
Esses valores vêm descritos já no preâmbulo da Carta Magna/88, ao enunciar a 
construção de uma sociedade fraterna, pluralista e sem preconceitos. Mas, não é só 
isso, a CFRB/88 alarga seu entendimento no art. 3º ao consolidar os objetivos 
fundamentais da República, quais sejam, “construir uma sociedade livre, justa e 
solidária e promover o bem de todos, sem preconceitos de origem, raça, sexo, cor, 
idade e quaisquer outras formas de discriminação” (Brasil, 1988). Outrossim, permitir a 
orientação sexual às pessoas de sexo oposto e não oferecer o mesmo tratamento em 
relação àqueles que direcionam o seu desejo sexual a pessoa do mesmo sexo não é, 
senão, deixar o indivíduo desamparado de um direito fundamental de intimidade e 
cercear o livre desenvolvimento de sua personalidade (Fugie, 2003). Concomitante ao 
princípio da igualdade, preze-se a liberdade de os indivíduos terem o direito de escolher 
e decidir qual modelo familiar atenda melhor a sua convivência e, consequentemente, 
sua orientação sexual. Ademais, essa escolha é declinada pela autonomia privada de 
cada um, tendo como pilar o princípio da igualdade, que iguala as entidades familiares, 
bem como seus membros.  

Portanto, a ausência de reconhecimento das relações homoafetivas cerceia o 
exercício da liberdade e o desenvolvimento da personalidade das pessoas LGBTQIA+, 
bem como desconsidera seus afetos e o seu planejamento familiar. Em outros termos, 
ao retirar a liberdade de escolhas das vidas dissidentes, não será possível revertê-la em 
favor de qualquer outro princípio constitucionalmente protegido (Barroso, 2009). Não 
menos importante, o princípio constitucional da dignidade da pessoa humana destaca-
se como um dos principais a modificar o direito das famílias. Na Constituição Federal/88, 
o termo dignidade aparece no art. 1º, III como princípio fundamental da República. Já no 
art. 226, § 7º - a dignidade se encontra como um dos princípios fundamentais do 
planejamento familiar. No art. 227, a dignidade é um direito que deve ser assegurado à 
criança, ao adolescente e ao jovem pela família, a sociedade e o Estado. Como se vê, a 
família encontra maior proteção no princípio da dignidade humana, pois ele é a 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  8
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



verdadeira pedra de toque de todo o sistema jurídico nacional (Dias apud Costa; Vieira; 
Vieira, 2009).  

Por outra via, o princípio da segurança jurídica destina-se a promoção da 
pacificação social e da estabilidade, por meio de instituições e de institutos do Estado e 
do Direito com a finalidade de tornar seguro o primado da Constituição Federal e das 
leis. Assim, ao excluir as relações homoafetivas do regime jurídico da união estável, sem 
que exista a aplicação de outro regime específico, a insegurança jurídica acaba 
restringindo o acesso a benefícios previdenciários, fiscais e outros direitos que são 
reconhecidos às famílias tradicionais. Diante disso, resta acentuar que o PL 5.167/2009 
é inconstitucional, pois, em diversos dispositivos, a Lei Maior aponta para o combate ao 
preconceito e à discriminação e a promoção do bem geral, através dos objetivos 
fundamentais para o Estado brasileiro (artigo 3º, IV), ao prever direitos e garantias 
fundamentais (artigo 5º, I e LXXVI), e ao determinar que o legislador aprove leis que 
penalizem a discriminação e o preconceito (artigo 5º, XLI e XLII). 

Os corpos insubmissos: é proibido proibir 

A agonística que se deflagra em relação a legalidade da união homoafetiva 
transcende a inclusão desse reconhecimento pelo Estado, pois envolve discursos 
religiosos e ações neoconservadoras que buscam negar os avanços conquistados por 
minorias sexuais nas últimas décadas, destacando-se a disputa em torno do conceito de 
família que materializa um acontecimento discursivo e tem lugar no ordenamento 
jurídico a partir da CRFB/88. Certamente, como acontecimento, essa topologia 
governamental que se instala, de forma central, na problematização da conjugalidade de 
vidas não-hetero-cis-normativas ganhou destaque nas pautas do Congresso Nacional 
em 2009 com a proposição do PL nº 5167/09. Frente a isso, convém lembrar as lutas e 
conquistas da população LGBTQIA+, nesse mesmo ano, no Brasil e no mundo. 

Em 2009, ano em que foi proposto o PL nº 5167/09 de autoria do ex-deputado 
Capitão Assumção (ES), alguns marcos legais circulavam no Brasil e no mundo sobre a 
união homoafetiva. Nos Estados Unidos, a  Suprema Corte de Iowa autorizou a  união 
legal entre pessoas do mesmo sexo (Correio Brasiliense, 2009). Enquanto na Europa, a 
Noruega positivou o casamento entre pessoas do mesmo sexo, estabelecendo um 
marco na igualdade de direitos (Equaldex, 2025). A Suécia, por sua vez, também em 
2009, aprovou uma lei que permitia o casamento entre pessoas do mesmo sexo, 
tornando-o reconhecido (Estadão, 2009). No Brasil, o PL nº 4914/2009, de autoria do 
ex-deputado José Genoíno - PT /SP, buscava assegurar aos casais homoafetivos o 
mesmo regime dado às uniões estáveis heteroafetivas. Assim, o PL nº 4914/2009 tinha 
como finalidade à união estável de pessoas do mesmo sexo nos dispositivos do Código 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  9
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



Civil referentes à união estável entre homem e mulher, com exceção do artigo que trata 
sobre a conversão em casamento. 

Além desses marcos significativos, ainda em 2009, foi aprovado pelo Decreto nº 

7037/2009, o Programa Nacional de Direito Humanos III (PNDH-3), criado na 14ª 
Conferência Nacional de Direitos fundamentais, por meio de uma parceria entre o 
Executivo Federal e a Comissão de Direitos fundamentais e Minorias da Câmara dos 
Deputados, incluindo a pauta LGBTQIA+ nos direitos humanos e nas políticas públicas 
do Brasil. Dessa forma, foi ampliado o debate sobre o casamento homoafetivo e a 
educação contra a homofobia. 

Em meio a todos esses acontecimentos, o Capitão Assumção/PL-ES torna-se 
autor do Projeto de Lei nº 5167/09, no qual estabelece que nenhuma relação entre 
pessoas do mesmo sexo pode equiparar-se ao casamento ou a entidade familiar. 
Tomando o PL nº 5167/09 como ponto de discussão, nesta seção, o que se marca é a 
sua estratégia de homogeneização produzida segundo a ordem de uma família 
heterocentrada e como perdeu espaço no cenário legislativo quando se percebeu que o 
domínio da igreja e sua doutrina não poderiam mais regular o comportamento social. 
Ademais, a versão que materializa a procriação como fundamental para a definição de 
família contraria o texto constitucional, já que a CRFB/88 não impôs óbice para a 
concessão de efeitos jurídicos à união por pessoas do mesmo sexo, pois o 
planejamento familiar é uma decisão exclusiva do casal, sem interferência do Estado. 
Ora, se o modelo homogêneo de constituição familiar tivesse seu reconhecimento legal 
como o único a ser seguido, como os casais inférteis seriam enquadrados? Diante 
desse panorama, a hermenêutica normativa afasta do vetor interpretativo a produção de 
efeitos jurídicos decorrentes de preconceitos e discriminação. Frente a essas 
considerações, convém mostrar o funcionamento discursivo de alguns parlamentares 
sobre o reconhecimento da união homoafetiva. 

No recorte “não pode haver outro entendimento, senão no sentido de que família 
é a união entre homem e mulher. Assim, qualquer diploma legal que dê tratamento 
diferente à entidade familiar está eivado de inconstitucionalidade e deve ser banido do 
ordenamento jurídico pátrio” (Capitão Assumção/PL-ES e Paes de Lira PTC- SP, 2009), 
verifica-se um atravessamento da esfera política pelas práticas religiosas, movido pelo 
seu caráter histórico e normativo, que coloca em xeque a laicidade do Estado e produz 
rasuras na democracia que aparece, cada vez menos, com força estatal a partir desse 
projeto de poder no espaço público dentro da imposição da fé ao Estado, tutelando os 
comportamentos fundamentalistas, que não acrescentam nada nos aspectos inclusivos 
e de políticas públicas. 

Somado a isso, vê-se o acionamento de uma topologia moral nos dizeres do 
deputado pastor Eurico (PL-PE, 2023), assim, ele declara “A relação homossexual não 
proporciona à sociedade a eficácia especial da procriação, que justifica a 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  10
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



regulamentação na forma de casamento e a sua consequente proteção especial pelo 
Estado”, reforçando a naturalização de um modelo de família heterossexual, uma 
imposição colonial que desconsidera outras formas de parentalidade e de organização 
familiar. Lugones (2007) faz uma discussão sobre a “colonialidade do poder” que 
consiste no controle do gênero e da sexualidade, a partir da categorização, 
hierarquização e inferiorização de algumas subjetividades, ao recombinar uma estrutura 
binária e hierárquica. 

O enunciado do pastor Eurico (PL-PE, 2023) remete também à vigência de uma 
biopolítica da “vida” como objeto sobre o qual operam diretamente as formas de 
governamentalidade, tornando-se alvo da organização, regulação e controle através do 
dispositivo da sexualidade (Foucault, 1988 e 2005). O poder biopolítico manifesta-se 
nos dizeres do parlamentar como gerenciador da vida, na administração dos corpos que 
devem seguir a reprodução. Assim, as pessoas não-binárias são vistas como uma 
ameaça à heteronormatividade e à continuidade da espécie e, desse modo, tornam-se 
objeto de intervenções e normalização.  

Neste outro recorte, o pastor Eurico (PL-PE, 2023) afirma que “O Brasil desde 
sua Constituição e como nação Cristã [...] mantém os valores da família decorrente da 
cultura de seu povo e do direito natural” e que “nenhuma relação entre pessoas do 
mesmo sexo pode equiparar-se ao casamento ou à entidade familiar”. Nesses dizeres, 
há o espraiamento de um modelo normativo a ser seguido, com efeitos de atualização 
da heteronormatividade como normal, perfeita e benéfica. Ao manter a binariedade de 
sexo e gênero em categorias fixas, a sexualidade subversiva torna-se restrita, silenciada 
e reprimida, e incapaz de desafiar a hegemonia heterossexual que regula o corpo 
desviante (Butler, 2003a). 

Ademais, percebe-se que o discurso do pastor Eurico (PL-PE, 2023) tem efeitos 
regulador e normalizador e aciona um caráter da heterossexualidade que produz e 
desaloja, simultaneamente, sujeitos lidos como “anormais” e outras manifestações da 
sexualidade como desvio, falhas, por não se conformarem às regras inteligíveis. Posto 
isso, os dizeres da parlamentar comungam com uma matriz cultural que Butler (2003a) 
assinala de “gêneros inteligíveis”, são aqueles que se identificam com a heteronorma e 
mantêm a estabilidade e a não fluidez “entre sexo, gênero, prática sexual e desejo” 
(Butler, 2003a).  

A permanência de um modelo inteligível de heterossexualidade torna as 
subjetividades múltiplas abjetas, proibidas e rejeitadas por uma cultura dominante que 
atua dando visibilidade a uma noção estruturalista de um tabu responsável por 
assegurar uma imposição de limites e delinear as bordas do sujeito pela exclusão, 
produzindo uma cisão entre as vidas dissidentes e aquelas aceitáveis, processáveis e 
representáveis. Cumpre salientar que essas normas de inteligibilidade ganham espaço 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  11
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



quando a linguagem e o discurso começam a atuar em uma sequência lógica que 
tornam algumas identidades ameaçadoras à norma.  

Além do que se precede, os dizeres do parlamentar se direcionam para a 
tentativa de ter um parâmetro, um entendimento genérico da sexualidade, no qual a 
heterossexualidade é a única que se enquadra na heteronorma e é o modelo 
considerado ideal de família. Todavia, é preciso analisar os mecanismos sociais do 
dispositivo da sexualidade e implodi-lo criticamente, de modo que os corpos sejam 
concebidos para além dos binarismos denunciados por Derrida (1971), não como uma 
exceção sempre colocada à margem pela lógica heteronormativa, mas como 
performatividade e potência (Preciado, 2011). 

Diante do fragmento “Se não fosse o casamento hetero, não haveria mais seres 
humanos. Isso é atestar a realidade” Nikolas Ferreira (PL-MG, 2023), infere-se que é 
necessário mudar as concepções dualistas, dicotômicas, monológicas, restritas, 
teleológicas, monolíticas, fixas (e fixadas), rígidas, definidas (e definitivas), “puras” e 
pretensamente universais (Braidotti, 2011). Os dizeres de Nikolas contrariam o que 
Braidotti chama de subjetividades nômades, ou seja, a necessidade de buscar visões 
alternativas de subjetividade que, durante séculos, predominaram no pensamento, nos 
modos de vida e nos contextos sociais do ocidente, além de restringir as subjetividades 
humanas a visões e representações culturalmente convencionais e limitadas da 
subjetividade. 

[...] precisamos aprender a pensar de maneira diferente sobre nossa 
condição histórica; precisamos nos reinventar. Este projeto 
transformador começa com a renúncia aos hábitos de pensamento 
historicamente estabelecidos que, até agora, têm fornecido a visão 
“padrão” da subjetividade humana. A renúncia a isto tudo seria uma 
posição mais confortável, em favor de uma visão descentralizada e 
multi-dimensionada do sujeito como entidade dinâmica e mutante, 
situada em um contexto, em transformação constante (Braidotti, 
2002, p. 9-10). 

Atente-se que a construção de um modelo unitário de identidade discursivamente 
apresentado pelo deputado Nicolas Ferreira, para além de toda a força de fixidez e 
essencialização culturalmente patriarcal, representa “hábitos de pensamento 
historicamente estabelecidos que têm fornecido a visão “padrão” da subjetividade 
humana” (Braidotti, 2002, p. 9) os quais atuam com pretensas universalizações da 
subjetividade única. Ademais, vê-se que qualquer configuração de família diferente da 
cartografada por Eurico é considerada desviante, anormal. Contrário ao discurso do 
parlamentar, encontram-se os sujeitos das diferenças, os corpos-sujeitos ciborgues 
(Haraway, 2009), são os seres que habitam as fronteiras e, por isso, se compõem com 
multiplicidades e devires em fluxos contínuos de subjetivação. Assim, os corpos não 
podem ser reduzidos a uma identidade totalizada por uma subjetivação monista, afinal, 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  12
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



todos os corpos são compostos por multiplicidades (Preciado, 2011). Muito embora, nos 
dicursos religiosos, “Essas diferenças não são “representáveis” porque são 
“monstruosas” e colocam em questão, por esse motivo, os regimes de representação 
política, mas também os sistemas de produção de saberes científicos dos “normais” 
(Preciado, 2011, p. 19). 

Em uma análise que atravessa as categorias de conformismo e consentimento, 
que acentuam as modalidades de submissão sobre relações hegemônicas de poder, 
sobre as vidas dissidentes, tem-se o enunciado “A nossa comunidade ama, a nossa 
comunidade compartilha plano de saúde, previdência social, esses direitos não podem 
ser revogados. Nós não podemos retroceder, precisamos avançar. Não adianta usar da 
fé e religiosidade para mascarar o ódio” (Erika Hiton, Psol-SP, 2023). Esse dito converge 
para uma subjetividade polifônica e heterogênica e distancia-se de um aspecto 
monolítico ao se aproximar de uma perspectiva coletiva (Gattari, 1993). Os dizeres de 
Hilton são politicamente potencializadores, com a condição de estarem sustentados por 
uma consciência crítica que engendra transformações e mudanças no Código Civil 
brasileiro. A deputada, ao apelar à Constituição Federal e à Justiça, se enquadra como 
sujeito nômade (Braidotti, 2002), pois subverte as convenções estabelecidas como 
regimes de verdades inquestionáveis, sobretudo, quando se mostra contra a natureza 
estabelecida e conservadora do pensamento teórico binário e totalizador padronizado. 
Como sujeito nômade, a parlamentar se opõe ao jogo do dogmatismo patriarcal 
falocêntrico e devolve uma liberdade que resiste à figuração tradicional, promovendo 
novas metáforas ao binarismo que se traduz em uma ilusão performativa pretensamente 
universal. 

Seguindo o gesto de análise, veja-se este enunciado do deputado Henrique 
Vieira (PSOL-RJ, 2023) “O STF entendeu que não há na Constituição um conceito 
fechado ou reducionista de família nem qualquer formalidade exigida para que ela seja 
configurada”. O funcionamento desse discurso solicita o reconhecimento de múltiplos 
modos de existência que devem ser levados em consideração na construção de 
políticas públicas e direitos civis.  A emergência discursiva desse sujeito nômade, 
deputado Henrique Vieira, conclama uma abertura aos novos arranjos familiares com a 
finalidade de resitir ao poder que institui modelos eurocêntricos. Ao recorrer às 
estratégias de resistência, o parlamentar mobiliza o dispositivo do afeto frente a 
discursos legais e disputas jurídicas, pois o não reconhecimento da união entre 
subjetividades não-binárias consiste na volatização dos 30 anos de reinvindicação pelo 
direito das conjugalidades LGBTQIA+ (Fraser, 2007). 

A agonística do pertenciamento em “O processo de reconhecimento dos sujeitos 
do movimento LGBTQIA+ como sujeitos de direitos desenvolve-se como 
desdobramento dos ciclos de mobilização relacionados à Constituinte”. “As pautas e 
pessoas consideradas desviantes, divergentes da moralidade heteropatriarcal, dita 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  13
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



judaíco-cristã, tornaram-se as grandes obsessões políticas da extrema direita religiosa, 
alvos de uma violência sistemática discursiva e institucional que é executada na 
perspectiva de uma ação purificadora e expiatória”, Henrique Vieira (PSOL-RJ, 2023). 
Este discurso depara-se com a legitimação do Estado, diante do dualismo: a 
reinvidicação pelo reconhecimento dos casais homossexuais que se encontram à 
margem de direitos civis e igualitários em detrimento de normas sociais e políticas que 
definem quais relações são consideradas válidas e inteligíveis; e a desconstrução de 
uma degenerescência biopolítica que aciona padrões reconhecíveis de inteligibilidade 
(Butler, 2003b). 

Diante do exposto, a ambuiguidade se coloca como uma espécie de dilema entre 
a legitimidade e o reconhecimento da união homoafetiva e as formas de hierarquização 
social, que ampliam o poder do Estado. Por um lado, tem-se a conquista do direito às 
diferentes configurações familiares, ao acentuar o princípio da pluralidade; por outro, 
Butler (2003b) alerta para o conservadorismo que é conceber o casamento enquanto a 
única forma de legitimar a sexualidade, reduzindo-o à norma. E, apesar de o casamento 
homoafetivo romper com a postura regular da ordem de legitimação do Estado quando 
se trata de benefícios aos casais não-cis-normativos, é necessário abandonar uma 
paralisia crítica e “fazer uma reivindicação politicamente legível” (Butler, 2003b, p. 230). 

Considerações finais 

Neste artigo, foi realizado um gesto de análise da produção discursiva de alguns 
parlamentares sobre a proibição do casamento homoafetivo no Brasil. Iniciei o texto, 
inventariando a sexualidade sob as lentes foucaultianas, no que diz respeito as práticas 
de controle do sexo pelo biopoder e como os procedimentos disciplinares separam os 
comportamentos sexuais em normais e patológicos. Ainda, nesse primeiro momento, 
ocupei-me das práticas de segregação do Estado sobre os corpos ao impor-lhes de um 
lado, a normalização como instrumento conformador das condutas sexuais; do outro, 
como marcador para condutas que não se enquadram, ou seja, que não se adequam ao 
parâmetro de “normalidade”. Ademais, passei a descrever, de forma breve, o 
funcionamento do dispositivo jurídico e o panorama dos princípios constitucionais que 
protege os novos arranjos familiares. 

Em seguida, dirigi meus esforços para o caráter ambíguo dos discursos 
parlamentares que operam no bojo da racialização e estigmatização de outras formas 
de subjetividades, ao adotarem práticas que tornam o direito ao reconhecimento legal 
do casamento homoafetivo vulnerável. A partir do drama dessa vulnerabilidade do direito 
aos casais homossexuais, observa-se um esforço em naturalizar um modelo de família 
heterossexual, baseada na procriação, desconsiderando outras formas de parentalidade 
e de organização familiar, resultante de uma biopolítica da “vida” através da 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  14
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



governamentalidade, que se torna alvo da organização, regulação e controle através do 
dispositivo da sexualidade. Adicionalmente, circunscrevi as resistências plurais de 
alguns deputados federais que atestam a emergência na aprovação de uma lei que 
assegure os direitos conjugais da comunidade LGBTQIA+. 

Nesse cadinho, entendo a necessidade de positivação no Código Civil Brasileiro 
da legalidade do casamento como fundamento explícito entre pessoas do mesmo sexo 
como uma entidade familiar, de modo a corrigir a negligência do Congresso Nacional 
para com essa maioria minorizada, como uma forma de resistência ainda em 
construção, no interior de uma agonística que solicita a efetivação dos princípios 
constitucionais de alta relevância, como os da igualdade, dignidade da pessoa humana 
e da liberdade.  

Assim, acredito que o legislador, através de um ato de resistência e subversão ao 
PL 5167/09, busque regulamentar situações que não mais podem ficar à margem da 
tutela jurídica, bem como crie mecanismos jurídicos para demonstrar a inconsistência 
desse Projeto de Lei e invalidá-lo, evitando que ele venha a vulnerabilizar ainda mais 
um segmento da sociedade já tão vulnerável. 

Referências 

ALMADA, R. M. União Homoafetiva: necessidade de pronta proteção legal. Disponível 
em: http://www.ibdfam.org/. Acesso em: 28 de abril de 2025. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade; tradução 
Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003a.  

BUTLER, Judith. O parentesco é sempre tido como heterossexual? In: cadernos pagu 
(21), 2003b: pp. 219-260. 

BUTLER, J. 2016. Quadros de guerra: quando a vida é passível de luto. 2ª ed., Rio de 
Janeiro, Civilização Brasileira, 287 p. 

BUTLER, Judith. Cuerpos que importan. Ciudad Autónoma de Buenos Aires:Paidós, 
2018. 

BRAIDOTTI, Rosi. Diferença, Diversidade e Subjetividade Nômade. Tradução de: 
Roberta Barbosa. Labrys, estudos feministas, Brasília, n. 1-2, julho/dezembro 2002. 1 – 
16. Disponível em: Acesso em 07 de fevereiro de 2025. 

BRAIDOTTI. Rosi. Nomadic subjects: embodiment and sexual difference in 
contemporary feminist theory. Second edition. United States of America: Columbia 
University Press, 2011. 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  15
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



BARROSO, L.R. Diferentes, mas iguais: o reconhecimento jurídico das relações 
homoafetivas no Brasil. Disponível em: https://www.migalhas.com.br/. Acesso em: 27 
abril. 2025. 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, 
DF; Senado, 1988. 

BRASIL. PL 4914/2009, por José Genoíno (PT), Manuela D'ávila (PCdoB), Maria Helena 
(PSB), Celso Russomanno (PP), Ivan Valente (PSOL) Fernando Gabeira (PV), Arnaldo 
Faria de Sá (PTB), Solange Amaral (DEM), Marina Maggessi (PPS), Colbert Martins 
(PMDB), Paulo Rubem Santiago (PDT) e Professora Raquel Teixeira (PSDB). Disponível 
em:https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=427692 
Acesso em: 14 de setembro de 2025. 

BRASIL. Decreto 7037/2010. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_ 03/
_ato2007-2010/2009/decreto/d7037.htm. Acesso em: 14 de setembro de 2025. 

BUTTURI JUNIOR, A; BAUTISTA, A.G. Gays, viados e lokas: uma análise comparativa 
de discursos homossexuais no Brasil e na Colômbia. Revista: Árboles y Rizomas Vol. IV, 
N° 2, 2022. 

CORREIO BRASILIENSE. Estado de Iowa, nos Estados Unidos, autoriza casamento 
gay. Disponível em: https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/mundo/
2009/04/03/interna_mundo,95446/estado-de-iowa-nos-estados-unidos-autoriza-
casamento-gay.shtml. Acesso em: 17 de setembro de 2025. 

COSTA, M. E.O.; VIEIRA, M.A.M.B.; VIEIRA, V. Liberdade de Orientação Sexual como 
Direito da Personalidade: Homossexualismo – Limitações a Direitos em Face do 
Ordenamento Civil Brasileiro. In: MINHOTO, A.C.B. (Org.). Constituição. minorias e 
inclusão social. São Paulo: Rideel, 2009. Série Temas Especiais. p. 140-171. 

DERRIDA, J. A escritura e a diferença. Tradução: Miriam Chnaiderman e Renato Janine. 
São Paulo: Editora Perspectiva, 1971. 

EQUALDEX. Direitos LGBT na Noruega. Disponível em: https://www.equaldex.com/
region/norway. Acesso em: 17 de setembro de 2025. 

ESTADÃO. Suécia aprova casamento gay. Disponível em: https://www.estadao.com.br/
brasil/suecia-aprova-casamento-gay/. Acesso em: 17 de setembro de 2025. 

FRASER, Nancy. Reconhecimento sem ética? Tradução: Ana C. F. Lima e Mariana P. 
Fraga Assis. In: Lua Nova, 70. São Paulo, 2007. 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  16
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_%252003/_ato2007-2010/2009/decreto/d7037.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_%252003/_ato2007-2010/2009/decreto/d7037.htm
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/mundo/2009/04/03/interna_mundo,95446/estado-de-iowa-nos-estados-unidos-autoriza-casamento-gay.shtml
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/mundo/2009/04/03/interna_mundo,95446/estado-de-iowa-nos-estados-unidos-autoriza-casamento-gay.shtml
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/mundo/2009/04/03/interna_mundo,95446/estado-de-iowa-nos-estados-unidos-autoriza-casamento-gay.shtml
https://www.equaldex.com/region/norway
https://www.equaldex.com/region/norway
https://www.equaldex.com/region/norway
https://www.estadao.com.br/brasil/suecia-aprova-casamento-gay/
https://www.estadao.com.br/brasil/suecia-aprova-casamento-gay/


FOUCAULT, M. História da sexualidade I: a vontade de saber. 13.ed. Rio de Janeiro: 
Edições Graal, 1988. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. 15 ed. Rio de Janeiro: Graal, 2000.  

FOUCAULT, Michel, 1926-1984 – Os Anormais: Curso no Collége de France –SP: 
Martins Fontes, 2001. 

FOUCAULT, M. A verdade e as formas jurídicas. 3. ed. Rio de Janeiro: NAU, 2005. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisão, tradução de Raquel 
Ramalhete. Petrópolis, Vozes, 2013. 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. Curso no Collège de France (1975-1976). 
Tradução Maria Ermantina de Almeida Prado Galvão. 2. ed. São Paulo: WMF Martins 
Fontes, 2018. 

GUATTARI, Félix (1993). Da produção da Subjetividade. In André Parente (Org.), 
Imagem-máquina, a era das tecnologias (pp. 173-178). São Paulo: Editora 34.  

FUGIE, Érika Harumi. Inconstitucionalidade do art. 226, §3º, da CF, Revista dos 
Tribunais, ano 92, vol. 813, julho de 2003, p.77. 

HARAWAY, Donna (2009). Manifesto ciborgue Ciência, tecnologia feminismo-
socialistano final do século XX. In Tomaz Tadeu (Org.), Antropologia do ciborgue: as 
vertigens do pós-humano (2a ed., pp. 33-118). Autêntica. 

HOLANDA, C.S. A natureza jurídica da união homoafetiva. Disponível em: https://
conpedi.org/manaus/arquivos/Anais/. Acesso em: 27 abril. 2025. 

LARA, Camila de Almeida. As narrativas de mulheres que vivem com hiv e a produção 
de subjetividades: entre as estratégias de intervenção e as práticas de si. Tese 
(Doutorado em Linguística). Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis - SC, 
2022. 

LUGONES, María. Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender System. Hypatia, 
Oregon (University of Oregon), v. 22, n. 1 (Winter), p. 186-209, 2007. 

PRECIADO, Paul Beatriz (2011). Multidões queer: notas para uma política dos anormais 
(C. Z. Münchow & V. T. Silveira, trads.). Estudos Feministas (Florianópolis), 19(1), 11-20. 

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  17
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 



SILVA, Bianca Franchini da. Relatos de segunda-feira: os discursos sobre as/das 
mulheres cisgênero e o dispositivo microprotético diu. Dissertação (Mestrado em 
Linguística). Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis - SC, 2021. 

WEEKS, Jeffrey. O corpo e a sexualidade. In. LOURO, Guacira Lopes (Org.) O corpo 
educado: pedagogias da sexualidade. Belo Horizonte: Autêntica, 1999. 
 
NOTAS DA OBRA  

 
AUTORIA 

Nome: Elizangela Araújo dos Santos Fernandes 
Titulação: Doutoranda 
Instituição/Departamento: Universidade Federal de Santa Catarina 
Email: elizangelabibi2@yahoo.com.br 
https://orcid.org/0000-0001-7780-4275 

Endereço de correspondência do principal autor 

Avenida Goiás, nº 577. 
Setor Novo Horizonte. 
CEP 77300-000 – Dianópolis, TO. 

AGRADECIMENTOS 

Ao meu orientador Atilio Butturi Junior, pela inestimável orientação e apoio. 
 

CONTRIBUIÇÃO DE AUTORIA 

Concepção e elaboração do manuscrito: E. A. S. Fernandes. 
Coleta de dados: E. A. S. Fernandes. 
Análise de dados: E. A. S. Fernandes. 
Discussão dos resultados: E. A. S. Fernandes. 
Revisão e aprovação: E. A. S. Fernandes.

INTERthesis – Revista Internacional Interdisciplinar, Florianópolis, v. 22, p. 01-18,  jan./dez. 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1807-1384. 	  18
DOI: 10.5007/1807-1384.2025.e108969 

https://orcid.org/0000-0001-7780-4275

	Introdução
	O dispositivo da sexualidade e as relações de poder
	O casamento homoafetivo e o seu amparo constitucional
	Os corpos insubmissos: é proibido proibir
	Considerações finais
	Referências

