
DOI: https://doi.org/10.1590/1982-0259.2025.e106459

ESPACIO TEMA LIBRE

1

Rev. Katálysis., Florianópolis, v.28, e106459. 2025  ISSN 1982-0259

Este es un artículo publicado en acceso abierto (Open Access) bajo la licencia Creative Commons Attribution 
(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), que permite su uso, distribución y reproducción en cualquier medio, 

sin restricciones siempre que el trabajo original sea debidamente citado.

La cuestión de la mujer como expresión de la 
cuestión social

Pablo Bentura1  
https://orcid.org/0000-0003-2341-4751 
1Universidad de la República, Departamento de Trabajo Social, Facultad de Ciencias Sociales, Montevideo, Uruguay

La cuestión de la mujer como expresión de la cuestión social
Resumen: Se presentan resultados de la investigación “La cuestión social en la literatura: estudio comparativo de sus expresiones en 
el realismo romántico francés y el realismo mágico latinoamericano”. Se encuentran regularidades en la literatura de dos momentos 
y dos lugares del capitalismo, signados por la crisis. La Francia que comienza a desplegarse a partir de los años treinta del siglo XIX 
y Latinoamérica que comienza a desplegarse a partir de los años sesenta del siglo XX. Este artículo tiene como objetivo presentar la 
cuestión de la mujer como expresión de la cuestión social según es expresada en la literatura mencionada. En ambos momentos se 
encuentran formas de cosificación de la mujer: como esclava del hogar (ilotismo), como objeto sexual y como proletaria en las peores 
formas de explotación.
Palabras clave: Cosificación, cuestión social, mercantilización.

A questão da mulher como expressão da questão social
Resumo: Apresentam-se os resultados da pesquisa “A questão social na literatura: estudo comparativo de suas expressões no realismo 
romântico francês e no realismo mágico latino-americano”. Encontram-se regularidades na literatura de dois momentos e dois lugares 
do capitalismo, marcados pela crise. A França que começa a se desenvolver a partir dos anos 30 do século XIX e a América Latina 
que começa a se desenvolver a partir dos anos 60 do século XX. Este artigo tem como objetivo apresentar a questão da mulher como 
expressão da questão social, conforme ela se expressa na literatura mencionada. Em ambos os momentos e lugares, encontram-se formas 
de cosificação da mulher: como escrava doméstica (ilotismo), como objeto sexual e como proletária nas piores formas de exploração.
Palavras-chave: Coisificação, questão social, mercantilização.

Women’s cues as an expression of social cues
Abstract: The results of the investigation of “Social question in literature. Comparative study of its expressions in French romantic 
realism and Latin American magical realism” is presented. Regularities are found in the literature of two moments and places of 
capitalism, marked by the crisis. La Francia that began to unfold from the 30th year of the XIX century and Latin-American that began 
to unfold from the 60th year of the XX century. This article aims to present women’s cues as an expression of social cues as expressed 
in the literature. In both moments, forms of cosification of women are found as a slave of the home (ilotism), as a sexual object and 
as a proletariat in the worst forms of exploitation.
Keywords: cosification, social cuestion, mercantilization.

Recebido em 07.04.2025. Aprovado em 29.09.2025. Revisado em 27.10.2025.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-2341-4751


2

Rev. Katálysis., Florianópolis, v.28, e106459. 2025  ISSN 1982-0259

Pablo Bentura

Presentación

“El origen de la sujeción de la mujer es la esclavitud primitiva y las costumbres bárbaras del género 
humano en su cuna.”

John Stuart Mill (2010, p. 30).

Este artículo recoge resultados de la investigación La cuestión social en la literatura: estudio comparativo 
de sus expresiones en el realismo romántico francés y el realismo mágico latinoamericano, realizada en el 
posdoctorado en la Pontificia Universidade Católica de São Paulo (PUC/SP) bajo la dirección de María Carmelita 
Yazbek. Ambos contextos, la Francia de 1830 y la Latinoamérica de los años sesenta del siglo XX, generan 
corrientes literarias que expresan las respectivas crisis en la sociabilidad: el realismo romántico francés y el 
realismo mágico latinoamericano; la literatura francesa se despliega junto con la emergencia de la expresión 
‘cuestión social’ y la latinoamericana con la recuperación de esta expresión por las ciencias sociales.

La cuestión social es el avance de las relaciones capitalistas de producción sobre todas las esferas de 
la vida: sobre la comunidad, la familia, el trabajo artesanal, la intimidad. En ambas expresiones literarias se 
encuentran trazos de anticapitalismo romántico y critica resignada, pero, en síntesis, puede establecerse que 
la expresión fenoménica de la cuestión social que puede recogerse en esta literatura puede resumirse en que el 
capitalismo, ha hecho de la dignidad personal un simple valor de cambio. Ha sustituido las numerosas libertades 
escrituradas y bien adquiridas por la única y desalmada libertad de comercio. En una palabra, en lugar de la 
explotación velada por ilusiones religiosas y políticas, ha establecido una explotación abierta, descarnada, 
directa y brutal (Marx y Engels, 1986, p. 113).

La sociedad que surge tras la destrucción de la sociedad feudal puede caracterizarse como una sociedad 
fragmentada, escindida en dos mundos especulares: uno domina al otro, lo asedia de forma constante; el 
dominado, a su vez, resiste, pero su fortaleza ha perdido solidez y se vuelve permeable a la penetración 
del contrario. En ese primer mundo prevalece el interés colectivo y fraternal, expresión de un pasado que 
persiste — incesante pero impotente — frente al avance del otro: el mundo del interés individual y egoísta, 
manifestación del nuevo orden.

El mercado es, en las primeras décadas del siglo XIX, la guerra de todos contra todos. La revolución 
de julio de 1830 aún no ha configurado claramente al proletariado como clase en sí, la solidaridad obrera es 
apenas la expresión ocasional de momentos en los que la identificación con el otro impulsa a tender la mano. 
Y sabemos, o al menos sospechamos, que “la sonrisa, cuando era de un desconocido, siempre oculta una 
proposición” (Carpentier, 1993, p. 32).

La sociedad feudal construyó fortalezas para protegerse del asedio de los bárbaros, pero contra la barbarie 
de la sociedad burguesa no existe fortaleza capaz de ofrecer resistencia. Allí “todo lo sólido se desvanece en el 
aire” (Marx y Engels, 1986, p. 111), y si algunos espacios se mantienen resistentes es porque preservan algo aún 
útil: ofrecen un resguardo que la acción corrosiva de la rentabilidad no ha tenido interés de derruir totalmente.

La familia, glorificada por el pensamiento conservador, es uno de esos espacios, el fundamental. El 
burgués y el obrero encuentran allí reposo, son allí amos y señores y como tales ejercen su poder arbitrario 
y despótico, son libres allí en la medida en que son amos, que esclavizan, mientras pueden, a su mujer y sus 
hijos. Mientras pueden, porque la sociedad burguesa es irrefrenable cuando precisa penetrar con su lógica el 
“sagrado inviolable del hogar”. Pero mientras, podrán gozar y abusar de esa que es su propiedad privada. “La 
familia individual moderna se funda en la esclavitud doméstica franca o más o menos disimulada de la mujer, 
y la sociedad moderna es una masa cuyas moléculas son las familias individuales” (Engels, 2017, p. 32).

Como establece Anderson (1997, p. 14), “las formaciones sociales son […] combinaciones concretas 
de diferentes modos de producción organizados bajo el predominio de uno de ellos”. El individuo moderno, el 
burgués, se erige en dueño y señor del mundo, bajo los límites muy precisos que le impone la ley inquebrantable 
de la acumulación del capital. En este predominio subsisten, en total y absoluta subordinación, formas de 
sociabilidad propias de órdenes anteriores; el absolutismo del imperio burgués debe disponer de resguardo a 
su propio poder destructivo, un mundo despiadado tiene que ofrecer algún resguardo.



3

Rev. Katálysis., Florianópolis, v.28, e106459. 2025  ISSN 1982-0259

La cuestión de la mujer como expresión de la cuestión social

Marx señalaba que la religión es el “corazón de un mundo sin corazón”, el filo de la razón instrumental 
debió detenerse a las puertas del templo, algunas formas comunitarias subsisten al avance del capital, “el jarro 
de agua helada del cálculo egoísta” (Marx y Engels, 1986, p. 113) precisa de una empuñadura para aferrarlo.

Es claro que esos resabios del pasado mantienen todo el despotismo de la formación social en las que 
aquellas jerarquías fueron la forma de sociabilidad privilegiada. Son el espacio de las jerarquías inmutables, 
absolutas y despóticas:

Las personas más cobardes, las que no son capaces de enfrentar nada, se vuelven implacables ni bien 
pueden ejercer su autoridad absoluta de jerarquía de edad. El mismo abuso de esta autoridad es una especie 
de sustituto brutal de toda la sumisión y subordinación a las que ellas mismas se rebajan, les guste o no, 
en la sociedad burguesa (Peuchet, citado en Marx, 2012, p. 76).

Los procesos crecientes de mercantilización de todas las esferas de la vida que realiza la sociedad burguesa 
tienen como resultado la miserable vida en sociedad, los procesos de desacralización, de desencantamiento y 
su reemplazo por el “desalmado pago al contado” (Marx y Engels, 1986, p. 113) se mantienen preservando 
esferas precapitalistas de convivencia. El soporte de esas esferas pueden encontrarse en Stendhal, en Balzac, 
en Víctor Hugo y en términos similares en Onetti, en García Márquez y en Vargas Llosa, en los restos de 
comunidad que aún subsisten en espacios a los que aún no ha llegado la piqueta del progreso, en los suburbios, 
en expresiones arquitectónicas no rentables que aún no fueron demolidas, en la valoración subjetiva de joyas 
que no pueden ser reducidas a su valor en dinero, pero sobre todo en el medio rural, en provincia, donde 
la comunidad sobrevive a duras penas y en el seno de la familia: donde las mujeres sostienen con afecto y 
abnegación esta institución que se mantiene como el centro de la reproducción en la sociedad burguesa.

En la literatura francesa del siglo que nos convoca, la cuestión de la mujer es expresión objetiva de la 
cuestión social, es decir, es el resultado inexorable de aspectos estructurales e irreductibles de la sociedad 
burguesa. En consecuencia, “fuera de una reforma total del orden social actual, todos los intentos de cambio 
serían inútiles” (Peuchet citado en Marx, 2012, p. 71).

En otros términos, es expresión de una contradicción inherente a la sociedad burguesa, cuya superación 
solo se resuelve con la superación del orden burgués. Notablemente, en la literatura burguesa del siglo XIX esa 
superación no se plantea como una transformación radical de dicho orden, ya que los trazos de la contradicción 
son establecidos con la sociedad del pasado, con la añoranza de la comunidad en la que las relaciones entre 
los individuos eran relaciones humanas.

Como se ha señalado, la lógica individualista del hombre burgués avanza sobre la comunidad, 
imprimiéndole el motor deletéreo de la mercantilización. La familia es preservada de esta dinámica como un 
espacio de protección; refugio para aquellos que precisan ser educados para la mayoría de edad que habilite 
para la guerra mercantil — los niños — y para quienes nunca llegarán a esa mayoría — las mujeres.

La minoridad no preserva en lo absoluto de la exposición a la lógica mercantil: llegado el caso, niños 
y mujeres pueden ser proletarizados; su fuerza de trabajo o su cuerpo mismo pueden convertirse mercancía. 
Niños y mujeres son las principales víctimas del mercado: cuando caen en él, lo hacen en los peores lugares, 
donde la explotación es brutalmente descarnada. Principales víctimas del avance de la sociedad burguesa, las 
formas de explotación que se erige sobre ellos destruyen su cuerpo y, muchas veces, su vida. Tanto cuando 
se explota su fuerza de trabajo como cuando se explota directamente su cuerpo, se produce la degradación 
inmediata de cualquier resto de humanidad que aún pueda sobrevivir en la sociedad burguesa.

En el hogar se concentran las actividades de reproducción social, material y simbólica, El niño burgués 
aprenderá a ser el hombre burgués, el niño obrero aprenderá allí a ser el hombre obrero, la niña aprenderá a ser 
mujer, esclava del hogar. Mujer obrera y mujer burguesa solo tienen esto en común: ser esclavas del hogar. La 
esclavitud es la forma más extrema de cosificación, son propiedad privada y — ¿es necesario decirlo? — no 
poseen propiedad privada.

Esta privación absoluta de la mujer es completamente solidaria con el desarrollo de la sociedad burguesa, 
al menos en dos aspectos. Por un lado, la desposesión de la mujer de su propio cuerpo, que la convierte 
en esclava del hogar, deja fuera de la mercantilización de todas las esferas de la vida social a las tareas de 
reproducción social. Por el otro, la desposesión del patrimonio de la mujer está estrechamente vinculada a la 
acumulación del capital y a la constitución del burgués como propietario y administrador de ese capital. Cuando 



4

Rev. Katálysis., Florianópolis, v.28, e106459. 2025  ISSN 1982-0259

Pablo Bentura

el capital avanza sobre la familia, destruye este espacio de reproducción y envía a sus integrantes al mercado, 
mercantilizando su fuerza de trabajo, proletarizando a la prole y a la mujer o directamente mercantilizando 
sus cuerpos en la prostitución.

Se desprenden tres formas de expresión de la cuestión de la mujer: la esclavitud de la mujer (el ilotismo 
del que habla Balzac), la privación del patrimonio de la mujer y, por último, la privación de su cuerpo como 
objeto disponible para la lujuria masculina en el seno del hogar o abiertamente en la prostitución.

El ilotismo de la mujer en la sociedad burguesa

En todos los casos, la mujer y los niños son, inexorablemente, las principales víctimas de la sociedad 
burguesa, que es masculina. Los poseedores de propiedad privada, los burgueses, son hombres, y entre los 
bienes a los que pueden aspirar como parte de esa propiedad se encuentran las mujeres. Esta condición es 
magistralmente definida por Balzac en Los pequeños burgueses cuando refiere a Celeste: “Celeste adoptó una 
actitud pasiva y fue lo que Brígida quería que fuera: una ilota” (1946a, p. 556). Es notable el papel sugestivo 
que cumple Brígida: una heroína que se revela contra el rol que se le asigna y que, en su posicionamiento 
como autoridad objetiva detrás de su hermano Jerónimo Thuillier, tiene clara conciencia del ideal de esposa 
— una ilota —, estrictamente una esclava no transable. Como en la antigua Esparta, las mujeres son esclavas 
domésticas que no pueden ser objeto de intercambio.

El análisis del papel de los ilotas en la economía espartana (Cf. Anderson, 1997, p. 25) como esclavos 
inalienables que desempeñaban funciones tanto en la agricultura como en tareas domésticas, es utilizado en 
reiteradas ocasiones por Balzac:

Aunque ridícula en apariencia, aquella mujer, que con su dote y sus herencias, aportárale al tío Grandet 
más de trescientos mil francos, habíase sentido siempre tan humillada por una dependencia y un ilotismo, 
contra el que la dulzura de su alma le prohibía rebelarse, que jamás en la vida había reclamado un céntimo 
ni hecho observación alguna a los escritos que maese Cruchot le ponía a la firma (Balzac, 1968, p. 29).

En el realismo mágico encontramos ejemplos similares: las mujeres, como en la Grecia clásica, posibilitan 
el “ocio creativo” del varón, preservan el hogar mientras los hombres se lanzan a la aventura, real o imaginaria, 
en busca de nuevos mundos o nuevas invenciones. Tal es la relación de Úrsula, piedra fundamental del hogar 
más sólido de Macondo, y José Arcadio, soñador y aventurero:

José Arcadio no creyó que fuera tan rígida la voluntad de su mujer. Trató de seducirla con el hechizo de 
su fantasía, con la promesa de un mundo prodigioso donde bastaba con echar unos líquidos mágicos en 
la tierra para que las plantas dieran frutos a voluntad del hombre, y donde se vendían a precio de baratillo 
toda clase de aparatos para el dolor. Pero Úrsula fue insensible a su clarividencia.

— En vez de andar pensando en tus alocadas novelerías, debes ocuparte de tus hijos — replicó —. Míralos 
cómo están, abandonados a la buena de Dios, igual que los burros.

José Arcadio Buendía tomó al pie de la letra las palabras de su mujer. Miró a través de la ventana y vio 
a los dos niños descalzos en la huerta soleada, y tuvo la impresión de que solo en aquel instante habían 
empezado a existir, concebidos por el conjuro de Úrsula. Algo ocurrió entonces en su interior; algo misterioso 
y definitivo que lo desarraigó de su tiempo actual y lo llevó a la deriva por una región inexplorada de los 
recuerdos. Mientras, Úrsula seguía barriendo la casa que ahora estaba segura de no abandonar en el resto 
de su vida. (García Márquez, 2014, pp. 19–20).

Cien años de soledad es una permanente confrontación entre pasado y futuro, entre comunidad (magia) y 
sociedad (realismo), entre afuera (desconocido) y adentro (comunidad). Las mujeres, invariablemente, preservan 
el pasado, y los hombres se desvelan por el futuro; las mujeres permanecen ancladas en la comunidad, los 
hombres salen permanentemente a la aventura; los cuerpos de las mujeres son presa de la magia, los hombres 



5

Rev. Katálysis., Florianópolis, v.28, e106459. 2025  ISSN 1982-0259

La cuestión de la mujer como expresión de la cuestión social

son prosaicos. Macondo avanza en una carrera hacia el futuro, lenta, muy lenta, cuando los rasgos de comunidad 
son arcaicos y en una velocidad creciente cuanto más de sociedad contiene hasta finalmente destruirse.

En la comedia humana hay un recurso equivalente. La degradación de la sociedad avanza desde

Las Escenas de la vida campestre [que] son a su modo la tarde de este interminable día, si se me permite 
llamar así al drama social [a] […] las escenas de la vida parisiense [que] nos dan la pintura de los gustos, 
de los vicios y de los fingimientos que son característicos a las capitales, donde se encuentran a la vez el 
extremo bien y el extremo mal [pasando por] las escenas de la vida de provincia [que] estudian la edad en 
que bullen las pasiones, en que se apoderan del hombre los cálculos egoístas, los intereses y la ambición 
(Balzac, 1946, Prefacio a la Comedia Humana, p. 11).

Como en el desarrollo de la vida que pasa de la infancia a la adolescencia hasta llegar a la adultez, en 
el mismo sentido en que Onetti le da al desarrollo de un hombre:

Pero se puede decir en dos o tres palabras. Usted no se va a casar con ella porque usted es viejo y ella es 
joven. No sé si usted tiene treinta o cuarenta años, no importa. Pero usted es un hombre hecho, es decir 
deshecho, como todos los hombres a su edad cuando no son extraordinarios (Onetti, 1995, p. 128).

La metáfora antropomórfica de Balzac puede ser descifrada con la cita de Onetti: el desarrollo, el 
progreso, es siempre el avance hacia la degradación; de la comunidad a la sociedad, de la sociedad agraria a 
la sociedad industrial, de lo esencialmente humano a lo esencialmente mercantil. Esta mirada romántica es 
esencial tanto del realismo romántico como del realismo mágico: sensibilidades asqueadas por la degradación 
humana que trae el avance destructivo de la sociedad burguesa sobre la comunidad.

El amor es maravilloso y absurdo e, incomprensiblemente, visita a cualquier clase de almas. Pero la gente 
absurda y maravillosa no abunda; y las que lo son, es por poco tiempo, en la primera juventud. Después 
comienzan a aceptar y se pierden. He leído que la inteligencia de las mujeres termina de crecer a los veinte 
o veinticinco años. No sé nada de la inteligencia de las mujeres y tampoco me interesa. Pero el espíritu 
de las muchachas muere a esa edad, más o menos. Pero muere siempre; terminan siendo todas iguales, 
con un sentido práctico hediondo, con sus necesidades materiales y un deseo ciego y oscuro de parir un 
hijo. (Onetti, 2012, p. 21).

La relación entre comunidad y sociedad (burguesa) es aquella que se establece entre esferas donde la 
acumulación simple subsiste en resistencia agónica frente a la acumulación ampliada. Tarde o temprano, la 
sociedad burguesa avanzará sobre la comunidad y la destruirá o la subordinará. La forma más simple de la 
comunidad, la familia, se pondrá al servicio de la acumulación ampliada preservando y utilizando “la esclavitud 
latente en la familia”1 (Marx y Engels, 1968, p. 21).

Como parte de la acumulación del capital, el burgués recibe de su dueño anterior, junto con la dote, a 
su esposa que se constituirá en parte de su propiedad privada:

La desgraciada esposa fue así condenada a la esclavitud más intolerable, controlada por el señor de M 
con la ayuda del Code Civil [código civil] y el derecho de propiedad. Base de las diferencias sociales 
que vuelven al amor independiente de los libres sentimientos de los amantes y permitía al marido celoso 
encerrar a su esposa con los mismos cerrojos con los que el avaro cierra los baúles de su cofre. La mujer 
es parte del inventario (Peuchet, citado en Marx, 2012, p. 83).

Expresado de forma explícita en la Fisiología del matrimonio por Balzac (1946b):

Fisiología, ¿qué quieres? ¿Es tu fin demostrarnos que el matrimonio une, por toda la vida, dos entes que 
no se conocen? […] ¿Qué a pesar de todos sus inconvenientes, es el matrimonio la fuente primera de la 
propiedad? [...] ¿Que es la mujer tratada como esclava? (pp. 3–4).



6

Rev. Katálysis., Florianópolis, v.28, e106459. 2025  ISSN 1982-0259

Pablo Bentura

Cuando la mujer no cumple su función, o cuando no puede ser mantenida, se la deja librada a su suerte. 
Las mujeres burguesas no deseadas son encerradas en hospicios para enfermas mentales (Marx, 2012), o bien 
condenadas a proletarizarse en el eslabón más vulnerable — al igual que los niños —, o a la prostitución. De 
este modo, dejan de ser esclavas para convertirse en dueñas de la única mercancía que poseen: su propio cuerpo.

La proletarización de los niños es expresada por Balzac: “París, donde los niños son rara vez hermosos, 
como productos que son de la miseria, del trabajo excesivo y de los ambientes sin aire, sin libertad de acción 
y sin ninguna de las comodidades de la vida” (1946a, p. 555).

La relación entre el hombre y la mujer está determinada por la sociedad en la que ambos se producen 
como tales, como hombre y como mujer. El avance de la sociedad sobre la naturaleza establece en qué grado 
lo humano se naturaliza y lo natural se humaniza.

La relación del hombre con la mujer es la relación más natural del hombre con el hombre. En ella se 
muestra en qué medida la conducta natural del hombre se ha hecho humana o en qué medida su naturaleza 
humana se ha hecho para él naturaleza (Marx, 1997, p. 146).

La naturaleza humana en la sociedad burguesa es, igual que el resto de la naturaleza, una entidad a 
ser mercantilizada, a constituirse en propiedad privada. De este modo, la mujer, al igual que el hombre — 
inseparable de su fuerza de trabajo —, es convertida en objeto de posesión. La mujer se convierte en objeto 
en tanto fuerza de trabajo cuando se la proletariza, cuando es esclavizada como sirvienta en el seno del hogar 
y como objeto sexual: “El celoso necesita una esclava, el celoso puede amar, pero el amor que siente no es 
más que la contraparte lujuriosa de sus celos; el celoso es, ante todo, un propietario privado” (Peuchet citado 
en Marx, 2012, p. 88).

Pero la acumulación del capital está por encima de cualquier sentimiento, incluso tolerar el adulterio. 
Al decir de Balzac (1946b): “La severidad de las leyes conyugales era en ellas, con bastante generalidad 
temperada por el adulterio” (p. I). Una sociedad completamente envilecida tolera el adulterio no por amplitud 
moral y espíritu liberal; lo hace cuando este se le impone por razón de conveniencia. El burgués entrega a su 
mujer solo para mantener su capital:

El paseo por el jardín le calmó un poco. “No — se dijo con energía — no me privaré de mi mujer: me 
es demasiado útil”. Se imaginó con horror lo que sería su casa sin su mujer; no tenía más pariente que la 
marquesa de R..., vieja, imbécil y mala.

La idea era sensata, pero su ejecución exigía una fuerza de carácter muy superior a la muy escasa que 
poseía el pobre hombre. “Si conservo a mi mujer —se dijo—, yo me conozco, cualquier día, en un 
momento de impaciencia contra ella, le reprocharé su falta. Ella es orgullosa, reñiremos y todo ocurrirá 
antes que haya heredado a su tía. ¡Cómo se van a burlar de mí entonces! Mi mujer quiere a sus hijos, y al 
fin todo irá a parar a ellos. Pero yo seré la comidilla de las conversaciones de Verriéres. “¡Ni siquiera ha 
sabido vengarse de su mujer!”, dirán . ¿No será mejor quedarme con la sospecha y no investigar nada? 
Pero entonces me ató de manos, no podré reprocharle nada. (Stendhal, 1982, p. 108)

Monsieur Rênal tiene la convicción, acertada por cierto, de que su mujer tiene un amorío con Julio, el 
protagonista de Rojo y negro, pero a pesar de sus celos abrumadores está dispuesto a ahogarlos en un cálculo 
estratégico por cuidar la fortuna. Como establece Marx (1986) en el 18 Brumario, la burguesía comprende 
rápidamente cuando “para salvar la bolsa hay que renunciar a la corona” (p. 447).

La obra de arte no es una obra teórica; expresa la realidad a través de su capacidad mimética, revelando 
elementos esenciales de esa realidad: elementos que comunican verdad y se sostienen en una mirada de la 
totalidad histórica (Auerbach, 2014).

Si bien refleja aspectos fundamentales de la economía política de su tiempo, la literatura no es economía 
política. No obstante, y pese a las referencias “cientificistas” de Balzac, su apego a la realidad le permite 
expresar destellos de economía política. La identificación de la esclavitud de la mujer con la condición de los 
ilotas espartanos es expresión de estos destellos.



7

Rev. Katálysis., Florianópolis, v.28, e106459. 2025  ISSN 1982-0259

La cuestión de la mujer como expresión de la cuestión social

El trabajo libre es esencial a la sociedad burguesa, aunque el capitalismo siempre aprovecha formas de 
producción heredadas de modos anteriores, de modo que la esclavitud y las servidumbres continúan activas. 
El “ilotismo” es mucho más apropiado para definir “la esclavitud latente en la familia” que, en general, refiere 
a formas de esclavitud no transable.

Esta condición de esclavos no transables no supone para nada una condición ventajosa para la sujeción de 
la mujer y los niños. De hecho, situaciones extremas de degradación y violencia podrían resultar amortiguadas 
si el amo tuviera posibilidades de venta sobre su posesión. La transacción del truhan Thenardier para entregar 
a Cosette a Valjant es un buen ejemplo:

¡Ah señor!, ¡mi buen señor! ¡Tomadla, lleváosla, conservadla en azúcar, en trufas; bebéosla, coméosla, y 
que seáis bendito de la Virgen Santísima y de todos los santos del paraíso! –Convenido entonces. — ¿De 
veras? ¿Os la lleváis? — Me la llevo. — ¿Ahora? — Ahora mismo. Llamadla.

— ¡Cosette! — gritó la Thenardier. — Entretanto — prosiguió el hombre —, voy a pagaros mi cuenta. 
¿Cuánto es? Echó una ojeada a la cuenta, y no pudo reprimir un movimiento de sorpresa. — ¡Veintitrés 
francos! Miró a la tabernera y repitió: —¿Veintitrés francos? — ¡Claro que sí, señor! Veintitrés francos. 
El viajero puso sobre la mesa cinco monedas de cinco francos. En ese momento Thenardier irrumpió 
en medio de la sala, y dijo: — El señor no debe más que veintiséis sueldos. — ¡Veintiséis sueldos! 
— dijo la mujer. — Veinte sueldos por el cuarto — continuó fríamente Thenardier — y seis sueldos por 
la cena (Hugo, 1967, p. 372).

La mujer como esclava del hogar, único lugar donde puede expresar su valor en tanto mujer valiosa, 
mujer útil, digna para el matrimonio, tiene expresión en la literatura latinoamericana. Tomemos por ejemplo 
un pasaje de la Ciudad y los perros de Vargas Llosa (1963): “— ¿Quieres que te ayude? — No sabes — dijo 
la mujer, secamente; ahora removía la olla con una mano y con la otra se hurgaba la nariz —. No sabes hacer 
nada. Ni cocinar, ni coser, ni nada. Pobre de ti” (p. 34).

La tía de Teresa solo puede ver a la mujer como capaz en la medida que esas capacidades se circunscriben 
al seno del hogar y solo concibe la reproducción y sobrevivencia a través del casamiento:

— Vas a cumplir dieciocho años — dijo la mujer, reanudando el combate contra los rebeldes cabellos —. 
Pero no te das cuenta. Me quedaré ciega y nos moriremos de hambre, si no haces algo. No dejes escapar 
a ese muchacho. Tienes suerte que se haya fijado en ti. A tu edad, yo ya estaba encinta. ¡Para qué me dio 
hijos el Señor, si me los iba a quitar después! ¡Va! (Vargas Llosa,1963, p. 34).

Páginas adelante nos enteramos de que Teresa no solo tiene empleo: se ha capacitado para el mundo del 
trabajo, es competente, pero ni ella ni su tía lo pueden ver: “Ella le contó luego que trabajaba en una oficina del 
centro y que antes había estudiado taquigrafía y mecanografía en una academia” (Vargas Llosa, 1963, p. 39).

Como es de esperar, la suerte de Teresa, a pesar de todo, no va a ser muy distinta de la pronosticada 
por su tía; no se casará con Alberto y acabará casada con un joven, el Jaguar, que, incluso en el sobrenombre 
que le dieron en el colegio militar, anunciaba darle la misma suerte de violencia y maltrato que cobró la vida 
de su madre.

La superación de la comunidad abre paso a la posibilidad de la humanidad como una instancia universal. 
La sociedad supone la posibilidad de un avance en relación con la comunidad, solo que lo que universaliza la 
sociedad burguesa es el individualismo más despiadado.

En palabras de Marx (2011):

Solamente en el siglo XIX, con la “sociedad burguesa”, las diversas formas de conexión social confrontan 
al individuo como simples medios para sus fines privados, como necesidad exterior. Sin embargo, la 
época que produce ese punto de vista, el punto de vista del hombre aislado es justamente la época de 
las relaciones sociales (universales desde ese punto de vista) más desarrolladas hasta el presente (p. 40).

En un texto de 1846 Marx (2012, p. 63) establece la supremacía de los escritores franceses en la medida 
que son capaces “de dar cuenta lo contradictorio y antinatural de la vida moderna, no solo en relaciones 



8

Rev. Katálysis., Florianópolis, v.28, e106459. 2025  ISSN 1982-0259

Pablo Bentura

entre clases particulares, sino en todos los circuitos y figuras del intercambio cotidiano de hoy”. Señala esta 
capacidad, del orden burgués de atropellar todas las esferas de la vida donde aún sobrevive algún resguardo 
al “frío interés, al cruel ‘pago al contado’” (Marx y Engels, 1986, p. 113).

La crítica francesa permite mostrarnos hasta qué punto la pretensión de los ciudadanos filántropos se basa 
en la idea de que solo basta con darles a los proletarios un poco de pan y un poco de educación. Como si 
los únicos en soportar las condiciones sociales actuales fueran los trabajadores, como si en lo que respecta 
al resto de la sociedad, el mundo existente fuera el mejor de los mundos posibles (Marx, 2012, pp. 63–64).

No es casual, entonces, que el despliegue más dramático y descarnado de la cuestión social se encuentre 
en Los miserables (Hugo, 1967), publicada en 1862. La sociedad burguesa, ya consolidada y madura, es el 
escenario de la miseria que ella misma es capaz de producir; miseria que Victor Hugo muestra en todas sus 
facetas y dimensiones. ¿Son miserables las víctimas de este mundo desalmado? o, más bien, lo son aquellos 
que, a costa de la miseria que promueven, logran el dudoso privilegio de adaptarse a un mundo desalmado? 
La odisea de Juan Valjean es la odisea del proletariado y su superioridad moral: el robo que lo condena es un 
robo altruista cometido por alguien que ya está condenado, un hombre que roba un pan para alimentar a su 
hermana y a sus siete sobrinos. Es la tragedia de la clase que produce todas las riquezas y, sin embargo, puede 
morir de hambre junto a su prole, por estar circunstancialmente sin condiciones de vender su fuerza de trabajo.

El componente masculino de la sociedad burguesa se presenta sin ambigüedades. La prisión de Valjean 
deja desamparados a su hermana y a sus sobrinos, perdidos en un mundo desalmado. Nada más que su probable 
muerte se sabe de ellos, no hay sobrevivencia posible sin la figura protectora masculina. Lo mismo ocurre 
con Cosette, que solo será salvada por la intervención de Valjean, quien encarna la superioridad moral del 
trabajador. Esa superioridad moral, sin embargo, solo se manifiesta como la promesa de un mesianismo apenas 
individual, porque si bien Valjean se encuentra con la rebelión en las propias barricadas, claramente descree 
de esta expresión política del trabajo que aparece como una expresión paralela que apenas se encuentra, sin 
interferir, en su camino redentor (Hugo,1967).

Conclusiones

Recuperar los elementos constitutivos de los fenómenos sociales en sus orígenes nos descubre su 
radicalidad. Los aspectos que permanecen en su manifestación contemporánea hablan de su carácter esencial, 
distinguen aquello que es sustantivo de lo meramente adjetivo.

La burguesía se constituye como la primera clase universal. A esta clase le imprime su dinámica la lógica 
despiadada del capital, que transforma en mercancía toda la naturaleza que encuentra a su paso, incluida la 
naturaleza humana. Cosificación es el leitmotiv del capital, su definición de naturaleza: todo aquello pasible 
de convertirse en mercancía.

La cosificación de la mujer preexiste al capital: su condición de esclava del hogar, de objeto sexual 
y de carente de posesiones materiales es constitutiva de la sociedad feudal. El capital apenas consagró esa 
condición bajo la forma de propiedad privada.

En la sociedad contemporánea es posible identificar, claramente, avances indudables en la emancipación 
de la mujer. De todos modos, en una sociedad regida por el capital, la cosificación es ley y cuando se pretende 
superarla, el capital muestra su peor cara y reedita la violencia que empleó para imponer su imperio. En el 
caso de las mujeres, asistimos cotidianamente a esa violencia ejercida sobre sus cuerpos, que adopta la misma 
forma de sus orígenes: violencia física, sexual, patrimonial y simbólica.

Las últimas décadas han representado una ofensiva despiadada del capital sobre el trabajo. Los años 
setenta marcaron el comienzo de esta coyuntura, en la que el capital rompió unilateralmente el pacto interclasista 
que, durante al menos tres décadas, había permitido mostrar la cara más humana del capitalismo.

Del horror de la segunda guerra mundial emergió un Estado que parecía comprender que la lógica del 
mercado debía ser intervenida por la lógica de una administración orientada a generar condiciones humanas de 
reproducción de la clase trabajadora. Fue un periodo donde la clase obrera, sin perder nunca su independencia 
de clase, encontró un Estado receptivo como nunca a sus demandas y reivindicaciones.



9

Rev. Katálysis., Florianópolis, v.28, e106459. 2025  ISSN 1982-0259

La cuestión de la mujer como expresión de la cuestión social

Es claro que esta receptividad se explica más por el terror a la revolución social en el contexto de la 
Guerra Fría que por cualquier sensibilidad social que pueda esconderse en el frío corazón del capital o del 
Estado. De hecho, con la crisis de los años setenta y la posterior implosión de la Unión Soviética se reconstituyó 
la histórica relación simbiótica entre el capital y el Estado. La ruptura unilateral del pacto interclasista tuvo su 
epicentro en Inglaterra y Estados Unidos, donde el capital encontró como aliados incondicionales los gobiernos 
de Ronald Reagan y Margaret Thatcher, quienes pusieron todo el aparato del Estado al servicio del gran capital.

El avance del capital con la complicidad del Estado sobre todas las conquistas civilizatorias de la clase 
trabajadora tuvo como soporte ideológico y práctica concreta la despolitización radical de la cuestión social y 
la naturalización y consecuente deshistorización del mercado. Con el neoliberalismo volvió el tiempo en que

había sonado la campana funeral de la ciencia económica burguesa. Ya no se trataba de si tal o cual teorema 
era o no verdadero, sino de si resultaba beneficioso o perjudicial, cómodo o molesto, de si infringía o no 
las ordenanzas de policía. Los investigadores desinteresados fueron sustituidos por espadachines a sueldo 
y los estudios científicos imparciales dejaron el puesto a la conciencia turbia y a las perversas intenciones 
de la apologética (Marx, 2002, p. 14).

Cuando la cuestión social es despolitizada y se despliega un discurso que pretende que el mercado —
ese espacio donde el egoísmo y la racionalidad instrumental se despliegan sin límites— es la respuesta para 
enfrentar la cuestión social que él mismo produce; cuando se pretende curar la herida con la misma espada 
que la causó, se torna imprescindible recurrir a todos los instrumentos que nos ha legado la crítica. Y cuando 
la ciencia se torna una fría apologética, basada en estadísticas que legitiman un orden incapaz de expresar toda 
la miseria humana que produce el capital, librado de cualquier limite a su capacidad destructiva, entonces se 
hace imprescindible recurrir a aquellos productos en los que la humanidad logró expresar todo su potencial 
civilizatorio.

Referencias

ANDERSON, P. (1997). Transiciones de la antigüedad al feudalismo. Siglo XXI.
AUERBACH, E. (2014). Mimesis: la representación de la realidad en la literatura occidental. Fondo de Cultura Económica.
BALZAC, H. (1946). La comedia humana. Ediciones Calíope.
BALZAC, H. (1946a). Los pequeños burgueses: En La comedia humana. Ediciones Calíope.
BALZAC, H. (1946b). Fisiología de la familia: En La comedia humana. Ediciones Calíope.
BALZAC, H. (1968). Eugenia Grandet. Centro Editor de América Latina.
CARPENTIER, A. (1993). Los pasos perdidos. Alfaguara.
GARCÍA MÁRQUEZ, G. (1972). La increíble y triste historia de la cándida Eréndira y su abuela desalmada. Sudamericana.
GARCÍA MÁRQUEZ, G. (2014). Cien años de soledad. Debolsillo.
ENGELS, F. (2017). El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado [Archivo Marx-Engels de la Sección en español del 
Marxists Internet Archive]. https://www.marxists.org/espanol/m-e/1880s/origen/el_origen_de_la_familia.pdf
HUGO, V. (1967). Los miserables. Ramón Sopena.
MARX, C. (1986). El XVIII Brumario de Luis Bonaparte. En Marx y Engels, obras escogidas (Tomo I). Progreso.
MARX, C. (1997). Manuscritos: economía y filosofía. Altaya.
MARX, C. (2002). El capital: el proceso de producción del capital (Tomo I, vol. 1, Libro primero). Siglo XXI.
MARX, C. (2012). Acerca del suicidio: Las Cuarenta.
MARX, C. (1968). La ideología alemana: Pueblos Unidos.
MARX, C. y ENGELS, F. (1986). Manifiesto del Partido Comunista. En Marx y Engels, obras escogidas (Tomo I). Progreso.
ONETTI, J. C. (1995). Bienvenido, Bob. En Cuentos completos. Alfaguara.
ONETTI, J. C. (2012). El pozo. En Novelas breves. Eterna Cadencia.
STENDHAL. (1982). Rojo y negro. Hyspamérica.
STUART MILL, J. (2010). El sometimiento de la mujer. Alianza Editorial.
VARGAS LLOSA, M. (1963). La ciudad y los perros. Seix Barral.
VARGAS LLOSA, M. (2016). Pantaleón y las visitadoras. Alfaguara.



10

Rev. Katálysis., Florianópolis, v.28, e106459. 2025  ISSN 1982-0259

Pablo Bentura

Notas:

1 “Las formaciones sociales son […] combinaciones concretas de diferentes modos de producción organizados bajo el predominio 
de uno de ellos” (Anderson,1997, p. 14).

Jose Pablo Bentura 
jose.bentura@cienciassociales.edu.uy 
Doctor en Ciencias Sociales (FLACSO – Sede Argentina) 
Profesor titular del Departamento de Trabajo Social de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad 
de la República de Uruguay.

Universidad de la República (UDELAR) 
Departamento de Trabajo Social 
Facultad de Ciencias Sociales 
Montevideo – Uruguay 
CEP: 11200

Agradecimentos
Não se aplica.

Agência financiadora
Não se aplica.

Contribuições do autor
O autor é responsável por todas as etapas da elaboração do 
manuscrito.

Aprovação por Comitê de Ética e consentimento para 
participação
Não se aplica.

Consentimento para publicação
O Autor consente a publicação do presente manuscrito.

Conflito de interesses
Não há conflito de interesses.

Disponibilidade de dados
Os dados de pesquisa estão disponíveis no corpo do documento.

Editores Responsáveis
Mailiz Garibotti Lusa – Editora-chefe
Maria Regina de Ávila Moreira – Comissão Editorial


