DOI: https://doi.org/10.1590/1982-0259.2025.e106459 1

ESPACIO TEMA LIBRE

La cuestion de la mujer como expresion de la
cuestion social

Pablo Bentura!
https://orcid.org/0000-0003-2341-4751

"Universidad de la Republica, Departamento de Trabajo Social, Facultad de Ciencias Sociales, Montevideo, Uruguay

La cuestion de la mujer como expresion de la cuestion social

Resumen: Se presentan resultados de la investigacion “La cuestion social en la literatura: estudio comparativo de sus expresiones en
el realismo romantico francés y el realismo magico latinoamericano”. Se encuentran regularidades en la literatura de dos momentos
y dos lugares del capitalismo, signados por la crisis. La Francia que comienza a desplegarse a partir de los afios treinta del siglo XIX
y Latinoamérica que comienza a desplegarse a partir de los afos sesenta del siglo XX. Este articulo tiene como objetivo presentar la
cuestion de la mujer como expresion de la cuestion social segin es expresada en la literatura mencionada. En ambos momentos se
encuentran formas de cosificacion de la mujer: como esclava del hogar (ilotismo), como objeto sexual y como proletaria en las peores
formas de explotacion.

Palabras clave: Cosificacion, cuestion social, mercantilizacion.

A questido da mulher como expressdo da questio social

Resumo: Apresentam-se os resultados da pesquisa “A questdo social na literatura: estudo comparativo de suas expressdes no realismo
romantico francés e no realismo magico latino-americano”. Encontram-se regularidades na literatura de dois momentos e dois lugares
do capitalismo, marcados pela crise. A Franga que comega a se desenvolver a partir dos anos 30 do século XIX e a América Latina
que comega a se desenvolver a partir dos anos 60 do século XX. Este artigo tem como objetivo apresentar a questdo da mulher como
expressdo da questdo social, conforme ela se expressa na literatura mencionada. Em ambos os momentos e lugares, encontram-se formas
de cosificagdo da mulher: como escrava doméstica (ilotismo), como objeto sexual e como proletaria nas piores formas de exploragdo.
Palavras-chave: Coisificacdo, questdo social, mercantilizagao.

Women’s cues as an expression of social cues

Abstract: The results of the investigation of “Social question in literature. Comparative study of its expressions in French romantic
realism and Latin American magical realism” is presented. Regularities are found in the literature of two moments and places of
capitalism, marked by the crisis. La Francia that began to unfold from the 30th year of the XIX century and Latin-American that began
to unfold from the 60th year of the XX century. This article aims to present women’s cues as an expression of social cues as expressed
in the literature. In both moments, forms of cosification of women are found as a slave of the home (ilotism), as a sexual object and
as a proletariat in the worst forms of exploitation.

Keywords: cosification, social cuestion, mercantilization.

Recebido em 07.04.2025. Aprovado em 29.09.2025. Revisado em 27.10.2025.

Este es un articulo publicado en acceso abierto (Open Access) bajo la licencia Creative Commons Attribution
BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), que permite su uso, distribucion y reproduccion en cualquier medio,

sin restricciones siempre que el trabajo original sea debidamente citado.

Rev. Katalysis., Florianopolis, v.28, e106459. 2025 ISSN 1982-0259



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-2341-4751

2

Pablo Bentura

Presentacion

“El origen de la sujecion de la mujer es la esclavitud primitiva y las costumbres bdrbaras del género
humano en su cuna.”

John Stuart Mill (2010, p. 30).

Este articulo recoge resultados de la investigacion La cuestion social en la literatura: estudio comparativo
de sus expresiones en el realismo romantico francés y el realismo magico latinoamericano, realizada en el
posdoctorado en la Pontificia Universidade Catdlica de Sao Paulo (PUC/SP) bajo la direccion de Maria Carmelita
Yazbek. Ambos contextos, la Francia de 1830 y la Latinoamérica de los afios sesenta del siglo XX, generan
corrientes literarias que expresan las respectivas crisis en la sociabilidad: el realismo romantico francés y el
realismo magico latinoamericano; la literatura francesa se despliega junto con la emergencia de la expresion
‘cuestion social’ y la latinoamericana con la recuperacion de esta expresion por las ciencias sociales.

La cuestion social es el avance de las relaciones capitalistas de produccion sobre todas las esferas de
la vida: sobre la comunidad, la familia, el trabajo artesanal, la intimidad. En ambas expresiones literarias se
encuentran trazos de anticapitalismo romantico y critica resignada, pero, en sintesis, puede establecerse que
la expresion fenoménica de la cuestion social que puede recogerse en esta literatura puede resumirse en que el
capitalismo, ha hecho de la dignidad personal un simple valor de cambio. Ha sustituido las numerosas libertades
escrituradas y bien adquiridas por la Uinica y desalmada libertad de comercio. En una palabra, en lugar de la
explotacion velada por ilusiones religiosas y politicas, ha establecido una explotacion abierta, descarnada,
directa y brutal (Marx y Engels, 1986, p. 113).

La sociedad que surge tras la destruccion de la sociedad feudal puede caracterizarse como una sociedad
fragmentada, escindida en dos mundos especulares: uno domina al otro, lo asedia de forma constante; el
dominado, a su vez, resiste, pero su fortaleza ha perdido solidez y se vuelve permeable a la penetracion
del contrario. En ese primer mundo prevalece el interés colectivo y fraternal, expresion de un pasado que
persiste — incesante pero impotente — frente al avance del otro: el mundo del interés individual y egoista,
manifestacion del nuevo orden.

El mercado es, en las primeras décadas del siglo XIX, la guerra de todos contra todos. La revolucion
de julio de 1830 aun no ha configurado claramente al proletariado como clase en si, la solidaridad obrera es
apenas la expresion ocasional de momentos en los que la identificacion con el otro impulsa a tender la mano.
Y sabemos, o al menos sospechamos, que “la sonrisa, cuando era de un desconocido, siempre oculta una
proposicion” (Carpentier, 1993, p. 32).

La sociedad feudal construy¢ fortalezas para protegerse del asedio de los barbaros, pero contra la barbarie
de la sociedad burguesa no existe fortaleza capaz de ofrecer resistencia. Alli “todo lo sélido se desvanece en el
aire” (Marx y Engels, 1986, p. 111), y si algunos espacios se mantienen resistentes es porque preservan algo ain
util: ofrecen un resguardo que la accidon corrosiva de la rentabilidad no ha tenido interés de derruir totalmente.

La familia, glorificada por el pensamiento conservador, es uno de esos espacios, el fundamental. El
burgués y el obrero encuentran alli reposo, son alli amos y sefiores y como tales ejercen su poder arbitrario
y despotico, son libres alli en la medida en que son amos, que esclavizan, mientras pueden, a su mujer y sus
hijos. Mientras pueden, porque la sociedad burguesa es irrefrenable cuando precisa penetrar con su logica el
“sagrado inviolable del hogar”. Pero mientras, podran gozar y abusar de esa que es su propiedad privada. “La
familia individual moderna se funda en la esclavitud doméstica franca o mas o menos disimulada de la mujer,
y la sociedad moderna es una masa cuyas moléculas son las familias individuales” (Engels, 2017, p. 32).

Como establece Anderson (1997, p. 14), “las formaciones sociales son [...] combinaciones concretas
de diferentes modos de produccidn organizados bajo el predominio de uno de ellos”. El individuo moderno, el
burgués, se erige en duefio y sefior del mundo, bajo los limites muy precisos que le impone la ley inquebrantable
de la acumulacion del capital. En este predominio subsisten, en total y absoluta subordinacién, formas de
sociabilidad propias de 6rdenes anteriores; el absolutismo del imperio burgués debe disponer de resguardo a
su propio poder destructivo, un mundo despiadado tiene que ofrecer alglin resguardo.

Rev. Katalysis., Florianopolis, v.28, e106459. 2025 ISSN 1982-0259



La cuestion de la mujer como expresion de la cuestion social

Marx sefialaba que la religion es el “corazén de un mundo sin corazén”, el filo de la razon instrumental
debio detenerse a las puertas del templo, algunas formas comunitarias subsisten al avance del capital, “el jarro
de agua helada del calculo egoista” (Marx y Engels, 1986, p. 113) precisa de una empufiadura para aferrarlo.

Es claro que esos resabios del pasado mantienen todo el despotismo de la formacion social en las que
aquellas jerarquias fueron la forma de sociabilidad privilegiada. Son el espacio de las jerarquias inmutables,
absolutas y despdticas:

Las personas mas cobardes, las que no son capaces de enfrentar nada, se vuelven implacables ni bien
pueden ejercer su autoridad absoluta de jerarquia de edad. El mismo abuso de esta autoridad es una especie
de sustituto brutal de toda la sumision y subordinacion a las que ellas mismas se rebajan, les guste o no,
en la sociedad burguesa (Peuchet, citado en Marx, 2012, p. 76).

Los procesos crecientes de mercantilizacion de todas las esferas de la vida que realiza la sociedad burguesa
tienen como resultado la miserable vida en sociedad, los procesos de desacralizacion, de desencantamiento y
su reemplazo por el “desalmado pago al contado” (Marx y Engels, 1986, p. 113) se mantienen preservando
esferas precapitalistas de convivencia. El soporte de esas esferas pueden encontrarse en Stendhal, en Balzac,
en Victor Hugo y en términos similares en Onetti, en Garcia Marquez y en Vargas Llosa, en los restos de
comunidad que atin subsisten en espacios a los que atin no ha llegado la piqueta del progreso, en los suburbios,
en expresiones arquitectonicas no rentables que aun no fueron demolidas, en la valoracion subjetiva de joyas
que no pueden ser reducidas a su valor en dinero, pero sobre todo en el medio rural, en provincia, donde
la comunidad sobrevive a duras penas y en el seno de la familia: donde las mujeres sostienen con afecto y
abnegacion esta institucion que se mantiene como el centro de la reproduccion en la sociedad burguesa.

En la literatura francesa del siglo que nos convoca, la cuestion de la mujer es expresion objetiva de la
cuestion social, es decir, es el resultado inexorable de aspectos estructurales e irreductibles de la sociedad
burguesa. En consecuencia, “fuera de una reforma total del orden social actual, todos los intentos de cambio
serian inutiles” (Peuchet citado en Marx, 2012, p. 71).

En otros términos, es expresion de una contradiccion inherente a la sociedad burguesa, cuya superacion
solo se resuelve con la superacion del orden burgués. Notablemente, en la literatura burguesa del siglo XIX esa
superacion no se plantea como una transformacion radical de dicho orden, ya que los trazos de la contradiccion
son establecidos con la sociedad del pasado, con la afioranza de la comunidad en la que las relaciones entre
los individuos eran relaciones humanas.

Como se ha sefialado, la 16gica individualista del hombre burgués avanza sobre la comunidad,
imprimiéndole el motor deletéreo de la mercantilizacion. La familia es preservada de esta dindmica como un
espacio de proteccion; refugio para aquellos que precisan ser educados para la mayoria de edad que habilite
para la guerra mercantil — los nifios — y para quienes nunca llegardn a esa mayoria — las mujeres.

La minoridad no preserva en lo absoluto de la exposicion a la 16gica mercantil: llegado el caso, nifios
y mujeres pueden ser proletarizados; su fuerza de trabajo o su cuerpo mismo pueden convertirse mercancia.
Nifios y mujeres son las principales victimas del mercado: cuando caen en él, lo hacen en los peores lugares,
donde la explotacion es brutalmente descarnada. Principales victimas del avance de la sociedad burguesa, las
formas de explotacion que se erige sobre ellos destruyen su cuerpo y, muchas veces, su vida. Tanto cuando
se explota su fuerza de trabajo como cuando se explota directamente su cuerpo, se produce la degradacion
inmediata de cualquier resto de humanidad que atn pueda sobrevivir en la sociedad burguesa.

En el hogar se concentran las actividades de reproduccion social, material y simbdlica, El nifio burgués
aprenderd a ser el hombre burgués, el nifio obrero aprendera alli a ser el hombre obrero, la nifia aprendera a ser
mujer, esclava del hogar. Mujer obrera y mujer burguesa solo tienen esto en comun: ser esclavas del hogar. La
esclavitud es la forma mas extrema de cosificacion, son propiedad privada y — ;es necesario decirlo? — no
poseen propiedad privada.

Esta privacion absoluta de la mujer es completamente solidaria con el desarrollo de la sociedad burguesa,
al menos en dos aspectos. Por un lado, la desposesion de la mujer de su propio cuerpo, que la convierte
en esclava del hogar, deja fuera de la mercantilizacion de todas las esferas de la vida social a las tareas de
reproduccion social. Por el otro, la desposesion del patrimonio de la mujer esta estrechamente vinculada a la
acumulacion del capital y a 1a constitucion del burgués como propietario y administrador de ese capital. Cuando

Rev. Katalysis., Florianopolis, v.28, e106459. 2025 ISSN 1982-0259




Pablo Bentura

el capital avanza sobre la familia, destruye este espacio de reproduccion y envia a sus integrantes al mercado,
mercantilizando su fuerza de trabajo, proletarizando a la prole y a la mujer o directamente mercantilizando
sus cuerpos en la prostitucion.

Se desprenden tres formas de expresion de la cuestion de la mujer: la esclavitud de la mujer (el ilotismo
del que habla Balzac), la privacion del patrimonio de la mujer y, por ultimo, la privacioén de su cuerpo como
objeto disponible para la lujuria masculina en el seno del hogar o abiertamente en la prostitucion.

El ilotismo de la mujer en la sociedad burguesa

En todos los casos, la mujer y los nifios son, inexorablemente, las principales victimas de la sociedad
burguesa, que es masculina. Los poseedores de propiedad privada, los burgueses, son hombres, y entre los
bienes a los que pueden aspirar como parte de esa propiedad se encuentran las mujeres. Esta condicion es
magistralmente definida por Balzac en Los pequerios burgueses cuando refiere a Celeste: “Celeste adopt6 una
actitud pasiva y fue lo que Brigida queria que fuera: una ilota” (1946a, p. 556). Es notable el papel sugestivo
que cumple Brigida: una heroina que se revela contra el rol que se le asigna y que, en su posicionamiento
como autoridad objetiva detras de su hermano Jeronimo Thuillier, tiene clara conciencia del ideal de esposa
— una ilota —, estrictamente una esclava no transable. Como en la antigua Esparta, las mujeres son esclavas
domésticas que no pueden ser objeto de intercambio.

El andlisis del papel de los ilotas en la economia espartana (Cf. Anderson, 1997, p. 25) como esclavos
inalienables que desempefiaban funciones tanto en la agricultura como en tareas domésticas, es utilizado en
reiteradas ocasiones por Balzac:

Aunque ridicula en apariencia, aquella mujer, que con su dote y sus herencias, aportarale al tio Grandet
mas de trescientos mil francos, habiase sentido siempre tan humillada por una dependencia y un ilotismo,
contra el que la dulzura de su alma le prohibia rebelarse, que jamas en la vida habia reclamado un céntimo
ni hecho observacion alguna a los escritos que maese Cruchot le ponia a la firma (Balzac, 1968, p. 29).

En el realismo magico encontramos ejemplos similares: las mujeres, como en la Grecia clasica, posibilitan
el “ocio creativo” del varon, preservan el hogar mientras los hombres se lanzan a la aventura, real o imaginaria,
en busca de nuevos mundos o nuevas invenciones. Tal es la relacion de Ursula, piedra fundamental del hogar
mas sélido de Macondo, y José Arcadio, sofiador y aventurero:

José Arcadio no creyd que fuera tan rigida la voluntad de su mujer. Trat6 de seducirla con el hechizo de
su fantasia, con la promesa de un mundo prodigioso donde bastaba con echar unos liquidos magicos en
la tierra para que las plantas dieran frutos a voluntad del hombre, y donde se vendian a precio de baratillo
toda clase de aparatos para el dolor. Pero Ursula fue insensible a su clarividencia.

— En vez de andar pensando en tus alocadas novelerias, debes ocuparte de tus hijos — replico —. Miralos
como estan, abandonados a la buena de Dios, igual que los burros.

José Arcadio Buendia tomo al pie de la letra las palabras de su mujer. Mir6 a través de la ventana y vio
a los dos nifos descalzos en la huerta soleada, y tuvo la impresion de que solo en aquel instante habian
empezado a existir, concebidos por el conjuro de Ursula. Algo ocurri6 entonces en su interior; algo misterioso
y definitivo que lo desarraigd de su tiempo actual y lo llevo a la deriva por una region inexplorada de los
recuerdos. Mientras, Ursula seguia barriendo la casa que ahora estaba segura de no abandonar en el resto
de su vida. (Garcia Marquez, 2014, pp. 19-20).

Cien anios de soledad es una permanente confrontacion entre pasado y futuro, entre comunidad (magia) y
sociedad (realismo), entre afuera (desconocido) y adentro (comunidad). Las mujeres, invariablemente, preservan
el pasado, y los hombres se desvelan por el futuro; las mujeres permanecen ancladas en la comunidad, los
hombres salen permanentemente a la aventura; los cuerpos de las mujeres son presa de la magia, los hombres

Rev. Katalysis., Florianopolis, v.28, e106459. 2025 ISSN 1982-0259



La cuestion de la mujer como expresion de la cuestion social

son prosaicos. Macondo avanza en una carrera hacia el futuro, lenta, muy lenta, cuando los rasgos de comunidad
son arcaicos y en una velocidad creciente cuanto mas de sociedad contiene hasta finalmente destruirse.

En la comedia humana hay un recurso equivalente. La degradacion de la sociedad avanza desde

Las Escenas de la vida campestre [que] son a su modo la tarde de este interminable dia, si se me permite
llamar asi al drama social [a] [...] las escenas de la vida parisiense [que] nos dan la pintura de los gustos,
de los vicios y de los fingimientos que son caracteristicos a las capitales, donde se encuentran a la vez el
extremo bien y el extremo mal [pasando por] las escenas de la vida de provincia [que] estudian la edad en
que bullen las pasiones, en que se apoderan del hombre los calculos egoistas, los intereses y la ambicion
(Balzac, 1946, Prefacio a la Comedia Humana, p. 11).

Como en el desarrollo de la vida que pasa de la infancia a la adolescencia hasta llegar a la adultez, en
el mismo sentido en que Onetti le da al desarrollo de un hombre:

Pero se puede decir en dos o tres palabras. Usted no se va a casar con ella porque usted es viejo y ella es
joven. No sé si usted tiene treinta o cuarenta afios, no importa. Pero usted es un hombre hecho, es decir
deshecho, como todos los hombres a su edad cuando no son extraordinarios (Onetti, 1995, p. 128).

La metafora antropomorfica de Balzac puede ser descifrada con la cita de Onetti: el desarrollo, el
progreso, es siempre el avance hacia la degradacion; de la comunidad a la sociedad, de la sociedad agraria a
la sociedad industrial, de lo esencialmente humano a lo esencialmente mercantil. Esta mirada romantica es
esencial tanto del realismo romantico como del realismo magico: sensibilidades asqueadas por la degradacion
humana que trae el avance destructivo de la sociedad burguesa sobre la comunidad.

El amor es maravilloso y absurdo e, incomprensiblemente, visita a cualquier clase de almas. Pero la gente
absurda y maravillosa no abunda; y las que lo son, es por poco tiempo, en la primera juventud. Después
comienzan a aceptar y se pierden. He leido que la inteligencia de las mujeres termina de crecer a los veinte
o veinticinco afios. No sé nada de la inteligencia de las mujeres y tampoco me interesa. Pero el espiritu
de las muchachas muere a esa edad, mas o menos. Pero muere siempre; terminan siendo todas iguales,
con un sentido practico hediondo, con sus necesidades materiales y un deseo ciego y oscuro de parir un
hijo. (Onetti, 2012, p. 21).

La relacion entre comunidad y sociedad (burguesa) es aquella que se establece entre esferas donde la
acumulacion simple subsiste en resistencia agonica frente a la acumulacion ampliada. Tarde o temprano, la
sociedad burguesa avanzara sobre la comunidad y la destruira o la subordinara. La forma mas simple de la
comunidad, la familia, se pondra al servicio de la acumulacion ampliada preservando y utilizando “la esclavitud
latente en la familia”' (Marx y Engels, 1968, p. 21).

Como parte de la acumulacion del capital, el burgués recibe de su duefio anterior, junto con la dote, a
su esposa que se constituira en parte de su propiedad privada:

La desgraciada esposa fue asi condenada a la esclavitud mas intolerable, controlada por el sefior de M
con la ayuda del Code Civil [codigo civil] y el derecho de propiedad. Base de las diferencias sociales
que vuelven al amor independiente de los libres sentimientos de los amantes y permitia al marido celoso
encerrar a su esposa con los mismos cerrojos con los que el avaro cierra los baules de su cofre. La mujer
es parte del inventario (Peuchet, citado en Marx, 2012, p. 83).

Expresado de forma explicita en la Fisiologia del matrimonio por Balzac (1946b):

Fisiologia, ;qué quieres? ;Es tu fin demostrarnos que el matrimonio une, por toda la vida, dos entes que
no se conocen? [...] (Qué a pesar de todos sus inconvenientes, es el matrimonio la fuente primera de la
propiedad? [...] {Que es la mujer tratada como esclava? (pp. 3-4).

Rev. Katalysis., Florianopolis, v.28, e106459. 2025 ISSN 1982-0259




Pablo Bentura

Cuando la mujer no cumple su funcién, o cuando no puede ser mantenida, se la deja librada a su suerte.
Las mujeres burguesas no deseadas son encerradas en hospicios para enfermas mentales (Marx, 2012), o bien
condenadas a proletarizarse en el eslabon mas vulnerable — al igual que los nifios —, o a la prostitucion. De
este modo, dejan de ser esclavas para convertirse en duefias de la inica mercancia que poseen: su propio cuerpo.

La proletarizacion de los nifios es expresada por Balzac: “Paris, donde los nifios son rara vez hermosos,
como productos que son de la miseria, del trabajo excesivo y de los ambientes sin aire, sin libertad de accion
y sin ninguna de las comodidades de la vida” (19464, p. 555).

La relacion entre el hombre y la mujer estd determinada por la sociedad en la que ambos se producen
como tales, como hombre y como mujer. El avance de la sociedad sobre la naturaleza establece en qué grado
lo humano se naturaliza y lo natural se humaniza.

La relacion del hombre con la mujer es la relacion mas natural del hombre con el hombre. En ella se
muestra en qué medida la conducta natural del hombre se ha hecho humana o en qué medida su naturaleza
humana se ha hecho para ¢l naturaleza (Marx, 1997, p. 146).

La naturaleza humana en la sociedad burguesa es, igual que el resto de la naturaleza, una entidad a
ser mercantilizada, a constituirse en propiedad privada. De este modo, la mujer, al igual que el hombre —
inseparable de su fuerza de trabajo —, es convertida en objeto de posesion. La mujer se convierte en objeto
en tanto fuerza de trabajo cuando se la proletariza, cuando es esclavizada como sirvienta en el seno del hogar
y como objeto sexual: “El celoso necesita una esclava, el celoso puede amar, pero el amor que siente no es
mas que la contraparte lujuriosa de sus celos; el celoso es, ante todo, un propietario privado” (Peuchet citado
en Marx, 2012, p. 88).

Pero la acumulacion del capital estd por encima de cualquier sentimiento, incluso tolerar el adulterio.
Al decir de Balzac (1946b): “La severidad de las leyes conyugales era en ellas, con bastante generalidad
temperada por el adulterio” (p. I). Una sociedad completamente envilecida tolera el adulterio no por amplitud
moral y espiritu liberal; lo hace cuando este se le impone por razon de conveniencia. El burgués entrega a su
mujer solo para mantener su capital:

El paseo por el jardin le calmé un poco. “No — se dijo con energia — no me privaré de mi mujer: me
es demasiado util”. Se imaginé con horror lo que seria su casa sin su mujer; no tenia mas pariente que la
marquesa de R..., vieja, imbécil y mala.

La idea era sensata, pero su ejecucion exigia una fuerza de cardcter muy superior a la muy escasa que
poseia el pobre hombre. “Si conservo a mi mujer —se dijo—, yo me conozco, cualquier dia, en un
momento de impaciencia contra ella, le reprocharé su falta. Ella es orgullosa, refiiremos y todo ocurrira
antes que haya heredado a su tia. jComo se van a burlar de mi entonces! Mi mujer quiere a sus hijos, y al
fin todo ird a parar a ellos. Pero yo seré la comidilla de las conversaciones de Verriéres. “jNi siquiera ha
sabido vengarse de su mujer!”, diran . ;No serda mejor quedarme con la sospecha y no investigar nada?
Pero entonces me até de manos, no podré reprocharle nada. (Stendhal, 1982, p. 108)

Monsieur Rénal tiene la conviccidn, acertada por cierto, de que su mujer tiene un amorio con Julio, el
protagonista de Rojo y negro, pero a pesar de sus celos abrumadores esta dispuesto a ahogarlos en un calculo
estratégico por cuidar la fortuna. Como establece Marx (1986) en el /8 Brumario, la burguesia comprende
rapidamente cuando “para salvar la bolsa hay que renunciar a la corona” (p. 447).

La obra de arte no es una obra teorica; expresa la realidad a través de su capacidad mimética, revelando
elementos esenciales de esa realidad: elementos que comunican verdad y se sostienen en una mirada de la
totalidad historica (Auerbach, 2014).

Si bien refleja aspectos fundamentales de la economia politica de su tiempo, la literatura no es economia
politica. No obstante, y pese a las referencias “cientificistas” de Balzac, su apego a la realidad le permite
expresar destellos de economia politica. La identificacion de la esclavitud de la mujer con la condicion de los
ilotas espartanos es expresion de estos destellos.

Rev. Katalysis., Florianopolis, v.28, e106459. 2025 ISSN 1982-0259



La cuestion de la mujer como expresion de la cuestion social

El trabajo libre es esencial a la sociedad burguesa, aunque el capitalismo siempre aprovecha formas de
produccion heredadas de modos anteriores, de modo que la esclavitud y las servidumbres contintian activas.
El “ilotismo” es mucho mds apropiado para definir “la esclavitud latente en la familia” que, en general, refiere
a formas de esclavitud no transable.

Esta condicion de esclavos no transables no supone para nada una condicion ventajosa para la sujecion de
la mujer y los nifios. De hecho, situaciones extremas de degradacion y violencia podrian resultar amortiguadas
si el amo tuviera posibilidades de venta sobre su posesion. La transaccion del truhan Thenardier para entregar
a Cosette a Valjant es un buen ejemplo:

jAh sefor!, jmi buen sefior! jTomadla, llevaosla, conservadla en azucar, en trufas; bebéosla, coméosla, y
que seais bendito de la Virgen Santisima y de todos los santos del paraiso! —Convenido entonces. — ;De
veras? ;Os la llevais? — Me la llevo. — ;Ahora? — Ahora mismo. Llamadla.

— jCosette! — grité la Thenardier. — Entretanto — prosigui6 el hombre —, voy a pagaros mi cuenta.
(Cuanto es? Echo una ojeada a la cuenta, y no pudo reprimir un movimiento de sorpresa. — jVeintitrés
francos! Mir¢ a la tabernera y repitio: —; Veintitrés francos? — jClaro que si, sefior! Veintitrés francos.
El viajero puso sobre la mesa cinco monedas de cinco francos. En ese momento Thenardier irrumpi6
en medio de la sala, y dijo: — El sefior no debe mas que veintiséis sueldos. — Veintiséis sueldos!
— dijo la mujer. — Veinte sueldos por el cuarto — continu6 friamente Thenardier — y seis sueldos por
la cena (Hugo, 1967, p. 372).

La mujer como esclava del hogar, unico lugar donde puede expresar su valor en tanto mujer valiosa,
mujer util, digna para el matrimonio, tiene expresion en la literatura latinoamericana. Tomemos por ejemplo
un pasaje de la Ciudad y los perros de Vargas Llosa (1963): “— ;Quieres que te ayude? — No sabes — dijo
la mujer, secamente; ahora removia la olla con una mano y con la otra se hurgaba la nariz—. No sabes hacer
nada. Ni cocinar, ni coser, ni nada. Pobre de ti” (p. 34).

Latia de Teresa solo puede ver a la mujer como capaz en la medida que esas capacidades se circunscriben
al seno del hogar y solo concibe la reproduccion y sobrevivencia a través del casamiento:

— Vas a cumplir dieciocho afios — dijo la mujer, reanudando el combate contra los rebeldes cabellos —.
Pero no te das cuenta. Me quedaré ciega y nos moriremos de hambre, si no haces algo. No dejes escapar
a ese muchacho. Tienes suerte que se haya fijado en ti. A tu edad, yo ya estaba encinta. jPara qué me dio
hijos el Sefior, si me los iba a quitar después! jVa! (Vargas Llosa,1963, p. 34).

Paginas adelante nos enteramos de que Teresa no solo tiene empleo: se ha capacitado para el mundo del
trabajo, es competente, pero ni ella ni su tia lo pueden ver: “Ella le cont6 luego que trabajaba en una oficina del
centro y que antes habia estudiado taquigrafia y mecanografia en una academia” (Vargas Llosa, 1963, p. 39).

Como es de esperar, la suerte de Teresa, a pesar de todo, no va a ser muy distinta de la pronosticada
por su tia; no se casara con Alberto y acabard casada con un joven, e/ Jaguar, que, incluso en el sobrenombre
que le dieron en el colegio militar, anunciaba darle la misma suerte de violencia y maltrato que cobrd6 la vida
de su madre.

La superacion de la comunidad abre paso a la posibilidad de la humanidad como una instancia universal.
La sociedad supone la posibilidad de un avance en relacion con la comunidad, solo que lo que universaliza la
sociedad burguesa es el individualismo mas despiadado.

En palabras de Marx (2011):

Solamente en el siglo XIX, con la “sociedad burguesa”, las diversas formas de conexion social confrontan
al individuo como simples medios para sus fines privados, como necesidad exterior. Sin embargo, la
época que produce ese punto de vista, el punto de vista del hombre aislado es justamente la época de
las relaciones sociales (universales desde ese punto de vista) mas desarrolladas hasta el presente (p. 40).

En un texto de 1846 Marx (2012, p. 63) establece la supremacia de los escritores franceses en la medida
que son capaces “de dar cuenta lo contradictorio y antinatural de la vida moderna, no solo en relaciones

Rev. Katalysis., Florianopolis, v.28, e106459. 2025 ISSN 1982-0259




Pablo Bentura

entre clases particulares, sino en todos los circuitos y figuras del intercambio cotidiano de hoy”. Sefiala esta
capacidad, del orden burgués de atropellar todas las esferas de la vida donde aun sobrevive algun resguardo
al “frio interés, al cruel ‘pago al contado’” (Marx y Engels, 1986, p. 113).

La critica francesa permite mostrarnos hasta qué punto la pretension de los ciudadanos filantropos se basa
en la idea de que solo basta con darles a los proletarios un poco de pan y un poco de educacion. Como si
los inicos en soportar las condiciones sociales actuales fueran los trabajadores, como si en lo que respecta
al resto de la sociedad, el mundo existente fuera el mejor de los mundos posibles (Marx, 2012, pp. 63—64).

No es casual, entonces, que el despliegue mas dramatico y descarnado de la cuestion social se encuentre
en Los miserables (Hugo, 1967), publicada en 1862. La sociedad burguesa, ya consolidada y madura, es el
escenario de la miseria que ella misma es capaz de producir; miseria que Victor Hugo muestra en todas sus
facetas y dimensiones. ;Son miserables las victimas de este mundo desalmado? o, mas bien, lo son aquellos
que, a costa de la miseria que promueven, logran el dudoso privilegio de adaptarse a un mundo desalmado?
La odisea de Juan Valjean es la odisea del proletariado y su superioridad moral: el robo que lo condena es un
robo altruista cometido por alguien que ya estd condenado, un hombre que roba un pan para alimentar a su
hermana y a sus siete sobrinos. Es la tragedia de la clase que produce todas las riquezas y, sin embargo, puede
morir de hambre junto a su prole, por estar circunstancialmente sin condiciones de vender su fuerza de trabajo.

El componente masculino de la sociedad burguesa se presenta sin ambigiiedades. La prisién de Valjean
deja desamparados a su hermana y a sus sobrinos, perdidos en un mundo desalmado. Nada mas que su probable
muerte se sabe de ellos, no hay sobrevivencia posible sin la figura protectora masculina. Lo mismo ocurre
con Cosette, que solo sera salvada por la intervencion de Valjean, quien encarna la superioridad moral del
trabajador. Esa superioridad moral, sin embargo, solo se manifiesta como la promesa de un mesianismo apenas
individual, porque si bien Valjean se encuentra con la rebelion en las propias barricadas, claramente descree
de esta expresion politica del trabajo que aparece como una expresion paralela que apenas se encuentra, sin
interferir, en su camino redentor (Hugo,1967).

Conclusiones

Recuperar los elementos constitutivos de los fendmenos sociales en sus origenes nos descubre su
radicalidad. Los aspectos que permanecen en su manifestacion contemporanea hablan de su caracter esencial,
distinguen aquello que es sustantivo de lo meramente adjetivo.

La burguesia se constituye como la primera clase universal. A esta clase le imprime su dindmica la logica
despiadada del capital, que transforma en mercancia toda la naturaleza que encuentra a su paso, incluida la
naturaleza humana. Cosificacion es el leitmotiv del capital, su definicion de naturaleza: todo aquello pasible
de convertirse en mercancia.

La cosificacion de la mujer preexiste al capital: su condicion de esclava del hogar, de objeto sexual
y de carente de posesiones materiales es constitutiva de la sociedad feudal. El capital apenas consagro esa
condicion bajo la forma de propiedad privada.

En la sociedad contemporanea es posible identificar, claramente, avances indudables en la emancipacion
de la mujer. De todos modos, en una sociedad regida por el capital, la cosificacion es ley y cuando se pretende
superarla, el capital muestra su peor cara y reedita la violencia que emple6 para imponer su imperio. En el
caso de las mujeres, asistimos cotidianamente a esa violencia ejercida sobre sus cuerpos, que adopta la misma
forma de sus origenes: violencia fisica, sexual, patrimonial y simbdlica.

Las ultimas décadas han representado una ofensiva despiadada del capital sobre el trabajo. Los afios
setenta marcaron el comienzo de esta coyuntura, en la que el capital rompi6 unilateralmente el pacto interclasista
que, durante al menos tres décadas, habia permitido mostrar la cara mas humana del capitalismo.

Del horror de la segunda guerra mundial emergié un Estado que parecia comprender que la 16gica del
mercado debia ser intervenida por la 16gica de una administracion orientada a generar condiciones humanas de
reproduccion de la clase trabajadora. Fue un periodo donde la clase obrera, sin perder nunca su independencia
de clase, encontr6 un Estado receptivo como nunca a sus demandas y reivindicaciones.

Rev. Katalysis., Florianopolis, v.28, e106459. 2025 ISSN 1982-0259



La cuestion de la mujer como expresion de la cuestion social

Es claro que esta receptividad se explica mas por el terror a la revolucion social en el contexto de la
Guerra Fria que por cualquier sensibilidad social que pueda esconderse en el frio corazon del capital o del
Estado. De hecho, con la crisis de los afios setenta y la posterior implosion de la Union Soviética se reconstituyo
la historica relacion simbidtica entre el capital y el Estado. La ruptura unilateral del pacto interclasista tuvo su
epicentro en Inglaterra y Estados Unidos, donde el capital encontr6é como aliados incondicionales los gobiernos
de Ronald Reagan y Margaret Thatcher, quienes pusieron todo el aparato del Estado al servicio del gran capital.

El avance del capital con la complicidad del Estado sobre todas las conquistas civilizatorias de la clase
trabajadora tuvo como soporte ideoldgico y practica concreta la despolitizacion radical de la cuestion social y
la naturalizacién y consecuente deshistorizacion del mercado. Con el neoliberalismo volvi6 el tiempo en que

habia sonado la campana funeral de la ciencia econdomica burguesa. Ya no se trataba de si tal o cual teorema
era o no verdadero, sino de si resultaba beneficioso o perjudicial, comodo o molesto, de si infringia o no
las ordenanzas de policia. Los investigadores desinteresados fueron sustituidos por espadachines a sueldo
y los estudios cientificos imparciales dejaron el puesto a la conciencia turbia y a las perversas intenciones
de la apologética (Marx, 2002, p. 14).

Cuando la cuestion social es despolitizada y se despliega un discurso que pretende que el mercado —
ese espacio donde el egoismo y la racionalidad instrumental se despliegan sin limites— es la respuesta para
enfrentar la cuestion social que ¢l mismo produce; cuando se pretende curar la herida con la misma espada
que la causo, se torna imprescindible recurrir a todos los instrumentos que nos ha legado la critica. Y cuando
la ciencia se torna una fria apologética, basada en estadisticas que legitiman un orden incapaz de expresar toda
la miseria humana que produce el capital, librado de cualquier limite a su capacidad destructiva, entonces se
hace imprescindible recurrir a aquellos productos en los que la humanidad logr6 expresar todo su potencial
civilizatorio.

Referencias

ANDERSON, P. (1997). Transiciones de la antigiiedad al feudalismo. Siglo XXI.

AUERBACH, E. (2014). Mimesis: la representacion de la realidad en la literatura occidental. Fondo de Cultura Econémica.
BALZAC, H. (1946). La comedia humana. Ediciones Caliope.

BALZAC, H. (1946a). Los pequefios burgueses: £n La comedia humana. Ediciones Caliope.

BALZAC, H. (1946b). Fisiologia de la familia: £n La comedia humana. Ediciones Caliope.

BALZAC, H. (1968). Eugenia Grandet. Centro Editor de América Latina.

CARPENTIER, A. (1993). Los pasos perdidos. Alfaguara.

GARCIA MARQUEZ, G. (1972). La increible y triste historia de la candida Eréndira y su abuela desalmada. Sudamericana.
GARCIA MARQUEZ, G. (2014). Cien afios de soledad. Debolsillo.

ENGELS, F. (2017). El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado [Archivo Marx-Engels de la Seccion en espafiol del
Marxists Internet Archive]. https://www.marxists.org/espanol/m-e/1880s/origen/el_origen de la familia.pdf

HUGO, V. (1967). Los miserables. Ramon Sopena.

MARX, C. (1986). El XVIII Brumario de Luis Bonaparte. En Marx y Engels, obras escogidas (Tomo I). Progreso.

MARX, C. (1997). Manuscritos: economia y filosofia. Altaya.

MARX, C. (2002). El capital: el proceso de produccion del capital (Tomo I, vol. 1, Libro primero). Siglo XXI.

MARX, C. (2012). Acerca del suicidio: Las Cuarenta.

MARX, C. (1968). La ideologia alemana: Pueblos Unidos.

MARX, C.y ENGELS, F. (1986). Manifiesto del Partido Comunista. En Marx y Engels, obras escogidas (Tomo I). Progreso.
ONETTIL J. C. (1995). Bienvenido, Bob. En Cuentos completos. Alfaguara.

ONETTL J. C. (2012). El pozo. En Novelas breves. Eterna Cadencia.

STENDHAL. (1982). Rojo y negro. Hyspamérica.

STUART MILL, J. (2010). El sometimiento de la mujer. Alianza Editorial.

VARGAS LLOSA, M. (1963). La ciudad y los perros. Seix Barral.

VARGAS LLOSA, M. (2016). Pantaleon y las visitadoras. Alfaguara.

Rev. Katalysis., Florianopolis, v.28, e106459. 2025 ISSN 1982-0259




10

Pablo Bentura

Notas:

1 “Las formaciones sociales son [...] combinaciones concretas de diferentes modos de produccion organizados bajo el predominio

de uno de ellos” (Anderson, 1997, p. 14).

Jose Pablo Bentura
jose.bentura@cienciassociales.edu.uy

Doctor en Ciencias Sociales (FLACSO — Sede Argentina)
Profesor titular del Departamento de Trabajo Social de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad

de la Republica de Uruguay.

Universidad de la Reptblica (UDELAR)
Departamento de Trabajo Social

Facultad de Ciencias Sociales

Montevideo — Uruguay

CEP: 11200

Agradecimentos
Nao se aplica.

Agéncia financiadora
Nao se aplica.

Contribuicdes do autor
O autor ¢ responsavel por todas as etapas da elaboragdo do
manuscrito.

Aprovaciio por Comité de Etica e consentimento para
participacio
Nao se aplica.

Consentimento para publicacio
O Autor consente a publicacdo do presente manuscrito.

Conflito de interesses
Nao ha conflito de interesses.

Disponibilidade de dados
Os dados de pesquisa estao disponiveis no corpo do documento.

Editores Responsaveis
Mailiz Garibotti Lusa — Editora-chefe
Maria Regina de Avila Moreira — Comisséo Editorial

Rev. Katalysis., Florianopolis, v.28, e106459. 2025 ISSN 1982-0259



