
201

R. Katál., Florianópolis, v. 14, n. 2, p. 201-209, jul./dez. 2011

A fundamentação moral dos direitos humanos

Giovani Mendonça Lunardi
Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), Campus
Araranguá

A fundamentação moral dos direitos humanos
Resumo: O objetivo deste trabalho é examinar a gramática moral kantiana e sua relação com a noção contemporânea de direitos
humanos. Parte da hipótese de que a reflexão ética contemporânea sobre os fundamentos filosóficos dos direitos humanos está ainda na
“clausura da moral” instaurada pelo “paradigma kantiano da razão prática”. Na sequência, sustenta que a perspectiva de avaliação moral
dos princípios norteadores dos direitos humanos segue, em grande medida, os determinados pelo pensamento crítico kantiano. Conclui
formulando perspectivas de investigação e admitindo a importância de sua continuidade para a fundamentação filosófica dos direitos
humanos.
Palavras-chave: Moral. Immanuel Kant. Direitos humanos.

The Moral Foundation of Human Rights
Abstract: The purpose of this work is to examine Kantian moral grammar and its relationship with the contemporary notion of human
rights. It is based on the hypothesis that contemporary ethical reflections on the philosophical foundations of human rights are still within the
“moral enclosure” established by the “Kantian paradigm of practical reason.” It then affirms that the perspective of moral evaluation of the
principal guidelines of human rights follows, to a large degree, the determinations of Kantian critical thinking. It concludes by formulating
research perspectives and admitting the importance of their continuity for the philosophical foundation of human rights.
Key words: Moral. Immanuel Kant. Human rights.

Recebido em 15.03.2011.Aprovado em 20.06.2011.

ENSAIO



202 Giovani Mendonça Lunardi

R. Katál., Florianópolis, v. 14, n. 2, p. 201-209, jul./dez. 2011

Introdução

Reivindicações para que os Estados nacionais tam-
bém “ajam” de forma ética, rompendo com a tradição
maquiavélica da separação entre moral e política, tor-
naram-se prementes, basicamente, a partir dos aconte-
cimentos registrados nas guerras mundiais, nas guerras
coloniais e na guerra fria do século 20. Nesse contexto,
marcado por inúmeras violações de direitos, tornou-se
necessário construir toda uma normatividade interna-
cional, a fim de resguardar e proteger esses direitos,
até então inexistentes. Os Estados foram obrigados a
fazer com que o respeito aos direitos humanos encon-
trasse efetiva proteção. O tema tornou-se preocupa-
ção comum dos Estados e um dos principais objetivos
da comunidade internacional. Diante da “negação do
valor da pessoa humana como valor fonte do direito”,
passou a emergir “a necessidade de reconstrução dos
direitos humanos, como referencial e paradigma ético
que aproxime o Direito da Moral” (PIOVESAN, 1997, p.
129). Por sua vez, guerras, genocídios e demais acon-
tecimentos do século 20 tornaram emergencial uma
reflexão teórica, a partir de uma filosofia política, com
fundamentos normativos ressituados, submetidos aos
acúmulos críticos de nossa civilização com novos
parâmetros e paradigmas. Essa perspectiva permitiria
ou mesmo produziria rupturas; mas sob uma mesma
égide: “a elaboração de princípios fundamentais garan-
tidores de um mínimo ético a ser respeitado pelo direi-
to positivo” (MAIA, 2000, p. 5). Os filósofos políticos do
século 20 que utilizamos nesta investigação –
Habermas, Alexy, Nino, Tugendhat, Bobbio – reali-
zam essa reflexão tendo como “fio de Ariadne” o siste-
ma filosófico de Immanuel Kant. Tal escolha teórica
não é por mero acaso ou por conta de preferências
acadêmicas. O filósofo alemão delimitou de certa for-
ma os contornos teóricos de uma época, de um perío-
do, denominado hodiernamente de “modernidade”
(HABERMAS, 2000). Seu discurso está incluído, junta-
mente com o de outros pensadores, no projeto
Iluminista de fundamentação da moral e do direito,
ambos submetidos ao “tribunal da razão”.  Com essas
considerações iniciais, aventamos nossa primeira hipó-
tese de trabalho, na qual sustentamos que os direitos
humanos são direitos de “natureza moral”.

1 Direitos morais e direitos humanos

A intuição de uma relação entre princípios morais e
direitos humanos, segundo Habermas (1997, p. 140-
141), “não é de todo falsa, pois uma ordem jurídica só
pode ser legítima, quando não contrariar princípios
morais”. O direito moderno, de acordo com o autor,

[...] deixa os seus endereçados livres para, ou ob-
servarem as normas apenas como uma restrição

fática [faktisch] do seu âmbito de ação – e se ajus-
tarem a um relacionamento estratégico com as
consequências calculáveis das possíveis violações
das regras –, ou quererem obedecer as prescrições
‘por respeito diante da lei’. [...] Normas jurídicas
devem ser feitas de tal modo que possam ser vis-
tas ao mesmo tempo sob aspectos diferentes
como leis coativas e como leis da liberdade. Deve
ser no mínimo possível seguir normas jurídicas
não porque elas coagem, mas sim porque são le-
gítimas. A validade [Gültigkeit] de uma norma ju-
rídica afirma que o poder estatal garante ao mes-
mo tempo positivação jurídica legítima e execu-
ção judicial fática (HABERMAS, 2001 apud SIL-
VA, 2008, p. 4).

Para o filósofo alemão (2001, p. 144), o direito “re-
clama não apenas aceitação; ele demanda dos seus
endereçados não apenas um reconhecimento fático,
mas antes reivindica ‘merecer’ o reconhecimento”.
Habermas ratifica que, através dos componentes de
legitimidade da validade jurídica, o direito adquire uma
relação com a moral. A tensão entre a positividade do
direito e sua pretensão de legitimidade está latente no
próprio direito. O autor (1997, p. 141) reconhece que:

[...] as questões morais e jurídicas referem-se aos
mesmos problemas: como é possível ordenar le-
gitimamente relações interpessoais e coordenar
entre si ações servindo-se de normas justificadas?
Como é possível solucionar consensualmente
conflitos de ação com base em regras e princípi-
os normativos reconhecidos intersubjetivamente?

Os direitos constitucionais positivados que se re-
vestem de legalidade e, ao mesmo tempo, permitem
o cumprimento de exigências de legitimidade e justifi-
cação são aqueles que garantem os denominados di-
reitos fundamentais ou direitos humanos. Para
Habermas (1997, p. 128), “a ideia dos direitos huma-
nos e a da soberania do povo determinam até hoje a
autocompreensão normativa de Estados de direito de-
mocráticos”. Ou seja, os direitos humanos, nas soci-
edades contemporâneas, tornam-se cada vez mais o
“medium” do direito positivo que se pretende legíti-
mo, conectado com a moral.

Acolhemos também a sugestão de Alexy (1999, p.
60): “direitos humanos são direitos morais”. Como sus-
tenta da mesma forma Carlos Nino (1989, p. 19): “os
direitos humanos são direitos estabelecidos por princí-
pios morais”. O jusfilósofo argentino é ainda mais ra-
dical, para ele, a fundamentação da natureza moral
dos direitos humanos independeria de qualquer ordem
jurídica nacional ou tratado internacional protetivo.

Os direitos fundamentais constitucionais são, em
última instância, direitos morais; que compartilham
características comuns aos princípios morais, tais



203

R. Katál., Florianópolis, v. 14, n. 2, p. 201-209, jul./dez. 2011

A fundamentação moral dos direitos humanos

como: autonomia, liberdade, igualdade, universalida-
de, respeito, dignidade, reconhecimento, entre outros.
Escreve Alexy (1999, p. 60):

[...] direitos morais podem, simultaneamente, ser
direitos jurídico-positivos; sua validez, porém, não
pressupõe uma positivação. Para a validez ou exis-
tência de um direito moral basta que a norma, que
está na sua base, valha moralmente. Uma norma
vale moralmente quando ela, perante cada um que
aceita uma fundamentação racional, pode ser
justificada.

O discurso jurídico dos direitos humanos mostra
sua verdadeira face como direitos morais, principal-
mente nas controvérsias constitucionais, quando rei-
vindica um discurso justificatório mais amplo, aberto
às razões de ordem pragmática e ética, conectado com
princípios morais (SILVA, 2008). Esse espraiamento
da argumentação dos direitos humanos como direitos
fundamentais constitucionais e, ao mesmo tempo,
como direitos morais “liquefaz” a tese da dicotomia
direito e moral, tão cara à tradição positivista para
identificação do fenômeno jurídico1.

Da mesma forma, Ernst Tugendhat (2003) explicita
nossa hipótese: a “fundamentação” filosófica dos di-
reitos humanos é uma “fundamentação” moral. Para
ele, os direitos humanos levam a um conceito central
da moral política, assegurando o que ele denomina de
“justificação moral do estado” em contraposição à “jus-
tificação contratualista clássica” (TUGENDHAT, 2003
apud NAHRA, 2007, p. 153).A “fundamentação” moral
do Estado, segundo Tugendhat, precisa prever tanto
os direitos individuais quanto coletivos.  O poder do
Estado moderno só é “legítimo” se se baseia de certa
maneira nos interesses de todos, e a existência dos di-
reitos humanos teria de significar que eles são incluí-
dos nesse interesse de todos (TUGENDHAT, 2003 apud
NAHRA, 2007, p. 153-155). Percebemos que a própria
terminologia utilizada na discussão filosófica dos
direitos humanos – “fundamen-
tação”, “legitimação”, “justifi-
cação” – é uma “gramática mo-
ral”2  que remete diretamente
às reflexões da ética3.

Até o presente momento,
estabelecemos nossa primei-
ra hipótese: a reflexão filosó-
fica sobre a fundamentação
dos direitos humanos está an-
corada inexoravelmente em
uma discussão a respeito da
justificação ou legitimação
desses direitos sujeitos à ava-
liação moral. De certa forma, o debate filosófico a
respeito dos direitos humanos residirá de alguma for-
ma no âmbito da ética.

A segunda hipótese sustenta que a reflexão ética
determinante para a fundamentação moral dos direi-
tos humanos está predominantemente submetida ao
“paradigma kantiano da razão prática”. Nossa sus-
peita é que o discurso filosófico atual de fundamenta-
ção dos direitos humanos está ainda “dependente” da
fundamentação moral kantiana com seu “ideal de
racionalidade prática”.

2 O paradigma kantiano da razão prática: da
moral ao direito

Desde Sócrates, Platão e Aristóteles a busca pela
fundamentação e justificação de princípios primeiros
e últimos é uma tradição que nasce com a própria
filosofia e, por conseguinte, com implicações para as
suas demais áreas de interesse. Dentro da ética filo-
sófica, essa tradição tem sua formulação precisa na
Fundamentação da metafísica dos costumes de
Immanuel Kant (1980). Ou seja, a reflexão filosófica
sobre a fundamentação, legitimação ou justificação
de normas e regras de conduta vinculadas a princípi-
os morais, não é novidade.

De acordo com Höffe (2005, p. 232), o filósofo de
Königsberg já havia estabelecido para a “ideia mo-
derna dos Direitos Humanos o mais elevado padrão
de medida”. Segundo Kant (HECK, 2007, p. 106), “a
própria humanidade é uma dignidade”. Neste mo-
mento, explicitamos o segundo aspecto de nossa in-
vestigação: a reflexão ética contemporânea sobre os
fundamentos filosóficos dos direitos humanos está
ainda na “clausura da moral”4 instaurada pelo
“paradigma kantiano da razão prática”. O que sus-
tentamos é que a perspectiva de avaliação moral dos
princípios norteadores dos direitos humanos segue,
em grande medida, os determinados pelo pensamen-
to crítico kantiano. Ou seja, a “ideia de razão prática
kantiana” é fundamental para as tentativas contem-
porâneas de legitimação dos direitos humanos.

Esse paradigma está base-
ado na confiança na razão; e,
no âmbito da moral, em ter-
mos kantianos, na razão prá-
tica5. Segundo Heck (2007, p.
144), “a razão prática é o co-
ração da doutrina moral de
Kant”. O filósofo alemão
apresenta, com sua “crítica”
da razão, uma concepção
substancial de racionalidade
prática que contrasta com a
proposta inicial de Aristóteles.
Desde Hegel, reafirma-se sem-

pre de novo que, à diferença de Aristóteles, falta-lhe
um conceito de práxis; que a razão prática é de fato
uma razão teórica que se coloca a serviço de objeti-

... os direitos humanos, nas
sociedades contemporâneas,
tornam-se cada vez mais o

“medium” do direito positivo
que se pretende legítimo,
conectado com a moral.



204

R. Katál., Florianópolis, v. 14, n. 2, p. 201-209, jul./dez. 2011

Giovani Mendonça Lunardi

vos práticos. Mas essa é justamente a originalidade
do pensamento kantiano: a razão teórica é “efetiva-
mente prática”, ou, na terminologia kantiana, uma
“razão pura prática”.

Deveríamos, neste momento de nossa investiga-
ção, explicitar a “teoria crítica de Kant” e seu movi-
mento de passagem da “razão pura” para “razão prá-
tica” (KANT, 1988, 2003a). Por limitações de espaço,
indicamos referências de comentadores que realizam
tal tarefa: Höffe (2005) e Wood (2008). Cumpre alertar
que qualquer tentativa exegética do pensamento
kantiano será sempre insuficiente ou incompleta. Isso
decorre basicamente do alcance a que se lançou o
projeto filosófico kantiano. O filósofo alemão elabo-
rou através das “críticas da razão”, segundo suas pró-
prias palavras, uma “revolução copernicana na filo-
sofia” (KANT, 1997, p. 153).

Mas, o que nos interessa neste trabalho é que a
razão kantiana está contida na decisão da razão a fa-
vor de si mesma, isto é, está embutida em uma deci-
são que a estabelece como fundamento. A legislação
da razão não tem, para Kant, como expressar outra
coisa senão ela própria e também não procura outra
coisa senão a si mesma. Escreve o filósofo alemão
(2003, p. 71):

 [...] mas para a sua legislação [a razão] requer-se
que ela necessite pressupor-se simplesmente a si
mesma, porque a regra só é objetiva e universal-
mente válida se vale independente de condições
subjetivas e contingentes, que distinguem um ente
racional de outro.

Apesar de seus críticos, a concepção kantiana de
racionalidade prática mantém-se atual. Isso porque,
basicamente, na recente discussão sobre a justifica-
ção de juízos morais, Kant opõe-se, do mesmo modo
que os representantes da ética utilitarista e do princí-
pio de universalização (Hare, Singer), ao relativismo,
ceticismo e dogmatismo na ética. Mas também por-
que Kant considera que o julgar e o agir moral não
são uma questão de um sentimento pessoal ou de
uma descrição arbitrária, tampouco uma questão de
origem sociocultural, de tato ou de estudada conven-
ção. Segundo o filósofo alemão, a razão prática não é
simples instrumento para administrar interesses. O
homem tem necessidades sensíveis e vitais, mas isso
não significa que a única função da razão prática seja
a conservação do organismo ou que ela seja um ór-
gão promotor da felicidade humana. Se assim o fos-
se, a atividade seria, antes, apenas inteligente ou
prudencial e não constituiria nenhuma diferença en-
tre o animal e o homem.

A ideia kantiana de uma razão prática é justamente
a de uma vontade que realiza a passagem entre o reco-
nhecimento do “princípio” e a “ação” a ele conforme a
representação da lei moral. Afirma Kant (1980, p. 111):

[...] a razão nos foi dada como faculdade prática,
isto é, como faculdade que deve exercer influên-
cia sobre a ‘vontade’, então o seu verdadeiro des-
tino deverá ser produzir uma ‘vontade’, não só ‘boa’
quiçá como ‘meio’ para outra intenção, mas uma
‘vontade boa em si mesma’, para o que a razão é
absolutamente necessária, uma vez que a natureza
de resto agiu em tudo com acerto na repartição
das suas faculdades e talentos.

Por isso, para Kant (1980, p. 123), “a vontade não
é outra coisa senão a razão prática”. Essa asserção
da “fundamentação” de que a vontade não é outra
coisa senão razão prática constitui a marca de seres
cuja conduta está em conformidade com as regras da
razão que determinam naturalmente o que é bom. A
razão prática é vontade, e somente seres racionais
têm vontade.

O homem, todo ser humano, tem um “valor abso-
luto” porque é capaz de “boa vontade”, isto é, por-
que tem consciência de poder colocar seu agir sob o
ditame da razão prática. É porque o ser humano é
sujeito da razão prática que ele é autônomo, que ele
se dá sua própria lei. É porque o ser humano é sujeito
da razão que ele tem dignidade e não um preço, por-
que seu valor é absoluto e não relativo como tudo o
que tem um preço. Assim, a moral de Kant é uma
moral da razão prática, porque é só pela razão que o
homem consegue de fato tornar-se autônomo. O ser
humano é essencialmente autônomo, não por perten-
cer a uma determinada comunidade, não por com-
partilhar com os outros uma determinada tradição,
mas por ser sujeito da razão incondicional.

O alcance da razão prática, segundo Kant, deter-
mina dois aspectos fundamentais da moralidade: pri-
meiro, é unicamente a razão que torna o homem in-
condicionalmente autolegislador; segundo, se a razão
é incondicionalmente legisladora, então, nenhuma
concepção da prudência ou do egoísmo generalizado
poderá suplantar o lugar insubstituível da razão. Se a
razão é incondicionalmente legisladora, então, nenhu-
ma regra de decisão da razão instrumental, estratégi-
ca ou prudencial, nenhuma racionalidade “meios-fins”,
nenhuma eticidade convencional do mundo da vida
poderá pretender substituir os papéis absolutamente
inalienáveis da razão, que tem sua sede no ser huma-
no. Nós nos distinguimos de todos os outros seres
por meio da capacidade de escolha racional de nossas
ações. Portanto, de acordo com Kant, a condição de
base para a ação moral é a “autonomia” – a capacida-
de que cada um de nós tem de impor restrições mo-
rais a nós mesmos. O homem racional, dotado de
vontade livre e autolegisladora, confere a si mesmo a
norma do agir moral.

Distintamente das teorias do egoísmo ético e do
senso moral, Kant vai afirmar que o agente não atin-
ge a autonomia moral se desejos, emoções e inclina-



205

R. Katál., Florianópolis, v. 14, n. 2, p. 201-209, jul./dez. 2011

A fundamentação moral dos direitos humanos

ções governarem seus julgamentos morais. Quando
agimos de acordo com desejos, emoções e inclina-
ções, estamos, simplesmente, respondendo às neces-
sidades físicas, da mesma forma que os animais. As-
sim, quando nossas ações refletem somente nossos
desejos e inclinações (imperativos hipotéticos), e não
a nossa capacidade de raciocínio moral, elas não são
livres e, consequentemente, não têm valor moral, uma
vez que a moralidade exige a liberdade (KANT, 2003).
Segundo o filósofo alemão (2003, p. 23),

[...] o conceito de liberdade é a pedra de escânda-
lo para todos os empiristas, mas também a chave
das mais sublimes proposições fundamentais prá-
ticas para moralistas críticos, que com isso tem a
perspiciência de que precisam proceder de modo
necessariamente racional.

Para Kant, os requisitos da moral derivam do fato
de que os seres humanos são seres livres e podem
exercitar essa liberdade pelo raciocínio moral. O su-
porte do conhecimento normativo é a autonomia da
razão pura prática. Esse primado autônomo da razão
pura prática ampara a convicção segundo a qual per-
guntas normativas podem receber respostas verda-
deiras.

Ainda de acordo com o filósofo alemão, as apre-
ciações morais, que distinguem entre o correto e o
incorreto, o legítimo e o ilegítimo, o justo e o injusto,
não constituem meras expressões dos sentimentos
familiares de aprovação e reprovação, agrado e desa-
grado, aversão e simpatia, e assim por diante. Existe,
segundo Kant, um princípio filosófico moral, objeti-
vamente válido e universalmente vinculante, acessí-
vel ao conhecimento humano, que estabelece uma
linha divisória inalterável entre o moralmente permis-
sível e o moralmente condenável. Tal princípio ofe-
rece critérios à luz dos quais a qualidade moral (e
também jurídica) das ações humanas pode ser julgada.

Essa visão de Kant consolida então, em nossa
tradição, o que denominamos “paradigma kantiano
da razão prática”: princípios da razão prática são
normativos, para nós, porque simplesmente somos
racionais (DARWALL, 1983). Racional, em um senti-
do kantiano, significa que está presente uma força
normativa segundo a qual o relevante na ação do
agente não é como ele “quer” agir, mas como ele
“deve” racionalmente agir. Ou seja, a normatividade
dos juízos morais, de acordo com uma racionalidade
prática, implica a ideia de considerações racionais
(DARWALL, 1983).

Assim, segundo a visão kantiana, a justificação
da moralidade é uma “dedução” de princípios dos
princípios de racionalidade (DREIER, 1997, p. 83). As
razões para um agente agir são considerações que
guiam racionalmente a ação. Aqui há um ponto que
merece ser destacado: segundo Kant, “a justifica-

ção da moralidade é o mesmo que a justificação da
racionalidade”.

De acordo com Allen Wood (2008, p. 206),

[...] para Kant, o sistema de direito começa com
um único direito inato que todo ser humano tem
em virtude de sua humanidade ou natureza racio-
nal – o direito à liberdade ou a independência de
não ser coagido pela vontade arbitrária de outro.

Podemos afirmar então que o conceito-chave do
pensamento kantiano, que permite a passagem da
moral para o direito, será o conceito de liberdade, ou
seja, de razão autônoma, de vontade livre. Como afir-
ma Valério Rohden (1997, p. 12):

A filosofia prática e mesmo toda a filosofia críti-
ca de Kant funda-se sobre o conceito de liberda-
de, baseado nela o homem tem de decidir se trans-
forma a si próprio e opta pela paz como funda-
mento, característica e norma da política, ou se
abdica da certeza do seu futuro humano.

Kant utiliza a liberdade (vontade livre) que, como
fundamento da moralidade, não se restringe ao indiví-
duo e à sua conduta subjetiva, mas é também liberda-
de partilhada (e compatibilizada) com os outros. Para
Kant, o problema central da vida política está na admi-
nistração legal da liberdade, já que todos os seres hu-
manos são igualmente livres (LANDIM, 1996). Esse
problema da comunidade política será resolvido pela
proposta de uma ordem legal (jurídica), independente
de qualquer experiência, que estabelece e garante a
coexistência externa e pública das liberdades (KANT,
2003). Então, na vida política, a liberdade “deixa-se”
delimitar pelo direito. Kant aborda a vida política pelo
ângulo do direito, do qual faz um estudo sistemático na
primeira parte da Metafísica dos costumes e em vários
escritos, como a Ideia de história sobre o ponto de
vista cosmopolita (1784) e Em direção à paz perpé-
tua (1795). A vida política, segundo ele, não exige a
obediência a princípios subjetivos, mas só o cumpri-
mento público da lei que delimita o exercício externo
da liberdade (LANDIM, 1996, p. 189).

Dois são os tipos de leis que delimitam o exercício
da liberdade:

a) as leis jurídicas, que se referem às ações exter-
nas e à sua legalidade;

b) as leis éticas, ou leis da moralidade, que exi-
gem que as próprias leis sejam o princípio de
determinação das ações.

Ambas são morais por serem “leis da liberdade”,
diferenciando-se, assim, das leis da natureza (KANT,
2003, p. 82). A delimitação da liberdade é necessária
para a vida política.

Kant vai conceituar o direito da seguinte forma:
“O direito é, portanto, o conjunto das condições sob



206

R. Katál., Florianópolis, v. 14, n. 2, p. 201-209, jul./dez. 2011

Giovani Mendonça Lunardi

as quais o arbítrio de um pode unir-se ao arbítrio de
outro segundo uma lei universal da liberdade.”

E o “princípio universal do direito” é definido como:

Qualquer ação é justa se for capaz de coexistir
com a liberdade de todos de acordo com uma lei
universal, ou se na sua máxima a liberdade de es-
colha de cada um puder coexistir com a liberdade
de todos de acordo com uma lei universal (KANT,
2003, p. 76-77).

Portanto, são as máximas da moralidade que ori-
entam e definem as ações que a liberdade de arbítrio
pode fazer (ou deve evitar) para que a liberdade do
próximo não seja violada. Finalmente, sintetizando o
conceito e o princípio, Kant (2003, p. 77) formula a “lei
universal do direito” de modo imperativo: “age exter-
namente de modo que o livre uso de teu arbítrio pos-
sa coexistir com a liberdade de todos de acordo com
uma lei universal.”

A razão desse imperativo é conhecida; o homem,
um ser finito, não adere espontaneamente ao princípio
do direito que, por si mesmo, deve ser imposto sob
forma a priori, anterior a qualquer experiência histó-
rica, para que as liberdades possam coexistir na soci-
edade política (LANDIM, 1996).Só é moralmente legíti-
mo (justo) o direito (a lei) que garante a cada cidadão
uma liberdade da ação compatível com a dos outros.
Pode-se dizer que a “lei universal do direito” é o impe-
rativo categórico da vida social. A liberdade é, segundo
Kant, o supremo direito humano, fundador de todos
os outros. Existe somente um direito inato, que prece-
de toda a legislação positiva e que serve de critério de
legitimidade: a liberdade compatibilizada com a liber-
dade dos outros. Kant (2003, p. 83) escreve:

A liberdade, na medida em que pode coexistir com a
liberdade de qualquer outro segundo uma lei uni-
versal, é este direito único, originário, que
corresponde a todo homem em virtude de sua hu-
manidade.

Portanto, a liberdade não é ilimitada, mas
compatibilizada. Escreve Kant (2003, p. 82) na Dou-
trina da virtude:

Mas um ser humano considerado como uma pes-
soa, isto é, como o sujeito de uma razão moral-
mente prática, é guindado acima de qualquer pre-
ço, pois como pessoa (homo noumenon) não é
para ser valorado meramente como um meio para
o fim dos outros ou mesmo para seus próprios
fins, mas como um fim em si mesmo, isto é, ele
possui uma ‘dignidade’ (um valor interno absolu-
to) através do qual cobra ‘respeito’ por si mesmo
de todos os outros seres racionais do mundo. Pode
avaliar a si mesmo conjuntamente a todos os ou-

tros seres desta espécie e valorar-se em pé de igual-
dade com eles.

Em Kant (HABERMAS, 1997, p. 140), “a legislação
moral ‘reflete-se’ na jurídica, a moralidade, na legali-
dade, os deveres éticos, nos deveres jurídicos etc.”

Na Doutrina do direito ele explicitamente apre-
senta seu “direito de humanidade”: “não faças de ti
mesmo apenas um meio para os outros, mas sejas
simultaneamente um fim para eles” (KANT, 2003, p.
82). Na interpretação de Heck (2007, p. 106):

A unicidade do direito subjetivo kantiano confere
traços de inconfundibilidade ao direito de huma-
nidade. Embutida na razão pura prática, a noção de
um direito inato à liberdade humana unifica, sob o
conceito de humanidade, quatro títulos diversos,
ou seja, o direito à igualdade, o direito de ser se-
nhor de si mesmo, o direito à inocência presumi-
da e o direito de confrontar o outro com minha
vontade, sem subverter o seu livre arbítrio. Para
Kant, essas quatro determinações jurídicas estão
analiticamente contidas no direito subjetivo pró-
prio a cada homem, em razão de sua humanidade.

Kant fundamenta o direito, o Estado e a própria
moral na razão prática pura6. O critério kantiano de
direito implica um critério pelo qual todas as leis
positivas são julgadas a respeito de sua legitimidade.
São racionais ou inteiramente legítimas apenas aque-
las prescrições jurídicas que garantem, conforme leis
estritamente universais, a compatibilidade da liber-
dade de um com a liberdade de todos os outros
(HÖFFE, 2005).

Assim, o conceito racional do direito de Kant pos-
sibilita também a ideia dos direitos humanos. Segun-
do Höffe (2005, p. 242), na visão kantiana,

[...] os direitos humanos são aqueles direitos que
competem a todo ser humano como tal, indepen-
dentemente de circunstâncias pessoais, de cons-
telações políticas e de condições históricas. Como
é juridicamente lícita toda ação que seja compatí-
vel com a liberdade de todos os outros, compete ‘a
todo homem, em virtude da sua humanidade’, aque-
le grau de liberdade que ‘possa coexistir com a li-
berdade de qualquer outro, conforme a uma lei uni-
versal’. A liberdade compatível com a liberdade de
todos os demais é o único direito humano; poder-
se-ia dizer também: o único critério de todos os
direitos humanos.

A atualidade dessa correlação entre moral e direi-
to, e, por conseguinte, com direitos humanos
estabelecida por Kant, pode ser comprovada nos se-
guintes “jusfilósofos” contemporâneos: Rawls,
Tugendhat, Habermas, Nino e Alexy7. Todos susten-



207

R. Katál., Florianópolis, v. 14, n. 2, p. 201-209, jul./dez. 2011

A fundamentação moral dos direitos humanos

tam e realizam “reconstruções” sofisticadas e origi-
nais do pensamento kantiano; no entanto, cada um, a
sua maneira e em diferentes graus, mantém a mes-
ma fundamentação filosófica kantiana entre “direi-
tos humanos” e “princípios morais”8.

No entanto, essa dependência da fundamentação
filosófica dos direitos humanos dos pressupostos teó-
ricos da moral kantiana não é consenso entre vários
pensadores, estando sujeita a diversos questi-
onamentos.

3 Críticas ao idealismo kantiano dos direitos
humanos

Noberto Bobbio (2004, p. 43) afirma que o maior
problema com relação aos direitos humanos não é
filosófico, mas político, qual seja, protegê-los.

Na sua Autobiografia, publicada em 1997, três
anos depois de sua morte, Bobbio revela um profun-
do pessimismo com relação ao seu século (o
Novecento) – “sou filho de um século que será forço-
samente recordado como o mais cruel da história” –
e ao futuro da humanidade – “como tenho dito tantas
vezes, a história humana, entre a salvação e a perdi-
ção, é ambígua. Não sabemos nem mesmo se somos
nós os donos de nosso destino.” Ele escreve que “de-
vemos reconhecer [...] que o nosso senso moral avan-
ça, mas, no entanto, avança mais lentamente que o
avanço do poder econômico, do poder político, do
poder tecnológico.” Critica que todas as nossas pro-
clamações de direitos estão apartadas de nossa rea-
lidade, ficam restritas “ao mundo do ideal, ao mundo
daquilo que deveria ser” (BOBBIO, 1997, p. 261).

Sua visão é que os direitos do homem (diritti
dell’uomo) são uma grande invenção da nossa civili-
zação, mas uma invenção mais “anunciada que se-
guida” (BOBBIO, 1997, p. 257, 263). Esse novo ethos
mundial dos direitos do homem resplandece em to-
das as declarações internacionais e nos congressos
mundiais que os celebram e os comentam, no entan-
to, é sistematicamente violado em “quase” todos os
países do mundo (diz Bobbio, 1997, p. 261-262: “po-
demos afirmar ‘todos’, sem medo de errar”), sejam
ricos ou pobres, potentes ou fracos etc.

Da mesma forma, esse pessimismo do filósofo ita-
liano recai também em críticas às tentativas de fun-
damentação filosófica dos direitos humanos. O alvo
das suas críticas é a fundamentação moral dos direi-
tos humanos de Kant. Para o filósofo alemão, segun-
do Bobbio (2000, p. 475-476), a Revolução Francesa
representou “uma disposição moral da espécie hu-
mana”, através de uma constituição “em harmonia
com os direitos naturais dos homens, de tal feita que
estes que obedecem à lei devam também, reunidos,
legislar”. Bobbio (2000, p. 483) desconfia da certeza
de Kant e do Iluminismo, pois, para ele, os direitos do

homem como sinal de progresso moral da humanida-
de, como crescimento moral, deveria ser medido “não
pelas palavras, mas pelos fatos”.

Também Thomas Nagel (1999, p. 33) escreve que
“a evidente violação dos direitos humanos mais fun-
damentais é privada de interesse filosófico”. É claro
que Nagel não está afirmando que a discussão sobre
os fundamentos ou o status dos direitos fundamen-
tais não seja de interesse filosófico. O que ele susten-
ta é que não é necessária nenhuma discussão filosófi-
ca particularmente elaborada e refinada para estabe-
lecer quais são esses direitos fundamentais e quando
eles estão sendo transgredidos. Com esse mesmo sen-
tido afirma W. Kersting (2003, p. 92),

[...] eu não preciso mergulhar numa cultura para
tomar conhecimento do genocídio, da persegui-
ção de minorias, da privação de grupos popu-
lacionais inteiros de seus direitos como violações
dos direitos humanos. Expulsões e valas comuns
não têm uma gramática cultural que demandaria uma
hermenêutica difícil. Elas próprias mostram o que
significam.

De forma geral, tais críticas estão endereçadas prin-
cipalmente à pretensão iluminista – e por que não
dizer kantiana – de um ideal de razão prática com
uma fundamentação absoluta e universal dos direitos
humanos.

Considerações finais

Percebemos a exigência ética dos direitos hu-
manos, presentes nos acontecimentos recentes do
século 21, expressa no fenômeno da “constitucio-
nalização do Direito”, localizado em todos os Es-
tados da atualidade e em suas relações suprana-
cionais que reivindicam exigências de legitimidade
e justificação para além da legalidade de sua
normatividade jurídica. Afirma Carlos Nino (1994,
p. 62), que “a validez de certo ordenamento jurídi-
co não pode fundar-se em regras desse mesmo sis-
tema jurídico, mas deve derivar de princípios ex-
ternos ao próprio sistema”. Princípios estes, que,
conforme sustentamos neste trabalho, são os prin-
cípios kantianos da razão prática.

Diante do exposto, podemos formular as seguintes
perspectivas de investigação para continuidade desta
pesquisa: verificar a plausibilidade dessas críticas; apre-
sentar alternativas de teorias éticas ao paradigma
kantiano; ou alternativas de possíveis fundamentos fi-
losóficos para os direitos humanos. Porém, todas es-
sas perspectivas de investigação somente poderão ser
objeto de exame em outros momentos.

De qualquer forma, a continuidade da investiga-
ção pela busca da fundamentação dos direitos hu-



208

R. Katál., Florianópolis, v. 14, n. 2, p. 201-209, jul./dez. 2011

Giovani Mendonça Lunardi

manos faz-se necessária para, pelo menos, não ter-
mos de admitir, de imediato, que Kant estivesse cer-
to a maior parte do tempo.

Referências

ALEXY, R. Direitos fundamentais no Estado constitucional
democrático: para a relação entre direitos do homem.
Revista de Direito Administrativo, Rio de Janeiro, v. 217,
p. 55-66, jul./set. 1999.

BARBOSA, A. P. C. A legitimação dos princípios
constitucionais fundamentais. Rio de Janeiro: Renovar,
2002.

BOBBIO, N. Autobiografia. A cura di Alberto Papuzzi.
Roma: Editori Laterza, 1997. (Tradução nossa, obra ainda
não publicada no Brasil).

______. Teoria geral da política. Rio de Janeiro: Cam-
pus, 2000.

______. A era dos direitos. Tradução de Carlos Nélson
Coutinho. Rio de Janeiro: Elsevier, 2004.

DARWALL, S. Impartial Reason. Ithaca: Cornell
University Press, 1983.

DREIER, J. Humean Doubts about the Practical
Justification of Morality. In: CULLITY, G.; GAUT, B.
(Ed.). Ethics and Practical Reason. Oxford: Clarendon
Press, 1997, p. 81-99.

DUTRA, D. J. V. O acesso comunicativo ao ponto de vista
moral. Síntese Nova Fase, Belo Horizonte, v. 25, n. 83,
p. 509-526, 1998.

FELDHAUS, C. Direito e moral: três estudos a respeito da
filosofia prática de Kant. Florianópolis: Apolodoro Editora,
2007.

FERNANDEZ, E. Teoría de la justicia y derechos
humanos. Madrid: Editorial Debate, 1991.

FERRAJOLI, L. et al. Los fundamentos de los derechos
fundamentales. Madrid: Editorial Trotta, 2001.

HABERMAS, J. Direito e democracia : entre
faticidade e validade. Rio de Janeiro: Tempo
Brasileiro, 1997. (v. 1).

______. O discurso filosófico da modernidade. São
Paulo: Martins Fontes, 2000.

______. Acerca da legitimação com base nos direitos
humanos. In: ______. A constelação pós-nacional.

Tradução de Marcio S. Silva. São Paulo: Littera Mundi,
2001, p. 147-149.

HECK, J. N. Da razão prática ao Kant tardio. Porto Alegre:
Editora da PUC-RS, 2007.

HÖFFE, O. Immanuel Kant. Tradução de Christian Viktor
Hamm e Valério Rodhen. São Paulo: Martins Fontes, 2005.

HONNETH, A. Lutas por reconhecimento: a gramática
moral dos conflitos sociais. Tradução de Luiz Repa. São
Paulo: Editora 34, 2003.

KANT, I. Fundamentação da metafísica dos costumes.
Tradução de Paulo Quintela. São Paulo: Abril, 1980.
(Coleção Os Pensadores).

______. Prolegômenos a toda metafísica futura. Lis-
boa: Edições 70, 1988.

______. Crítica da razão pura. Tradução de Manuela
Pinto dos Santos e Alexandre Fradique Morujão. Lisboa:
Fundação Calouste Gulbenkian, 1997.

______. A metafísica dos costumes. Tradução de Edson
Bini. Bauru: Edipro, 2003.

______. Crítica da razão prática. Tradução, introdução
e notas de Valério Rodhen. São Paulo: Martins Fontes,
2003a. (Edição bilíngue).

KELSEN, H. Teoria pura do direito. São Paulo: Martins
Fontes, 1991.

KERSTING, W. Em defesa de um universalismo sóbrio.
In: ______. Universalismo e direitos humanos. Porto
Alegre: Editora da PUC-RS, 2003, p. 92-102.

LANDIM, M. L. P. F. A liberdade em Kant. Revista
Brasileira de Filosofia, Rio de Janeiro, v. XLIII, n. 182,
p. 182-190, abr./jun. 1996.

MAIA, A. C. Direitos humanos e a teoria do discurso do
direito e da democracia. In: MELLO, C. D. de A.;
TORRES, R. L. (Org.). Arquivos de direitos humanos. Rio
de Janeiro: Renovar, 2000. (v. 2).

MERLE, J.-C.; MOREIRA, L. (Org.). Direito e legitimidade.
Tradução de Claudio Molz e Tito L. C. Romão. São Paulo:
Landy, 2003.

NAGEL, T. Personal Rights and Public Space. In: KOH,
H.; SLYE, R. C. Deliberative Democracy and Human
Rights. New Haven: Yale University Press, 1999, p. 33-90.

NAHRA, C. Tugendhat e os direitos humanos. In:
DALL’AGNOL, D. (Org.). Verdade e respeito: a filosofia



209

R. Katál., Florianópolis, v. 14, n. 2, p. 201-209, jul./dez. 2011

A fundamentação moral dos direitos humanos

de Ernst Tugendhat. Florianópolis: Editora da UFSC,
2007.

NINO, C. S. Ética y derechos humanos: un ensayo de
fundamentación. Buenos Aires: Astrea, 1989.

______. Derecho, moral y política: una revisión de la
teoría general del derecho. Barcelona: Editorial Ariel, S. A.
1994.

PIOVESAN, F. Direitos humanos e o direito cons-
titucional internacional. São Paulo: Max Limonad, 1997.

ROHDEN, V. (Coord.). Kant e a instituição da paz. Porto
Alegre: Ed. Ufrgs/Goethe-Institut, 1997.

SILVA, A. G. da. Teoria do discurso, construtivismo
filosófico e razão prática. Virtú, Revista Virtual de Filosofia
Jurídica e Teoria Constitucional, n. 2, 2008. Disponível em:
<http://vlex.com/vid/discursoconstru-tivismo-filosofico-
58965996>.Acesso em: 12 dez. 2010.

TORRES, R. L. (Org.). Legitimação dos direitos
humanos. Rio de Janeiro: Renovar, 2002.

TUGENDHAT, E. Lições de ética. Tradução de Ernildo
Stein et al. Petrópolis, RJ: Vozes, 2003.

WOOD, A. Kant. Tradução de Delamar José Volpato
Dutra. Porto Alegre: Artmed, 2008.

Notas

1 Kelsen (1991, p. 75) afirma que “a ciência jurídica não tem
que legitimar o Direito, não tem de forma alguma de
justificar– quer através de uma Moral absoluta, quer através
de uma Moral relativa – a ordem normativa que lhe compete
– tão-somente – conhecer e descrever.”

2 Expressão utilizada por Axel Honneth (2003).

3 Para uma distinção entre os termos “fundamentação”,
“legitimação”, “justificação” ver Silva (2008).

4 Expressão utilizada por Dutra (apud FELDHAUS, 2007, p. 13).

5 Não é nosso objetivo, até porque foge ao escopo desta
investigação, uma análise exegética da concepção kantiana
de razão prática. Vamos apresentar apenas alguns elementos
teóricos centrais que nos permitem reconhecer os
fundamentos kantianos das teorias da razão prática
relacionados aos fundamentos filosóficos dos direitos
humanos.

6 Cabe esclarecer que Kant critica não só o rigorismo do
positivismo jurídico, mas também uma privatização da moral.

Ele rejeita toda moralização do direito, como advindo de uma
moralidade pessoal. Kant deriva o direito da razão prática
pura e do seu critério da legalidade universal (HÖFFE, 2005,
p. 232-233, 240-241).

7 “A estratégia de legitimação dos direitos humanos
desenvolvida por Robert Alexy insere-se no pensamento
moral kantiano e, nesse sentido, a sua compreensão teórica
é informada por dois princípios fundamentais, quais sejam:
a universalidade de tais direitos e a autonomia de seus
titulares” (SILVA, 2008, p. 22).

8 Para estudos dessas diferentes posições, ver: Barbosa (2002),
Dutra (1998), Fernandez (1991), Ferrajoli (2001), Merle (2003)
eTorres (2002).

Giovani Mendonça Lunardi
giovaniunir@gmail.com
Doutorado em Filosofia pela Universidade Federal do
Rio Grande do Sul (Ufrgs)
Professor Adjunto na Universidade Federal de Santa
Catarina (UFSC/Campus Araranguá)

UFSC – Campus Araranguá
Rua Pedro João Pereira, n. 150
Bairro Mato Alto
Araranguá – Santa Catarina
CEP: 88900-000


