
 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

 
1 

Artigo  
Original 

 

OS MONSTROS EM DOIS CONTOS DE MARIANA 

ENRIQUEZ 

The monsters of two Mariana Enriquez’s short stories 

Lana Ieda Nunes Costa¹ 
https://orcid.org/0000-0002-8321-7744  

 
Gregório Foganholi Dantas¹ 

https://orcid.org/0000-0002-6744-5210  
 

¹Universidade Federal da Grande Dourados, Dourados, MS,  
Brasil. 79804-970 – mestradoletras@ufgd.edu.br 

 
Resumo: O presente artigo tem como objetivo propor uma leitura dos contos “El patio del vecino” e 
“Bajo el agua negra”, de Mariana Enriquez, a partir de três pontos de análise: sua filiação à tradição 
do fantástico literário; a configuração do horror e da figura do monstro; e a leitura de conflitos sociais 
que se manifestam em Las cosas que perdimos en el fuego (2016). Em ambos os contos, a 
protagonista feminina encontra-se diante de uma figura monstruosa que encarna questões 
profundas da sociedade, tais como o gaslighting dentro de um casamento e a alienação geográfica 
e social de uma população miserável nos arredores de Buenos Aires. Os contos partem da 
representação do abjeto, do horrífico para finalmente reconhecer na protagonista o sentimento de 
culpa, seja ela pessoal ou coletiva, pela monstruosidade que presencia. Para tanto, é necessário 
investigar os conceitos de monstro físico e monstro moral, recorrendo eventualmente a outros títulos 
da tradição fantástica para termos de comparação. 
Palavras-chave: Mariana Enriquez; literatura fantástica; contos; monstro. 
 
Abstract: This article intends to undertake a reading of the Mariana Enrique’s shot stories, “El pátio 
del vecino” e “Bajo el agua negra”, taking into account three points of analysis: its afiliation to the 
literary fantastic tradition; the configuration of the horror and of the monster figure; and the 
interpretation of social conflicts that takes place in Las cosas que perdimos en el fuego (2016). In 
both short stories, the female protagonist finds herself faced with a monstrous figure who embodies 
deep social issues, such as the gaslighting in a married couple and the geographic and social 
alienation of a miserable population on the outskirts of Buenos Aires. These short stories start from 
the representation of the abject, the horrifying, to finally recognise the protagonist’s feelings of guilt, 
whether intimate or social, for the monstrosity she witnesses. To do so, it is necessary to investigate 
the concepts of physical monster and moral monster, eventually resorting to other titles from the 
fantastic tradition for comparison purposes. 
Keywords: Mariana Enriquez; fantastic literature; short stories; monster. 
 

Narcisa siempre decía hay que tenerle más miedo a los vivos que a 
los muertos, pero nosotras no le creíamos porque en todas las 
películas de terror los que daban miedo eran los muertos, los 
regresados, los poseídos. 
 
María Fernanda Ampuero 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

2 

Artigo 
Original 

Introdução 

A escritora argentina Mariana Enriquez é reconhecida na cena literária 

contemporânea pela escrita de textos inquietantes que dialogam com medos coletivos e 

pessoais. Seu livro de contos Las cosas que perdimos en el fuego (2017) reúne doze 

narrativas que dialogam com diferentes tradições da literatura de gênero, sobretudo a do 

fantástico. Segundo Remo Ceserani, um tema recorrente em narrativas fantásticas é a 

aparição do estranho, do monstruoso, do irreconhecível: 

A súbita intrusão de um personagem que possui as características culturais 
de um estrangeiro, dentro do espaço reservado e protegido que pertence a 
uma família e a uma comunidade restrita, torna-se plena de aspectos 
inquietantes, suscita reações de profunda perturbação psicológica e não tem 
como consequência apenas a simples exclusão do elemento estranho. 
(Ceserani, 2006, p. 84). 

É sobre a intrusão desse personagem estrangeiro que este trabalho se propõe a 

discorrer. Reconhecemos Mariana Enriquez como uma escritora de contos fantásticos e 

nos detemos especialmente em dois contos de Las cosas que perdimos en el fuego: “El 

patio del vecino” e “Bajo el agua negra”. Ambas as narrativas compartilham o mesmo tema 

sobrenatural: a aparição do monstruoso. 

Para Jeffrey Cohen, o corpo do monstro é um corpo cultural, é “a corporificação de 

uma época, de um sentimento e de um lugar” (Cohen, 2000, p. 26). Nesse sentido, 

pretendemos analisar a configuração do menino-gato em “El patio del vecino” e os meninos 

deformados na favela da Villa Moreno em “Bajo el agua negra” levando em conta o contexto 

psicológico e cultural das personagens. Para tanto, precisaremos considerar ainda o 

conceito de monstro moral (Bertin, 2016). 

El patio del vecino 

Em “El patio del vecino”, o casal Paula e Miguel, que acaba de se mudar para uma 

casa aparentemente perfeita, é surpreendido por um evento insólito: um menino 

acorrentado que vive na casa ao lado. Paula é uma personagem fragilizada: recuperando-

se de uma depressão, sofre o luto recente pela morte do pai, as consequências de sua 

demissão no trabalho e uma relação conflituosa com o marido, que nunca apoiou sua 

iniciativa de procurar ajuda psiquiátrica. Sua condição pode proporcionar uma visão 

distorcida da realidade e, embora a personagem não seja narradora, é sob o seu ponto de 

vista que acompanhamos a história. Estabelece-se, assim, um ponto de vista não confiável, 

elemento comum em narrativas fantásticas, já que favorece a criação da ambiguidade. 

Outro procedimento comum ao gênero, segundo Ceserani (2006), é a passagem de limite 

e de fronteira, como a passagem para o mundo do sonho, do pesadelo ou da loucura.  

A aparição de uma criatura, em “El patio del vecino” é descrita como: 

Alguien, muy pequeño, estaba sentado a los pies de la cama. Pensó que 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

3 

Artigo 
Original 

sería Eli, pero era demasiado grande para ser un gato. No veía más que una 
sombra. Parecía un niño, pero no tenía pelo em la cabeza, se distinguía la 
línea clara de la calva, y era muy pequeño, delgado. Más curiosa que 
asustada, Paula se sentó en la cama y, cuando lo hizo, el supuesto chico 
salió corriendo; pero la corrida fue demasiado veloz para un ser humano. 
(Enriquez, 2017, p. 137, grifo nosso).1  

As visões de Paula são contraditórias e ambíguas, o que se nota pelo uso de 

modalizações, bastante comuns no fantástico (Todorov, 2010). “Pensó que”, ou “parecia 

um niño” são expressões que problematizam a própria percepção da personagem. Quando 

Paula descreve a criatura com assertividade, ela parece se transformar a seus olhos: “No 

era el gato: era una pierna. Una pierna de niño, desnuda com una cadena atada al tobillo” 

(Enriquez, 2017, p. 139).2 

Antes de ser demitida, a protagonista trabalhava como assistente social em dois 

abrigos, cuidava de crianças resgatadas das ruas, a maioria viciada, com ferimentos e sem 

família. A demissão veio por um ato de irresponsabilidade: em uma pausa, enquanto 

fumava com um colega de trabalho, uma criança caiu do beliche e fraturou o tornozelo. A 

música alta os impediu de ouvir o choro da criança, que ficou um tempo caída até algum 

vizinho acionar ajuda médica. Ao contar para o marido sobre o menino acorrentado, Paula 

é acusada de estar à beira da loucura e obcecada pelo episódio do trabalho. 

Miguel é um personagem conservador, que pensa que a depressão de sua 

companheira pode ser resolvida com uma corrida, uma ida à academia ou uma visita às 

amigas. Além disso, expressa resistência em relação à abordagem médica oferecida por 

psiquiatras, afirmando “en su opinión, salvo las enfermedades graves, todos los problemas 

emocionales se podían mejorar a voluntad.” (Enriquez 2017, p. 135, grifo da autora).3  

A descoberta de um menino vivendo em cativeiro traz à tona o sentimento de culpa 

que a personagem sente pelo ocorrido no abrigo. O relacionamento tenso com Miguel 

persiste, uma vez que ele nunca conseguiu perdoá-la: “Paula había pasado de ser uma 

santa – la trabajadora social especializada en chicos en riesgo, tan maternal y abnegada – 

a ser uma empleada pública sádica y cruel” (Enriquez, 2017, p. 147).4 Conformada com 

uma relação amorosa acabada, “ella todavía podía hacer algo. Podía salvar al chico 

 
1 “alguém, muito pequeno, estava sentado aos pés da cama. Pensou que fosse Eli [a gata], mas era grande 
demais para ser um gato. Não via mais que uma sombra. Parecia um menino, mas não tinha cabelo, 
distinguia-se a linha clara da calva, e era muito pequeno, magro. Mais curiosa que assustada, Paula se sentou 
na cama e, quando o fez o suposto menino saiu correndo; mas a corrida foi veloz demais para o ser humano”. 
(Enriquez, 2017, p. 133, grifo nosso, trad. de José Geraldo Couto). 
2 Não era o gato: era uma perna. Uma perna de menino, nua, com uma corrente presa ao tornozelo. Paula 
respirou fundo e se esticou um pouco mais, quase a ponto de cair lá de cima. Era uma perna, sem dúvida, e 
agora podia ver parte do tronco e confirmar que era um menino, não uma pessoa mais velha; um menino 
muito magro e completamente despido; conseguia ver seus genitais. A pele estava suja, cinzenta de sebo. 
(Enriquez, 2017, p. 135, trad. de José Geraldo Couto). 
3 “em sua opinião, exceto pelas doenças graves, todos os problemas emocionais poderia ser melhorados pela 
força de vontade.” (Enriquez, 2017, p. 131, grifo da autora, trad. de José Geraldo Couto). 
4 “Paula deixara de ser uma santa – assistente social especializada em crianças em perigo, tão maternal e 
abnegada – para ser uma funcionária pública sádica e cruel”. (Enriquez, 2017, p. 142, trad. de José Geraldo 
Couto). 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

4 

Artigo 
Original 

encadenado. Iba a salvarlo” (Enriquez, 2017, p. 147).5 Resgatar seu vizinho daquela 

condição tornou-se uma forma de provar sua capacidade de cuidado, desconsiderada no 

episódio de sua demissão.  

O primeiro encontro entre Paula e o menino do quintal do vizinho foi inesperado. A 

criança segurava sua gata, Eli: 

Tenía marcas de la cadena en el tobillo, que en unas partes sangraba y en 
otras supuraba infección. Cuando escuchó su voz, el chico sonrió y ella le 
vio los dientes. Se los habían limado y tenían forma triangular, eran como 
puntas de flecha, como un serrucho. El chico se llevó la gata a la boca con 
un movimiento velocísimo y le clavó los serruchos en la panza. Eli gritó y 
Paula vio la agonía en sus ojos mientras el chico escarbaba su vientre con 
los dientes, se hundía en las tripas con nariz y todo, respiraba adentro de la 
gata, que se moría mirando a su dueña, con ojos enojados y sorprendidos 
(Enriquez, 2017, p. 152).6 

A construção de uma personagem culpada com um histórico traumático relacionado, 

coincidentemente, com uma criança abandonada, instiga o leitor a acompanhar a 

personagem nessa oportunidade de retratar o passado. Desse modo, cultiva-se a ideia de 

um menino abandonado, sofrendo maus-tratos e que necessita de ajuda. O leitor atua como 

cúmplice de Paula e fica tão surpreendido e assustado quanto ela. Leitor e personagem 

descobrem juntos que seus juízos de valores foram equivocados.  

Para Pablo Brescia (2020) o desaparecimento é o tema central de Las cosas que 

perdimos en el fuego. O pesquisador argumenta que esse tema também faz parte da 

construção narrativa: 

Pero la matriz de la desaparición no solamente funciona como núcleo 
temático del libro, sino que también se articula como un principio 
compositivo. En estos cuentos Enríquez no trabaja suprimiendo zonas del 
relato, a la manera de un fantástico más ortodoxo como el de Schweblin, 
sino más bien superpoblando las historias de detalles que no alcanzan a 
explicar el misterio; es ahí donde ‘usa’ géneros como el policial o el horror, 
pero apela a la incertidumbre inquietante, y ese es ‘su’ fantástico. Por eso, 
el cuerpo de una escritura que provea sentido, en términos de cierre, 
también desaparece de algún modo. (Brescia, 2020, p. 144).7 

 
5 “ela ainda podia fazer algo. Podia salvar o menino acorrentado. Ia salvá-lo”. (Enriquez, 2017, p. 124, trad. 
de José Geraldo Couto). 
6 Tinha marcas da corrente no tornozelo, que em algumas partes sangrava e em outras supurava, 
infeccionado. Quando escutou a voz de Paula, o menino sorriu, e ela viu os dentes dele. Haviam sido limados 
em um formato triangular, eram como pontas de flechas, como um serrote. O menino levou a gata até a boca 
com um movimento velocíssimo e lhe cravou o serrote na barriga. Eli gritou, e Paula viu a agonia nos olhos 
da gata enquanto o menino perfurava seu ventre com os dentes, afundava nas tripas com nariz e tudo, 
respirava dentro da gata, que morria olhando sua dona, com os olhos indignados e surpresos. (Enriquez, 
2017, p. 147-148, trad. de José Geraldo Couto). 
7 No entanto, a matriz do desaparecimento não funciona somente como o núcleo temático do livro, mas 
também é articulada como um princípio composicional. Nestes contos, Enríquez não trabalha suprimindo 
áreas da narrativa, à maneira de um fantástico tradicional como o de Schweblin, mas sim superpopulando as 
histórias de detalhes que não conseguem explicar o mistério; é aí onde ‘usa’ gêneros como o policial, o horror, 
mas apela à incerteza inquietante, e esse é o ‘seu’ fantástico. Por isso, o corpo de uma escrita que fornece 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

5 

Artigo 
Original 

Vemos que Brescia (2020) considera o desaparecimento como um recurso que além 

de estar relacionado com muitos personagens do livro de Enriquez, também se manifesta 

na estrutura narrativa dos contos. Tomando como exemplo o conto “Pablito clavó un clavito: 

uma evocación del Petiso Orejudo”, o professor explica que, ao final do conto, “la tensión 

no se resuelve ni disuelve.” (Brescia, 2020, p. 144).8 Portanto, a matriz do desaparecimento 

está alinhada com o final inconclusivo característico do fantástico, assim como a tensão 

que não se dissolve está muito próxima da hesitação todoroviana. A frustração do leitor é 

pautada pela escolha de Enriquez (2017) em não aproveitar as possibilidades de desfecho 

que permeiam a narrativa. 

Em “El patio del vecino”, vemos a repetição do mecanismo explicado por Brescia. 

Existe a possibilidade de que o menino seja um monstro, dúvida cultivada até o final, como 

na hesitação todoroviana. Questionamos a percepção que Paula tem do mundo, a 

existência do menino monstruoso e a possibilidade de a protagonista ter sido a próxima 

vítima. 

Curiosamente, a imagem do menino gato vem das histórias que a garotinha 

simpática do abrigo contava. Desse modo, a imagem desse menino, associada a um felino, 

preso e à espera de socorro, está diretamente ligada ao trauma da protagonista em relação 

à sua atuação como assistente social. Prestar assistência ao vizinho aprisionado é 

inicialmente perturbador, mas também é uma oportunidade de reconciliação consigo 

mesma.  

Pensando na definição tradicional de um texto fantástico, “El patio del vecino” cumpre 

vários de seus requisitos, apresentando uma narrativa em um espaço cotidiano, 

protagonizada por uma personagem comum que facilita a identificação do leitor. Como 

aspecto central, o sobrenatural se manifesta na forma de um menino monstruoso, 

desestabilizando a vida da protagonista. A ambiguidade, essencial para o gênero, é 

sugerida em vários momentos, mantendo o sentimento de dúvida constante. Quanto ao 

desfecho do conto, a narrativa não oferece soluções para os eventos inexplicáveis 

vivenciados por Paula. Contudo, “El patio del vecino” não é apenas um texto que cumpre 

as especificidades do gênero fantástico, é também uma narrativa contemporânea que 

dialoga com as questões sociais que permeiam nosso tempo, atingindo uma complexidade 

que vai além das convenções genéricas.  

Para Tzvetan Todorov, uma narrativa em primeira pessoa é mais propícia para um 

texto fantástico, porque, “para facilitar a identificação, o narrador será um “homem médio”, 

em que todo (ou quase todo) leitor pode se reconhecer”. (Todorov, 2010, p. 92). O conto de 

Enriquez não é narrado em primeira pessoa e também não é protagonizado por um homem 

médio, já que é recorrente que as narrativas de Enriquez sejam narrados/protagonizados 

por personagens femininas. É importante ressaltar que, no século XIX, quando a tradição 

 
sentido, em termos de encerramento, também desaparece de alguma forma. (Brescia, 2020, p. 144, tradução 
nossa). 
8 “A tensão não se resolve, nem se dissolve.” (Brescia, 2020, p. 144, tradução nossa).  



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

6 

Artigo 
Original 

do fantástico se estabelece, raramente as mulheres eram colocadas como protagonistas. 

Seus papéis eram estereotipados, sejam representando santas salvadoras ou um erotismo 

demoníaco; basta nos lembrarmos de “A Morte Amorosa” (1836), de Théophile Gautier, “A 

Vênus de Ille” (1837), de Prosper Mérimée ou Carmilla (1872) de Sheridan Le Fanu. 

Em entrevista para Mariana Sanchez, Enriquez explica sua relação com o 

protagonismo feminino em Las cosas que perdimos en el fuego: 

Mariana conta que foi questionada por alguns escritores e leitores homens. 
“Por que nos fez passar por idiotas?”, perguntavam. “Nas artes ou na 
realidade, quase todos os vilões são homens, dos ditadores aos monstros e 
assassinos seriais. É engraçado que este protagonismo não lhes incomode, 
mas ser um marido incapaz de satisfazer sua mulher — o que ocorre em 
pelo menos 50% dos casos —, isso, sim, lhes incomoda”, reflete a autora, 
que diz não se interessar pelo que chama de “feminismo Beyoncé”. “É fácil 
ser feminista a partir deste lugar de poder, que, aliás, é bastante masculino. 
A Mulher Maravilha, por exemplo, é um soldado. Eu não queria reproduzir 
este modelo que pensa a mulher como uma deusa satisfeita sexual, 
financeira e filosoficamente (porque ninguém o é, nem a Beyoncé), mas, 
sim, falar das questões femininas de uma forma mais complexa e 
problematizar o patriarcado”, defende. (Enriquez, 2017).  

Essa escolha narrativa pode afetar a perspectiva de análise do texto enquanto conto 

fantástico. Longe de ser uma personagem plana, Paula possui características mais 

complexas do que o usual em narrativas tradicionais do gênero, acrescentando algumas 

camadas à interpretação do conto. A presença de um protagonista não confiável é uma 

escolha narrativa importante em contos fantásticos, gerando ambiguidade textual. Enriquez 

subverte o tradicional ao explorar o ponto de vista de Paula, uma mulher traumatizada. 

Partindo da teoria de Todorov, “El patio del vecino” possibilita a hesitação entre justificar a 

experiência sobrenatural pela condição psicológica de Paula ou validar sua experiência 

sobrenatural. Desse modo, o conflito posto por Mariana Enriquez ultrapassa a dualidade 

entre real e impossível e alcança um dilema moral. Uma leitura que corrobore com a 

perspectiva de Miguel adota uma atitude machista e reforça o estereótipo da loucura 

associado à mulher. Se esse relato de Enriquez fosse exterior ao campo literário e nos 

propuséssemos a fazer uma avaliação moral de conduta, nos depararíamos com uma 

leitura problemática, pois socialmente entendemos a gravidade de desqualificar relato de 

mulheres. Embora a literatura não tenha compromisso com as pautas sociais que 

defendemos, Enriquez traz complexidade para o conto e problematiza a própria 

protagonista feminina. 

Por outro lado, a sugestão de que o trauma de Paula molda suas percepções não é 

descartável, especialmente considerando a relação entre as histórias e o menino-gato que 

assombra os pensamentos de Paula. O conto se inicia com a descrição da mudança de 

Paula e Miguel, revelando a pretensão do casal em mudar de vida, uma possibilidade para 

Paula superar as dificuldades do passado. Apesar desse movimento de fuga, a narradora 

é confrontada com o trauma, e independente do novo bairro, a culpa continua a assombrá-



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

7 

Artigo 
Original 

la. Assim, a figura monstruosa do menino também pode simbolizar a materialização de sua 

culpa. 

Bajo el agua negra 

O conto “Bajo el agua negra” tem como protagonista Marina Pinat, uma dedicada 

promotora de justiça especializada em casos envolvendo os moradores pobres da região 

sul de Buenos Aires. Nessa narrativa, Pinat investiga o assassinato de dois jovens pobres, 

Emanuel López e Yamil Corvalán, residentes na favela Villa Moreno, situada às margens 

do rio Riachuelo. Os principais suspeitos desse crime são dois policiais: 

Porque eso hacían los policías del sur, mucho más que proteger a las 
personas: matar adolescentes, a veces por brutalidad, otras porque los 
chicos se negaban a ‘trabajar’ para ellos – a robar para ellos o a vender la 
droga que la policía incautaba –. O por traicionalos. Había muchos y muy 
ruines motivos para matar adolescentes pobres. (Enriquez, 2017, p. 155-
156).9 

O espaço da narrativa, composto pela Villa Moreno e pelo Riachuelo, possui um 

papel fundamental no desenvolvimento do conto. Em um estilo característico dos contos de 

Enriquez, percebe-se como os espaços são determinantes nos comportamentos dos 

personagens. Em outro momento da vida profissional, a promotora já havia participado de 

um caso relacionado à favela da Villa Moreno, por isso o local lhe era familiar, dado seu 

hábito de ir a campo e conhecer as pessoas envolvidas nos casos que investiga. O caso 

anterior envolvia um processo contra uma fábrica de couro que despejava resíduos tóxicos 

nas águas do Riachuelo, resultando em graves consequências para as famílias que 

dependiam dessa água: 

los hijos de las familias que vivían cerca de esa agua, que la tomaban, 
aunque sus madres intentaran quitarle el veneno hirviéndola, se 
enfermaban, morían de cáncer em tres meses, horribles erupciones en la 
piel les destrozaban brazos y piernas. Y algunos, los más chicos, habían 
empezado a nacer con malformaciones. Brazos de más (a veces hasta 
cuatro), las narices anchas como las de felinos, los ojos ciegos y cerca de 
las sienes. (Enriquez, 2017, p. 159).10 

Era como se, a partir das águas tóxicas do rio, surgissem não apenas males físicos 

nas famílias, mas também uma ligação peculiar entre essas deformidades e o rio, como se 

as crianças não fossem apenas membros de suas famílias, mas também estivessem 

 
9 Porque era isso o que faziam os policiais do sul, muito mais do que proteger as pessoas: matar adolescentes, 
às vezes por brutalidade, outras porque os garotos se negavam a trabalhar para eles – roubar para eles ou 
vender a droga que a polícia confiscava. Ou por traí-los. Havia muitos motivos, todos ruins, para matar 
adolescentes pobres. (Enriquez, 2017, p. 150, trad. de José Geraldo Couto).  
10 Os filhos das famílias que viviam perto daquela água, que a bebiam embora suas mães tentassem tirar o 
veneno dela fervendo-a, ficavam doentes, morriam de câncer em três meses, horríveis erupções na pele 
destroçavam seus braços e suas pernas. E alguns, os menores, tinham começado a nascer com 
malformações. Braços a mais (às vezes quatro) os narizes largos como os de felinos, os olhos cegos e 
próximos às têmporas. (Enriquez, 2017, p. 153, trad. de José Geraldo Couto).  



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

8 

Artigo 
Original 

conectadas às águas poluídas do Riachuelo, por meio das mutações físicas.  

Conforme a promotora relata, segundo os dados do caso que incriminam os policiais 

como responsáveis pelo assassinato de Emanuel e Yamil, tudo indica que os jovens foram 

agredidos por eles e, posteriormente, arremessados nas águas do Riachuelo, como consta 

na gravação de áudio com a voz de um dos policiais e no depoimento de uma moradora 

que testemunhou os gritos na noite do crime.  

O Riachuelo, um rio completamente poluído, que recebeu dejetos e lixo de diversas 

áreas da cidade por muito tempo, é caracterizado no conto como “quieto y muerto”. Pinat 

compartilha as histórias que seu pai contava sobre o rio, revelando que, durante muitos 

anos, ele serviu como destino para diversos tipos de refugo, especialmente os provenientes 

de frigoríficos: “tiraban al agua los restos de carne y huesos y la mugre que traía el animal 

desde el campo, la mierda, el pasto pegoteado. ‘El agua se ponía roja’, decía. ‘A la gente 

le daba miedo’.11 O pai também explicava que o cheiro podre do rio impregnava o ar por 

causa da falta de oxigênio. Devido ao alto nível de poluição, “el río negro que bordeaba la 

ciudad básicamente estaba muerto, en descomposición: no podía respirar. Era el río más 

contaminado del mundo, aseguraban los expertos”. (Enriquez, 2017, p. 164).12 É nesse 

espaço, cheio de contaminação e negligência das autoridades, que habitavam Emanuel e 

Yamil. 

Pinat decide visitar o bairro após uma fonte relatar que um dos meninos havia 

retornado das águas. O murmúrio na comunidade sugeria que Emanuel, o único corpo não 

encontrado, teria sido visto caminhando pelo bairro e morando com alguns amigos, sendo 

recusado pela própria mãe. Dizia-se que o menino causava medo às pessoas, porque 

estava sujo, fedido e andava a passos lentos. Sobreviver após ter estado em contato com 

as águas contaminadas do rio já era um evento inesperado naquela região. Se a mãe não 

queria acolher o filho desaparecido, a informação deveria ser averiguada. Assim, a 

promotora se desloca até a favela, determinada a eliminar qualquer dúvida sobre o caso.  

Outra figura importante no conto é o padre Francisco, que simboliza a presença da 

religião cristã naquela localidade. Contudo, sua influência se mostra praticamente 

insignificante no contexto religioso, uma vez que: 

La mayoría de los habitantes de la villa eran devotas de cultos afrobrasileños 
o tenían sus propias devociones, santos personales, San Jorge o San 
Expedito, y les levantaban pequeños altares en las esquinas. No está mal, 
decía él, pero ya no daba más misa, salvo para ese puñado de mujeres 
viejas que a veces se lo pedían. (Enriquez, 2017, p. 159).13 

 
11 Jogavam na água os restos de carne e ossos e a imundície que o animal trazia do campo, a merda, o pasto 
grudado. ‘A água ficava vermelha’, dizia ele. ‘Dava medo nas pessoas’. (Enriquez, 2017, p. 158, trad. de José 
Geraldo Couto).  
12 “o rio negro que bordejava a cidade estava basicamente morto, em decomposição: não conseguia respirar. 
Era o rio mais poluído do mundo, garantiam os especialistas”. (Enriquez, 2017, p. 158, trad. de José Geraldo 
Couto). 
13 Em sua maioria, os habitantes da favela eram devotos de cultos afro-brasileiros ou tinham suas próprias 
devoções, santos pessoais, São Jorge ou Santo Expedito, e erguiam pequenos altares para eles nas 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

9 

Artigo 
Original 

Desse modo, o padre se dedica a atividades filantrópicas voltadas para os 

adolescentes pobres da região que, por força das circunstâncias, se veem obrigados a 

prestar serviços aos policiais corruptos. A ausência de fiéis denota que a igreja católica não 

é predominante naquele espaço, mais um aspecto que amplia o abismo entre a Villa 

Moreno e as regiões centrais. Isso sugere que esses indivíduos não possuem salvação. A 

figura de um pároco desempenhando todas as funções, exceto a pastoral, assume um 

caráter simbólico ao indicar que naquele lugar se cultuam outros deuses, algo visto de forma 

pejorativa pela perspectiva daqueles que não pertencem à favela. O policial suspeito dizia: 

“Ojalá toda esa villa se prenda fuego. O se ahoguen todos. Ustedes no tienen idea de lo 

que pasa ahí adentro. Ni idea tienen.” (Enriquez, 2017, p. 158).14 O Padre também 

suspeitava de algo: “Fueron muy responsables todos los que contaminaron este río. 

Estaban tapando algo, ¡no querían dejarlo salir y lo cubrieron de capas de aceite y barro! 

¡Hasta llenaron el río de barcos! ¡Los dejaron estancados ahí!” (Enriquez, 2017, p. 170).15  

A contaminação da Villa Moreno, aliada às religiões sincréticas e às crianças 

monstruosas, contribui para a demonização dos moradores daquela região. Segundo 

Cohen (2000), a diferença cultural é uma característica propícia para a criação de monstros. 

No caso atribuir uma carga monstruosa aos indivíduos que residem à margem do Riachuelo 

é um mecanismo para justificar os atos de violência praticados pela polícia. Em maior 

escala, isso é uma medida para amenizar o assassinato de Emanuel e Yamil, como se a 

polícia, por meios ilegais, estivesse fazendo um favor para a sociedade. O pároco se 

comporta da mesma forma, já que a religião praticada na comunidade é contrária à sua. 

Quando Pinat adentra a favela, logo percebe uma quietude suspeita no lugar que 

contrasta com a típica mistura de ritmos, o barulho dos escapamentos das motos e o 

falatório dos moradores nas ruas: “La villa del Puente Moreno, sin embargo, ahora estaba 

tan muerta como el agua del Riachuelo” (Enriquez, 2017, p. 167).16 Devido à falta de 

comunicação por telefone, Pinat se dirige à igreja na esperança de encontrar o padre 

Francisco. No entanto, ao longo do percurso, percebe que está sendo seguida por um dos 

meninos deformados: 

El chico se le acercó y, cuando estuvo a su lado, ella pudo ver cómo se 
habían desarrollado los demás defectos: los dedos tenían ventosas y eran 
delgados como colas de calamar (¿o eran patas? Siempre dudaba de cómo 
llamarlas). El chico no se detuvo a su lado. Siguió caminando hasta la 

 
esquinas. Não faz mal, dizia o padre, mas não celebrava mais missa, exceto para aquele punhado de velhas 
que às vezes lhe pediam. (Enriquez, 2017, p. 153, trad. de José Geraldo Couto).  
14 “Tomara que toda aquela favela pegue fogo. Ou que se afoguem todos. Vocês não fazem ideia do que 
acontece ali dentro. Não fazem ideia. (Enriquez, 2017, p. 152, trad. de José Geraldo Couto). 
15 “Todos os que contaminaram este rio foram muito responsáveis. Estavam tapando algo, não queriam deixá-
lo sair e o cobriram com camadas de óleo e barro! Até encheram o rio de barcos! Deixaram os barcos 
encalhados lá.” (Enriquez, 2017, p. 164, trad. de José Geraldo Couto). 
16 “A favela da ponte Moreno, não obstante, agora estava tão morta quanto a água do Riachuelo.” (Enriquez, 
2017, p. 160, trad. de José Geraldo Couto).  



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

10 

Artigo 
Original 

parroquia, como si la guiara. (Enriquez, 2017, p. 168).17 

As crianças monstruosas são como manifestações do próprio Riachuelo, e parecem 

ser subordinadas a ele. Dessa forma, se o rio está morto, a favela também está. As ações 

de um estão refletidas no outro. No edifício da igreja, grafites e inscrições sem sentidos 

preenchiam a parede do local, além disso, as imagens cristãs haviam desaparecido. O lugar 

sagrado foi tomado por outro tipo de religião que, naquele momento, passou a reinar na 

Villa Moreno, pois “en el lugar del altar había un palo, clavado en una modesta maceta de 

metal. Y, clavada en el palo, una cabeza de vaca. El ídolo” (Enriquez, 2017, p. 169).18  

O padre aparece visivelmente embriagado e irritado por Pinat estar na favela. 

Enquanto esbraveja sua raiva contra os habitantes do bairro, conta que Emanuel, um dos 

meninos jogados pelos policiais, despertou alguma entidade que vivia sob as águas. 

Durante a conversa, a promotora ouve uma batucada, que pensa ser carnavalesca, mas 

Francisco retruca afirmando ser um culto de mortos. O menino que anteriormente havia 

guiado a promotora, juntamente com os outros garotos do bairro, repetiam constantemente 

a frase “en su casa el muerto espera soñando”19. De acordo com o pároco: 

Los policías empezaron a tirar gente al agua porque ellos sí son estúpidos. 
Y la mayoría de los que tiraron se murieron, pero varios lo encontraron. 
¿Sabés qué viene acá? La mierda de las casas, toda la mugre de los 
desagües, ¡todo! Capas y capas de mugre para mantenerlo muerto o 
dormido: es lo mismo, creo que es lo mismo el sueño y la muerte. Y 
funcionaba hasta que empezaron a hacer lo impensable: nadar bajo el agua 
negra. Y lo despertaron. ¿Sabés qué quiere decir ‘Emanuel’? Quiere decir 
‘Dios está con nosotros’. De qué Dios estamos hablando es el problema. 
(Enriquez, 2017, p. 170-171).20 

O padre furta a arma de Pinat e comete suicídio. Ao sair da igreja, a promotora se 

depara com a batucada e uma procissão, em que todos os indivíduos deformados pela 

contaminação das águas caminham e tocam tambores em volta de uma espécie de leito 

que é carregado. Quem ocupa a cama possui uma pele cinzenta e aparência enferma. Ao 

tentar entrar na multidão, Pinat é expulsa pela mãe de Emanuel, que “murmuró algo sobre 

los barcos y el fondo oscuro del río, donde estaba la casa”. A narrativa sugere que o corpo 

que estava sendo levado era o de Emanuel e que a casa a qual a mãe se referia era o 

 
17 O garoto se aproximou e, quando estava a seu lado, ela pôde ver como haviam se desenvolvido os demais 
defeitos: os dedos tinham ventosas e eram finos como rabos de lula (ou seriam patas? Sempre tinha dúvidas 
sobre como chamá-los). O menino não se deteve a seu lado. Seguiu caminhando até a paróquia, como se a 
guiasse. (Enriquez, 2017, p. 161, trad. de José Geraldo Couto).  
18 No lugar do altar havia uma estaca, cravada num modesto vaso de metal. E, cravada na estaca, uma 
cabeça de vaca. O ídolo” (Enriquez, 2017, p. 162, trad. de José Geraldo Couto).  
19 “Em sua casa o morto espera sonhando”, tradução nossa).  
20 Os policiais começaram a atirar gente na água porque eles, sim, são burros. E a maioria dos que eles 
jogaram morreu, mas vários o encontraram. Sabe o que vem para cá? A merda das casas, toda a imundície 
dos esgotos, tudo! Camadas e camadas de sujeira para mantê-lo morto ou adormecido: dá na mesma, acho 
que o sono e a morte são a mesma coisa. E funcionava, até que começaram a fazer o impensável: nadar 
embaixo da água negra. E o despertaram. Sabe o que quer dizer “Emanuel”? Quer dizer “Deus está conosco”. 
De que Deus estamos falando é que é o problema. (Enriquez, 2017, p. 164, trad. de José Geraldo Couto). 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

11 

Artigo 
Original 

Riachuelo. Em seguida, o conto se encerra com a protagonista fugindo do local em negação 

a tudo aquilo que havia presenciado: “el agua estaba muerta, no podía besar las orillas con 

olas, no podía agitarse con el viento, no podía tener esos remolinos ni la corriente ni la 

crecida, cómo era posible una crecida si el agua estaba estancada.” (Enriquez, 2017, p. 

173-174).21 

Na perspectiva teórica do fantástico, o conto de Enriquez se assemelha à estrutura 

tradicional descrita pela teoria todoroviana. Nessa narrativa, somos conduzidos pelo ponto 

de vista de uma mulher racional, do centro, que se desloca para uma região periférica, 

completamente distinta do seu contexto e modo de vida. Nesse local obscuro, habitam 

crianças monstruosas e ocorrem fenômenos sobrenaturais, como o caso do desaparecido 

que retorna como um zumbi e é venerado pelos moradores da favela, elementos 

sobrenaturais que assombram a classe média. A construção da narrativa sugere que o lado 

de lá, o sul de Buenos Aires, é uma ameaça para as partes desenvolvidas da cidade. Ao 

nos depararmos com tantos aspectos negativos associados a esses habitantes, ignoramos 

o fato de que o estado de contaminação e decadência do local é resultado de escolhas do 

passado, feitas por autoridades e grandes empresas. Assim, as crianças monstruosas 

emergem não como um ataque à sociedade burguesa, mas sim como uma consequência 

do descaso governamental. “Bajo el agua negra” revela que os verdadeiros monstros não 

são as crianças mutantes, mas sim os homens fardados que operam em nome da lei. 

A monstruosidade em “El patio del vecino” e “Bajo el agua negra”  

Há muito tempo os monstros desafiam as fronteiras da natureza humana na 

literatura. Livros como Frankenstein (1818), O médico e o monstro (1886) e Drácula (1897) 

moldaram a maneira como concebemos o significado do “monstruoso” no contexto literário. 

Esse tema faz parte dos gêneros gótico e fantástico, justamente por ser um tema que 

ultrapassa os limites das leis naturais e também por apresentar figuras que assombram e 

causam algum efeito psicológico. À primeira vista, a criatura monstruosa está associada à 

deformação física, ao sentimento de horror e ao corpo que foge aos padrões dos seres 

humanos. 

A pesquisadora Juliana Bertin (2016), embasada nos estudos de Michel Foucault 

(2010) sobre o monstro moral, aborda uma nova perspectiva sobre o tema. De acordo com 

Bertin, “a monstruosidade que reside na forma de se comportar, e não no aspecto físico, 

pode ser verificada em narrativas cujos personagens, não tendo suas bases fincadas no 

sobrenatural, se aproximam de um contexto ordinário” (Bertin, 2016, p. 38). Dessa maneira, 

a proposta de análise da autora se afasta de monstros físicos, criaturas sobrenaturais como 

zumbis, vampiros e lobisomens, buscando explorar os monstros que estão inseridos no 

cotidiano e, muitas vezes, permanecem invisíveis.  

 
21 “a água estava morta, não podia beijar as margens com ondas, não podia se agitar com o vento, não podia 
ter aqueles redemoinhos nem a corrente nem a enchente, como era possível uma enchente se a água estava 
estagnada.” (Enriquez, 2017, p. 173-174, trad. de José Geraldo Couto).  



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

12 

Artigo 
Original 

Partindo da concepção tradicional de monstruosidade física, Bertin apresenta 

características associadas a essas criaturas, destacando, por exemplo, seu caráter 

fronteiriço. Os monstros ocupam constantemente espaços periféricos e marginais, como 

evidenciado pelo Drácula, que reside na Transilvânia, um local exótico e desconhecido do 

inglês médio. Além disso, essas criaturas são consideradas impuras e repugnantes, como 

ilustrado pela criatura de Frankenstein, um ser inclassificável que desafia a dualidade entre 

vida e morte, provocando repulsa pela sua própria existência.  

Apesar dos sentimentos negativos que evocam, os monstros também são capazes 

de despertar admiração. Bertin, ao se apoiar nas ideias de Noël Carroll, destaca que “o 

sentimento de atração que os monstros exercem pode ser mais bem explicado pela 

curiosidade que despertam justamente pelo fato de serem categoricamente intersticiais.” 

(Bertin, 2016, p. 41). Assim, a dualidade entre repulsa e atração em relação a essas 

criaturas é impulsionada pela curiosidade. Por outro viés, Cohen (2000) atribui a 

ambivalência afetiva dos monstros à liberdade. Esses seres não obedecem às normas 

sociais estabelecidas, causando inveja aos que precisam respeitá-las. Ao serem 

associados à ideia de liberdade, os monstros conduzem suas práticas de acordo com seus 

próprios desejos, alheios ao sentimento de culpa ou ao medo de punição: 

Essa falta de limitação que o monstro apresenta lhe confere uma noção de 
prazer. Ele é liberado de regras para satisfazer suas vontades – sejam elas 
relacionadas a práticas sexuais ou costumes sociais – sem se reprimir por 
moral ou pudores inculcados pela sociedade. (Bertin, 2016, p. 42). 

Com o intuito de apresentar uma nova morfologia do monstruoso, Bertin aborda o 

estudo de Michel Foucault, em Os anormais (2010), no qual ele teoriza que, no final do 

século XVIII, a monstruosidade transcende a aparência física passa a se manifestar no 

comportamento. A partir da aproximação entre o direito penal e o conceito de monstro, 

Foucault explica que, a partir do século XIX, qualquer criminalidade passa a ser associada 

à monstruosidade, destacando assim a percepção da monstruosidade por meio do próprio 

comportamento, o chamado monstro moral. O teórico percebe o esboço de uma mudança: 

que é, de certo modo a autonomização de uma monstruosidade moral, de 
uma monstruosidade de comportamento que transpõe a velha categoria do 
monstro, do domínio da alteração somática e natural para o domínio da 
criminalidade pura e simples. A partir desse momento, vemos emergir uma 
espécie de domínio específico, que será o da criminalidade monstruosa ou 
da monstruosidade que tem seu ponto de efeito não na natureza e na 
desordem das espécies, mas no próprio comportamento. (Foucault, 2010, 
p. 63). 

Ao contextualizar essa teoria no âmbito da literatura, é perceptível que a abordagem 

de Foucault sobre monstros não se concentra nas criaturas sobrenaturais típicas de 

narrativas fantásticas, pelo contrário, está mais próxima do humano.  

Mas agora, por exemplo, a impureza não se revela de maneira evidente na 

aparência, e sim de forma metafórica. Enquanto o monstro físico viola as categorias 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

13 

Artigo 
Original 

preestabelecidas, o monstro moral transgride as normas esperadas do comportamento 

humano.  

E a impureza no sentindo metafórico, ao invés do visual, é ainda mais ameaçadora: 

Isso porque agora a monstruosidade é invisível. Enquanto havia um senso 
de segurança na monstruosidade que podia ser apontada no corpo do outro, 
a falta de sinais aparentes que permitam uma identificação à primeira vista 
é atemorizante porque, posicionando o monstro moral muito mais próximo 
do humano, aumenta o sentimento de imprevisibilidade. Quando o monstro 
não corporifica a diferença, como reconhecê-lo e prevenir-se de seus 
ataques? (Bertin, 2016, p. 47). 

A característica mais distintiva do monstro moral é a sua invisibilidade. Ao contrário 

dos sinais evidentes do monstro físico, os traços do monstro moral não podem ser 

percebidos a olho nu. Além disso, a composição do espaço geográfico também passa por 

alterações na representação do monstro moral. Enquanto, anteriormente, o monstro físico 

habitava as fronteiras (vida e morte, centro e periferia) o monstro moral está inserido na 

sociedade e mantém proximidade conosco:  

Os monstros modernos, no entanto, já não se encontram do lado de fora da 
fronteira, desejando entrar. Eles habitam o mesmo espaço geográfico que 
os humanos, levando a uma horrível conclusão: os monstros não apenas se 
parecem conosco, eles estão entre nós. (Bertin, 2016, p. 48). 

Na literatura latino-americana recente, os contos da escritora equatoriana María 

Fernanda Ampuero podem ser analisados através de diferentes tipos de monstruosidades. 

A sua aproximação com o trabalho de Enriquez pode ser produtiva. Pelea de gallos, livro 

de estreia de Ampuero no Brasil, foi ganhador do Prêmio Joaquín Gallegos, em 2018, como 

melhor livro de contos do ano, na cidade de Quito, e entrou para a lista de melhores do ano 

do New York Times en Español. As narrativas que compõem essa publicação abordam a 

perversidade impregnada nas relações familiares e a monstruosidade humana. Seus contos 

partem de situações cotidianas que se tornam episódios traumatizantes e violentos.  

Para as pesquisadoras Sara Bolognesi Alena Bukhalovskaya, o ponto de partida da 

escrita de Ampuero: 

es el cuestionamiento de la figura del monstruo, un ser ficticio que, en 
realidad, posee características extremadamente humanas, que se esconde 
en los rincones más oscuros del alma y permea incluso esos espacios que 
deberían proporcionar seguridad, como el hogar. (Bolognesi; 
Bukhalosvskaya, 2021, p. 88).22 

Em “Monstruos”, conto de Pellea de gallos, duas irmãs gêmeas, consumidoras de 

filmes de terror, são amedrontadas por zumbis, demônios e vampiros. A inquietação se 

 
22 É o questionamento da figura do monstro, um ser fictício, que na realidade, possui características 
extremamente humanas, que se esconde nos cantos mais obscuros da alma e permeia inclusive esses 
espaços que deveriam proporcionar segurança, como o lar. (Bolognesi; Bukhalosvskaya, 2021, p. 88, 
tradução nossa). 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

14 

Artigo 
Original 

instala quando a monstruosidade salta das telas e do mundo onírico para invadir a realidade 

das irmãs. No trecho de abertura, a narradora relembra: “Narcisa siempre decía hay que 

tenerle más miedo a los vivos que a los muertos, pero nosotras no le creíamos porque en 

todas las películas de terror los que daban miedo eran los muertos, los regresados, los 

poseídos.” (Ampuero, 2018, p. 17).23 O medo das irmãs está calcado em figuras 

sobrenaturais, já que suas referências monstruosas são apenas de produções 

cinematográficas, como A hora do pesadelo e O exorcista. Narcisa, por outro lado, alerta-

as de que os vivos também causam medo e é com eles que elas devem se preocupar. A 

leitura do conto é incômoda porque acompanhamos a perspectiva inocente de uma criança 

que atribui seus medos apenas aos monstros sobre-humanos, como Freddy Krueger, 

ignorando criaturas mais próximas tão monstruosas quanto o personagem.  

O fato de o comportamento ser algo determinante para a configuração do monstro 

moral torna todos os espaços inseguros: é o caso do lar das irmãs que protagonizam o 

conto. Na ausência do pai e da mãe, as personagens ficam sob os cuidados de Narcisa, a 

doméstica, e saem com frequência para alugar filmes de terror. O vendedor nunca 

estabeleceu comunicação, barrou a escolha dos títulos ou questionou a idade das duas, 

exceto, quando o filme escolhido foi O iluminado: “miró la caja, nos miró a nosotras y dijo: 

– Aquí salen unas igualitas a ustedes. Las dos están muertas, las mato el papá.” (Ampuero, 

2018, p. 18).24  

Como demonstrado, a monstruosidade física é uma constante na literatura latino-

americana e também nos contos de Enriquez. De maneira um pouco distinta do conto de 

Ampuero (2018), o monstro moral também aparece nas narrativas da autora. A análise de 

Bertin (2016) se concentra na criminalidade. Em “El patio del vecino”, destacamos não 

apenas a presença da monstruosidade física, mas também entendemos que a 

monstruosidade moral está em Paula, manifestada em sua autoflagelação devido aos erros 

cometidos no passado. Nessa perspectiva, acompanhamos, por um lado, a busca da 

protagonista pela salvação do menino, ao mesmo tempo que sua monstruosidade moral é 

revelada.  

Inicialmente, “El patio del vecino” parece abordar apenas a monstruosidade física do 

menino que reside na casa vizinha. O menino monstro incorpora a configuração 

monstruosa, sendo uma criatura repugnante que pratica atos que desafiam as normas 

sociais. Esse aspecto converge com teorias sobre os monstros que afirmam que a falta de 

categorização permite que tais criaturas ignorem as regras e sigam seus instintos e desejos.  

À medida que a leitura avança, a complexidade da protagonista se revela, e podemos 

perceber uma equivalência entre a monstruosidade física e moral. Vale ressaltar que, em 

nossa análise, o conceito de monstruosidade não está sendo usado em seu sentido 

 
23 “Narcisa sempre dizia que se deve ter mais medo dos vivos do que dos mortos, mas não acreditávamos 
nela, porque em todos os filmes de terror o que dava medo eram os mortos, os fantasmas, os possuídos.” 
(AMPUERO, 2018, p. 17, tradução nossa).  
24 “Olhou a capa, nos olhou e disse: – Aqui há umas meninas iguaizinhas a vocês. As duas estão mortas, o 
pai delas as matou.” (Ampuero, 2018, p. 18, tradução nossa).  



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

15 

Artigo 
Original 

absoluto, pois é percebido através das lentes de diferentes personagens, o que se 

comprova em outros contos de Las cosas que perdimos en el fuego. Em “La casa de Adela”, 

por exemplo, Adela é uma criança considerada monstruosa pelos demais personagens. Em 

“La Hostería”, Florencia se autodenomina monstruosa devido à sua sexualidade, além de 

ser julgada dessa maneira pela irmã. Em “El patio del vecino”, a monstruosidade moral se 

refere à própria Paula, uma personagem que enfrenta diversos transtornos relacionados ao 

luto, à depressão e à culpa por negligência durante sua atuação como assistente social. A 

culpa pela situação ocorrida impulsiona a protagonista a se perceber como monstruosa e a 

embarcar em uma busca para se redimir, através da salvação do menino acorrentado. 

Portanto, o que ocorre no conto de Enriquez é um reflexo da monstruosidade voltada para 

a protagonista, mas desta vez, de natureza moral. Enfrentar o monstro físico no final do 

conto é confrontar a si mesma, é enfrentar a culpa que parecia reprimida e que tomou forma 

na figura do menino. 

Conclusão 

Na tradição do fantástico, é bastante comum que o monstro físico seja um reflexo da 

monstruosidade moral no protagonista.  

O conto “Bajo el agua negra”, em que a promotora Pinat conduz uma investigação 

na favela da Villa Moreno, destaca a disparidade entre o centro de Buenos Aires, onde 

reside a protagonista, e o sul da cidade, uma região marginalizada e contaminada pelas 

águas do Riachuelo. Cohen, em seu texto sobre a monstruosidade, afirma que “o processo 

pelo qual a exageração da diferença cultural se transforma em aberração monstruosa é 

bastante familiar” (Cohen, 2000, p. 33). No conto de Enriquez, a monstruosidade se 

manifesta na configuração corporal das crianças da favela, que exibem mutações, 

caracterizando-se como seres inclassificáveis, que desafiam os padrões do corpo humano 

convencional. O espaço da Villa Moreno representa uma fronteira que muitas pessoas 

evitam ultrapassar. Os moradores da favela, nas palavras de Cohen (2000), vivem nos 

portões da diferença. Um exemplo que evidencia essa demarcação ocorre quando Pinat, 

ao ir de táxi até o bairro, encontra resistência por parte do taxista, que se recusa a adentrar 

o local: 

— Hasta acá llego, señora. 
La voz del chofer del taxi la sorprendió. 
— Faltan trescientos metros hasta donde me tiene que llevar — le contestó, 
distante, seca, con la impostación de voz que usaba para dirigirse a 
abogados y policías. 
El hombre dijo que no con la cabeza y apagó el motor del coche. 
— No me puede obligar a entrar en la villa. Le pido que se baje acá. ¿Usted 
va a entrar sola? 
El chofer sonaba asustado, sinceramente asustado. (Enriquez, 2017, p. 
165). 25 

 
25 A voz do motorista do táxi a surpreendeu. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

16 

Artigo 
Original 

Nesse contexto, Enriquez parte da monstruosidade em um sentido metafórico, de 

enxergar o pobre, o morador da favela, como alguém inferior, repugnante e que oferece 

perigos à sociedade, para atingir a monstruosidade física. Ao escrever esse conto, a autora 

torna literal a ideia de que o outro é monstruoso. Assim ela dá a verdadeira dimensão, 

socialmente construída, para o periférico, que é sempre excluído. 

Apesar de ser uma oficial de justiça bem intencionada e que não tem medo de 

dialogar com o lado pobre de Buenos Aires, quando Pinat inicia sua investigação de perto, 

precisa enfrentar manifestações que são alheias à sua realidade. A promotora presencia 

uma espécie de levante popular, um rito que simboliza o despertar daquele povo periférico. 

Para que essa missa carnavalizada aconteça, é importante que o símbolo religioso oficial 

esteja extinto, o que está representado no suicídio do padre, a única figura presa aos laços 

da igreja católica que permanecia naquele local 

Considerando a protagonista como uma representação metafórica da classe média 

em contraste com o lado pobre de Buenos Aires, sua fuga ao final do conto possui uma 

carga simbólica na construção de uma relação com a monstruosidade moral presente na 

narrativa. Primeiramente, essa monstruosidade se manifesta na conduta dos policiais 

locais, que buscam extinguir a população marginalizada como se estivessem prestando um 

serviço à sociedade. Outra perspectiva é a de que Pinat, enquanto uma personagem 

consciente dos crimes ambientais cometidos contra a região do Riachuelo, reconhece a 

responsabilidade da classe média portenha pela mutação das crianças. 

Por outro lado, a fuga da protagonista diante da revelação de algo incompreensível 

para sua classe simboliza uma espécie de culpa burguesa, tornando Pinat corresponsável 

por todos os acontecimentos, desde a poluição do rio até a existência das crianças 

monstruosas. O retorno de Emanuel e as manifestações populares em direção ao 

Riachuelo destacam que a favela passa a reagir às ações do centro. Assim, a 

monstruosidade moral deste conto se revela de maneira marcante na fuga da promotora, 

indicando que a classe média terá que enfrentar as consequências da violência cometida 

contra o lado periférico da cidade. No entanto, esse ajuste de contas não se dará nos 

tribunais, mas sim por meio de um julgamento de outra ordem, emergindo dos aspectos 

culturais dos habitantes da Villa Moreno. 

Referências 

AMPUERO, María Fernanda. Pellea de gallos. Madrid: Editorial Páginas de Espuma, 
2018. 

 
— Faltam trezentos metros até onde tem que me levar — argumentou Marina, distante, seca, com a 
impostação de voz que usava para se dirigir a advogados e policiais. 
O homem fez que não com a cabeça e desligou o motor do carro. 
— Não pode me obrigar a entrar na favela. Peço que desça aqui. A senhora vai entrar sozinha? 
O motorista soava assustado, sinceramente assustado. (Enriquez, 2017, p. 158-159, trad. de José Geraldo 
Couto). 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

17 

Artigo 
Original 

BERTIN, Juliana Ciambra Rahe. O monstro invisível: o abalo das fronteiras entre 
monstruosidade e humanidade. Outra Travessia, n. 22, p. 37-54, 2016. 

BUKHALOVSKAYA, Alena; BOLOGNESI, Sara. Monstrua y subalterna: la resistencia en 
“Subasta” (2018), de María Fernanda Ampuero. Arboles y Rizomas, v. 3, n. 1, p. 87-100, 
2021. 

BRESCIA, Pablo. Femeninos horrores fantásticos: Schweblin, Enríquez y (antes) 
Fernández. Orillas: rivista d’ispanistica, n. 9, p. 133-151, 2020. 

CESERANI, Remo. O fantástico. Trad. de Nilton Cezar Tridapalli. Curitiba: Ed. UFPR, 
2006. 

COHEN, Jeffrey. A cultura dos monstros: sete teses. In: SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). 
Pedagogia dos monstros. Trad. de Tomaz Tadeu da Silva. Belo Horizonte: Autêntica, 
2000, p. 21-58. 

ENRIQUEZ, Mariana. Las cosas que perdimos en el fuego. Nova York: Vintage 
Español, 2017. 

ENRIQUEZ, Mariana. As coisas que perdemos no fogo. Trad. de José Geraldo Couto. 
Rio de Janeiro: Intrínseca, 2017. 

ENRIQUEZ, Mariana. O terror para refletir a cidade e o presente: Mariana Enriquez e os 
fantasmas do horror pelas esquinas de Buenos Aires. Suplemento Pernambuco, n. 139, 
p. 4-7, set. 2017. Disponível em: 
http://www.suplementopernambuco.com.br/pernambuco/70-perfil/1945-mariana-enriquez-
o-terror-e-as-esquinas-de-buenos-aires.html. Acesso em: 04 out. 2023. 

FOUCAULT, Michel. Os anormais: curso no Collége de France (1974-1975). Trad. de 
Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

TODOROV, Tzvetan. Introdução à literatura fantástica. Trad. de Maria Clara Correa 
Castello. 4. ed. São Paulo: Perspectiva, 2010. 

NOTAS DE AUTORIA 
 
Lana Ieda Nunes Costa (lanaieda15@gmail.com) é Mestra em Letras, na área de Literatura e Práticas 
Culturais, pelo Programa de Pós-graduação em Letras (PPGL), da Universidade Federal da Grande Dourados 
(UFGD). 
 
Gregório Foganholi Dantas (gregoriodantas@ufgd.edu.br) é Professor Associado da Universidade Federal 
da Grande Dourados (UFGD). Mestre e doutor em Teoria e História Literária pela Unicamp, com pós-
doutorados na Universidade de Coimbra e na Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”. 
 
Agradecimentos 
Não se aplica. 
 
Como citar esse artigo de acordo com as normas da ABNT 
COSTA, Lana Ieda Nunes; DANTAS, Gregório Foganholi. Os monstros em dois contos de Mariana Enriquez. 
Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024. 
 
Contribuição de autoria  
Lana Ieda Nunes Costa: concepção, coleta de dados e análise de dados, elaboração do manuscrito, redação, 
discussão de resultados. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-18, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100063 

18 

Artigo 
Original 

Gregório Foganholi Dantas: concepção, coleta de dados e análise de dados, elaboração do manuscrito, 
redação, discussão de resultados. 
 
Financiamento 
O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 
Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001.  
 
Consentimento de uso de imagem  
Não se aplica. 
 
Aprovação de comitê de ética em pesquisa  
Não se aplica. 
 
Conflito de interesses  
Não se aplica. 
 
Licença de uso  
Os/as autores/as cedem à Revista Anuário de Literatura os direitos exclusivos de primeira publicação, com o 
trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. 
Esta licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o 
devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. Os autores têm autorização para assumir 
contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão do trabalho publicada neste 
periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, ou como capítulo 
de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
Publisher  
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-Graduação em Literatura. Publicação no Portal 
de Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus/suas autores/as, 
não representando, necessariamente, a opinião dos/as editores/as ou da universidade. 
 
Histórico 
Recebido em: 08/05/2024 
Revisões requeridas em: 26/08/2024 
Aprovado em: 05/11/2024 
Publicado em: 18/11/2024 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

