
Artigo  
Original  

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

 
1 

 

O EU-NÓS NA POESIA DE MÁRCIA KAMBEBA: 

IDENTIDADE, RESISTÊNCIA E ALTERIDADE NA 

LITERATURA DE AUTORIA INDÍGENA 

The i-we in Márcia Kambeba’s poetry: identity, resistance and otherness in 
indigenous authored literature 

Maria de Fátima Costa e Silva¹ 
https://orcid.org/0000-0001-8035-1123  

 
Joel Vieira da Silva Filho¹ 

https://orcid.org/0000-0001-9895-9911  
 

¹Universidade Federal de Alagoas, Programa de Pós-Graduação  
em Linguística e Literatura, Maceió, AL, Brasil.  

57072-900 – ppgll.letras@gmail.com 
 
Resumo: Este estudo visa uma leitura teórico-crítica dos poemas “Índio eu não sou”, “Silêncio 
Guerreiro” e “União dos povos”, presentes no livro Ay Kakyri Tama “eu moro na cidade” (2013; 
2018), da pesquisadora e poeta indígena Márcia Wayna Kambeba. Ao ler os poemas, notamos uma 
lírica kambebiana do “eu-nós”, conforme Julie Dorrico (2017), revestida pelo discurso de identidade, 
resistência e alteridade – este último a partir da estética filosófica de Mikhail Bakhtin, uma vez que, 
embora seja reconhecido no âmbito dos estudos literários por sua teoria romanesca, em Estética 
da Criação Verbal (2011), temos conceitos filosóficos atribuídos à escrita de ficção que nos ajudam 
a pensar na lírica contemporânea de resistência aliada à alteridade. Alteridade poética que lemos, 
literalmente, na escrita do pronome "nós", suscitando os povos originários e o legado da sabedoria 
ancestral, conforme os estudos de Daniel Munduruku (2017) e Aline Rochedo Pachamama (2020). 
Palavras-chave: Poesia indígena; Márcia Kambeba; Resistência; Alteridade. 
 
Abstract: This study aims a theoretical-critical reading of the poems “Indian I’m not”, “Silence 
warrior” and “The people unity”, present in the book Ay Kakyri Tama “I live in the city” (2013;2018), 
written by the researcher and poet Márcia Wayna Kambeba. While reading the poems, we notice a 
kambebian lyric of the “I-we”, according to Julie Dorrico (2017), covered by the discourse of identity, 
resistance and otherness – the latter from Mikhail Bakhtin’s philosophical aesthetics, since, although 
he is recognized in the field of literary studies for his novel theory, in Aesthetics of Verbal Creation 
(2011), philosophical concepts are ascribed to fiction writing which helps us think about the 
contemporary lyric of resistance allied to otherness. Poetic otherness that we read, literally, in the 
writing of the pronoun “we”, arousing the original peoples and the legacy of ancestral wisdom, 
according to the studies of Daniel Munduruku (2017) and Aline Rochedo Pachamama (2020). 
Keywords: Indigenous poetry; Márcia Kambeba; Resistance; Otherness. 

  



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

2 

Artigo 
Original 

Introdução 

Ler e pesquisar os textos de autoria indígena, de maneira anticolonial, faz-se 

indispensável porque eles diferem das visões não indígenas e coloniais que pautaram a 

imagem do índio1 na literatura canônica.  

Desta vez, quem escreve é o/a próprio/a indígena, não mais pelo olhar de outrem, 

mas pela visão ancestral, memorial e identitária. A marcação do nós, na primeira pessoa 

do plural, é comumente observada em textos de autoria indígena, seja na narrativa oral ou 

na forma escrita, porque cada etnia – que são diversas e de regiões diferentes do Brasil – 

possui cosmovisões próprias e singulares, uma vez que as narrativas em cada povo 

adquirem características próprias e marcações específicas.  

Pensando na necessidade histórico-política da autoria dos povos originários, tendo 

como enfoque, sobretudo, textos em que a voz discursiva se tece em pluralidade, partimos 

da acepção “eu-nós”, evidenciada por Julie Dorrico (2017)2, em diálogo com a leitura de 

“alteridade”, ensejada por Mikhail Bakhtin (2011), a fim de refletirmos acerca da 

representação dos discursos de identidade e resistência na literatura indígena. Embora o 

teórico russo seja conhecido no âmbito dos estudos literários por sua teoria romanesca, os 

conceitos filosóficos que atribuiu à escrita de ficção também podem ser gestados na lírica 

contemporânea de resistência, se pensarmos que a escrita indígena brasileira hoje, cada 

vez mais, é marcada por discursos éticos e estéticos em dialogismo com o outro, seja ele 

o indígena, seja ele o “homem branco”. 

Sabemos que as narrativas orais indígenas não possuem um autor único, que a 

oralidade é assinada pelo povo, pelo coletivo, na medida em que essas narrativas são 

atravessadas pelas memórias dos anciãos. No texto escrito, há produções assinadas 

coletivamente e de forma individual, bem como há textos escritos individualmente que 

surgem da liberdade criativa dos autores e autoras. No entanto, mesmo os textos assinados 

de maneira individual, com o uso do eu, carregam em suas entrelinhas a presença de uma 

coletividade, de um nós, como podemos observar no livro Ay Kakyri Tama “eu moro na 

cidade” (2013; 2018), da pesquisadora e poeta Márcia Wayna Kambeba. Da obra, 

elegemos para nosso estudo os poemas “Índio eu não sou”, “Silêncio Guerreiro” e “União 

dos povos”, em razão de percebemos neles contributos que nos ajudam a refletir sobre uma 

lírica kambebiana do eu-nós, revestida pelo discurso de identidade, resistência e alteridade. 

O eu-nós na literatura de autoria indígena 

De acordo com Julie Dorrico, pesquisadora descendente do povo Macuxi, 

 

1 Há uma constante negação dos povos indígenas ao termo índio. Os povos solicitam o uso do termo indígena, 
porque, como expõe Daniel Munduruku (2020, p. 62-63) a palavra índio é “um termo genérico reproduzidos 
pela escola com sinônimos diversos: atrasados, feios, preguiçosos, selvagens e canibais”. 
2 A autora, até a publicação do seu referido contributo teórico, assinava suas produções como Julie Dorrico. 
No entanto, atualmente, como parte de um processo de retomada identitária, a autora passa a assinar como 
Trudruá Dorrico. Dessa forma, a mencionamos aqui como consta na sua publicação, contudo, ressaltamos a 
nova assinatura da autora. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

3 

Artigo 
Original 

entendemos o conceito de eu-nós na seguinte acepção: 

[...] o ‘eu-nós’ é o reconhecimento das formas das pessoas (eu, singular, 
sujeito histórico; nós, plural, sujeito mítico) coabitando a narrativa indígena 
como forma de expressão que se formula na alteridade indígena, ainda que 
a narrativa, crônica, romance, conto, ficção (todos ao modo indígena) 
assinale nome individual e automaticamente dê-se a alcunha de autoria 
individual (Dorrico, 2017, p. 226). 

O termo, que parte da análise da literatura indígena, indica que nos textos assinados 

individualmente, há a possibilidade de um eu singular, único, ser atravessado também por 

um eu mítico e plural. Isso ocorre porque diversos poemas, contos, narrativas de autores/as 

indígenas surgem a partir das contações nas comunidades, das histórias compartilhadas 

pelos antepassados. Assim, essas escritas, embora sejam marcadas pelo eu do/da autor/a, 

carregam marcas coletivas. Autoras como Eliane Potiguara, Graça Graúna, Auritha 

Tabajara e Márcia Kambeba assinam seus textos de maneira individual, mas existem 

poemas e narrativas dessas autoras que apresentam espaços que revelam a memória 

coletiva herdada dos antepassados. Contudo, é válido ressaltar que nem toda a literatura 

produzida por indígenas assumem a alcunha do eu-nós. É, de fato, por meio da leitura e 

análise dos textos que se pode identificar essa perspectiva de leitura crítica.  

Traçamos um diálogo entre Dorrico e Bakhtin porque este último, em Estética da 

criação verbal (2011), rompe os limites da teoria da literatura e deságua numa filosofia de 

vida, em que a relação eu-outro é crucial para haver diálogo e alteridade entre pessoas 

reais. Não podemos ter uma visão definitiva e acabada de nós mesmos, pois necessitamos 

do olhar externo, do diálogo com o outro para nos reconhecermos no outro. O movimento 

ético-estético proposto pelo teórico russo nos ensina a sair de nós e nos compenetrarmos 

no outro, para assim voltarmos a nós com a transgrediência e o excedente de visão que 

nos completam: 

[...] o corpo do outro é um corpo exterior, cujo valor eu realizo de modo 
intuitivo-manifesto e que me é dado imediatamente. O corpo exterior está 
unificado e enformado por categorias cognitivas, éticas e estéticas [...] 
Minhas reações volitivo-emocionais ao corpo exterior do outro são 
imediatas, e só em relação ao outro eu vivencio imediatamente a beleza do 
corpo humano, ou seja, esse corpo começa a viver para mim em um plano 
axiológico inteiramente diverso e inacessível à auto sensação interior e à 
visão exterior fragmentária (Bakhtin, 2011, p. 47). 

É a partir de um vivenciamento empático, tanto na instância de autoria quanto na 

recepção do leitor, que se estabelece as relações alteritárias no texto artístico. O diálogo 

que emerge nas escritas se dá entre os que compartilham da mesma identidade e entre os 

que não a partilham, uma vez que olhar a si no outro diferente também é um processo de 

reafirmação daquilo que o sujeito não é, como veremos, por exemplo, na análise do poema 

“Índio eu não sou”.  

O eu-nós indígena, que se revela também nas escritas do eu, é possível porque as 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

4 

Artigo 
Original 

literaturas de autoria indígena apresentam relações íntimas com a memória. Por escritas 

do eu, entendemos os textos que são memoriais, autobiográficos, testemunhais, 

autoficcionais etc. Muitos textos são um tecido costurado a cada geração, por isso, a 

memória atravessa esses tempos e é atualizada a cada contação/escrita/reescrita. Assim, 

Daniel Munduruku nos lembra que “a Memória é um vínculo com o passado, sem abrir mão 

do que se vive no presente. É ela quem nos coloca em conexão profunda com o que nossos 

povos chamam de tradição” (Munduruku, 2017, p. 116). Dessa forma, a memória funciona 

como um elo de gerações que constantemente serve à construção de textos literários 

indígenas. 

Os anciãos e as anciãs foram os primeiros autores indígenas por meio da oralidade. 

Hoje, as letras indígenas escritas têm em Márcia Kambeba, Eliane Potiguara, Daniel 

Munduruku, Graça Graúna, Olívio Jecupé e tantos outros a referência para continuarem a 

serem publicadas. Esses pioneiros prepararam o terreno para as novas gerações de 

escritores/as. Inclusive, os/as autores/as indígenas publicam seus textos não 

necessariamente em editoras. Muitos utilizam suas redes sociais, publicam em antologias, 

revistas, coletivos, visto que a ação de publicar no Brasil exige diversas contrapartidas. Há 

também, atualmente, editoras indígenas que facilitam a inserção das produções indígenas 

no mercado literário brasileiro. No entanto, essas literaturas ainda buscam seus espaços, 

visto que o cânone literário brasileiro exerce considerável poder, selecionando uns e 

excluindo outros. 

De tal maneira, a produção literária indígena almeja novos espaços. Essa produção 

não é destinada apenas ao público indígena. Espera-se que os textos cheguem às escolas, 

universidades, aos leitores não indígenas, porque além de enunciar a potência criativa 

indígena, há textos que também desmistificam preconceitos e estereótipos incentivados 

pela literatura canônica que representou o indígena como sujeito atrasado, desprovido de 

caráter ou até mesmo selvagem.  

À vista disso, como bem evidencia Aline Rochedo Pachamama (2020, p. 26), “a partir 

de nossas inquietações, escrevemos. Para honrar nossas ancestrais, escrevemos. 

Escrevemos porque há uma floresta em nós, afetos e uma luta. Escrevemos para 

desconstruir registros colonizadores”. Produzir literatura indígena é honrar os ancestrais. 

Por essa razão, diversos textos carregam memórias de avós, pais e até mesmo dos próprios 

autores, de ancestrais que contavam, que tinham uma sabedoria própria e vasta. Honrando 

os ancestrais, as escritas indígenas estão sendo tecidas nas aldeias e nas cidades, por 

indígenas conscientes de suas memórias. Para a pesquisadora Márcia Kambeba: “o 

escritor indígena sabe da responsabilidade que carrega sua escrita, uma vez que ela não 

representa apenas sua memória, senão que se transforma em coletivo quando sai de suas 

mãos e ganha um público leitor maior dentro da aldeia e fora dela” (Kambeba, 2020, p. 93). 

Ay Kakyri Tama (eu moro na cidade), obra que comporta os poemas aqui estudados, 

foi lançada inicialmente em 2013 pela Grafisa Gráfica e Editora, de Manaus. Na edição 

primeira, o livro foi apresentado por Benedito Maciel, no qual destaca que o livro de Márcia 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

5 

Artigo 
Original 

Kambeba “é também um livro documento. Documento de vida, que reuni coragem, 

denúncia e esperança” (Maciel, 2013, p. 15). Nele, estão presentes 20 poemas da autora 

Omágua/Kambeba. Após cada poema, a edição apresenta fotografias que são de autoria 

da própria Márcia Kambeba. A edição de 2013 também expõe poemas de Eylan Lins, Celdo 

Braga, Miguel de Souza, Adejana Meireles e Leon Levi, na seção intitulada “Participações 

Especiais”. Os poemas desses cinco autores versam, geralmente, em homenagem à 

Márcia Kambeba e seu povo.  

Em 2018, Ay Kakyri Tama foi relançado pela editora Pólen, de São Paulo. Nesta 

edição, o número de poemas saltou de 20 para 32. As fotografias continuaram sendo de 

autoria da própria Márcia Kambeba, diferindo na coloração, uma vez que na edição de 2013 

as fotos são coloridas e na edição de 2018, exceto a capa, são apresentadas no formato 

preto e branco. A reedição do livro serviu também para que a autora pudesse 

ajustar/modificar alguns poemas, com possíveis erros de digitação, bem como para 

reorganizar a estrofação de alguns poemas. Desta vez, o livro foi apresentado pela própria 

autora: 

O livro Ay Kakyri Tama, que significa "Eu moro na cidade", apresenta 
poemas relacionados à pesquisa de mestrado que realizei na aldeia 
Tururucari-Uka, quando dona Teca era zana (Tuxaua). Poemas 
descoloniais, que buscam ajudar as pessoas a compreender a importância 
de se conhecer e ajudar os povos, para que não sejam completamente 
dizimados em seu território do sagrado, em sua cultura, em sua ciência 
(Kambeba, 2018, p. 11). 

Os poemas de Márcia Kambeba são destinados a todos os públicos. Por meio deles, 

a autora espera apresentar os povos indígenas em suas multiplicidades, a fim de evitar a 

dizimação das diversas culturas. A literatura indígena tem sido utilizada também com esse 

objetivo. Ao mesmo tempo que apresenta a arte literária, colabora para a preservação das 

memórias e das culturas indígenas. Dessa forma, aos leitores, fica o convite de Márcia 

Kambeba: “Este livro é um convite a conhecer um pouco da cultura brasileira pela poesia 

indígena” (Kambeba, 2018, p. 11). 

Vale ainda ressaltar que Márcia Kambeba ocupa diferentes espaços no meio 

indígena. Além de constante defensora dos direitos dos povos indígenas e da Mãe Terra, 

Kambeba ocupa também o espaço de poeta e pesquisadora. Em seu lado artístico, versa 

sobre diversos temas, relacionando, quase sempre, as cosmologias indígenas com o 

contexto geográfico. Enquanto pesquisadora indígena, é Graduada e Mestre em Geografia, 

atualmente cursando doutorado em Letras, além de possui textos consolidados acerca de 

assuntos que envolvem os estudos geográficos e a literatura indígena contemporânea 

brasileira. Kambeba destaca que: 

Escrever é uma arte, é exercício diário e precisamos do olhar da palavra 
para adentrar na cidade, chegando às escolas, Universidades, entrelaçando 
as mãos, refletindo juntos, descolonizando com a ferramenta mais difícil de 
ser usado pela sociedade nos tempos atuais: o amor (Kambeba, 2020, p. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

6 

Artigo 
Original 

91-92). 

A escrita funciona como uma técnica para viabilizar a cultura indígena a espaços até 

então negados. A autora Omágua/Kambeba compreende que a cidade – espaço geográfico 

e político muitas vezes cruel com as vidas indígenas – exige um exercício atencioso para 

ser adentrada. A principal forma destacada pela autora é o amor, ensinado e partilhado em 

comunidade.  

O eu-nós de Identidade, Resistência e Alteridade 

Marcia Wayna Kambeba nasceu na aldeia Ticuna, em Belém do Solimões, no ano 

de 1979. Publicou seu primeiro livro em 2013, sob o título Ay Kakyri Tama (eu moro na 

cidade), reunindo poemas e crônicas que exaltam e testemunham uma cultura indígena de 

resistência: “Língua, luta, resistência, identidade, territorializar e se desterritorializar, 

memórias, tradição e ser indígena na cidade constituem-se, então, alguns dos temas vitais 

recorrentes na poesia de Márcia Kambeba” (Rodrigues et al., 2020, p. 486). 

Para este estudo, selecionamos três poemas de tal obra, a partir da edição de 2018, 

a fim de analisar a tessitura lírica e discursiva ensejada pela poeta. Vejamos o poema 

intitulado “Índio eu não sou”: 

 
Não me chame de “índio” porque 
Esse nome nunca me pertenceu. 
Nem como apelido quero levar 
Um erro que Colombo cometeu. 
 
Por um erro de rota 
Colombo em meu solo desembarcou 
E no desejo de às Índias chegar 
Com o nome de “índio” me apelidou. 
 
Esse nome me traz muita dor 
Uma bala em meu peito transpassou 
Meu grito na Mata ecoou 
Meu sangue na terra jorrou. 
 
Chegou tarde, eu já estava aqui 
Caravela aportou bem ali 
Eu vi “homem branco” subir 
Na minha Uka me escondi. 
 
Ele veio sem permissão 
Com a cruz e a espada na mão 
Nos seus olhos, uma missão 
Dizimar para a civilização. 
 
“Índio” eu não sou. 
Sou Kambeba, sou Tembé, 
Sou Kokama, sou Sateré, 
Sou Pataxó, sou Baré, 
Sou Guarani, sou Araweté, 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

7 

Artigo 
Original 

Sou Tikuna, sou Suruí, 
Sou Tupinambá, sou Pataxó, 
Sou Terena, sou Tukano. (Kambeba, 2018, p. 27). 
 

Para além das rimas emparelhadas que dão sonoridade aos versos de Kambeba, o 

que nos acentua no seu texto é a pedagogia lexical com que a poeta brinca e ensina acerca 

do poder que tem um nome e de quem o pode nomear. Acima temos seis estrofes 

compostas por quatro versos, à exceção da última – nesta temos nove versos que listam 

nomes próprios em semântica de coletivos de culturas, memórias e identidades. O coletivo, 

no texto, forja-se e se inicia no primeiro verso, pelo advérbio de negação mais comumente 

usado na língua portuguesa, o “Não”. A partir dele, da recusa daquilo que foi afirmado pelo 

discurso colonial, é que a identidade ancestral começa a ser reescrita: pelo grito do Não. O 

eu-lírico não aceita o nome “índio” porque este é pronunciado sob o esteio do erro, seja ele 

de rota, de destino, de direitos humanos. A invasão da América pelos europeus, em meados 

do século XV, travestida durante muitos anos como descoberta, é posta no poema como 

um oponente em arena, cujos golpes só causam efeito por meio da palavra de resistência, 

da palavra que luta por um reconhecimento, não por uma catequização e domesticação. 

De acordo com Paola Lima e Walace Rodrigues (2019, p. 118), a estruturação estética na 

poesia da autora é um aspecto inerente em sua produção: "encontramos rimas e 

entonações próprias da língua indígena. O livro é marcado pela história do povo kambeba, 

que lutou durante muitos anos para conseguir sobreviver ao período colonial”. 

Na terceira estrofe, o nome dado pelo colonizador é comparado à “dor” de uma “bala” 

que transpassa, provocando um “grito” que na Mata ecoa, jorrando “sangue” na terra. O 

crime traduzido em imagem poética nos leva de imediato à imagem católica lida nos quatro 

evangelhos no Novo testamento, onde Jesus Cristo é transpassado por uma lança; do seu 

corpo, sangue e água caíram sobre a terra. Ao compararmos as duas imagens, vemos que 

a catequização obrigatória imposta aos povos originários em nome da causa cristã, apenas 

repetiu a repressão e violência sofrida pelo Homem (Jesus Cristo) que é considerado “a 

cabeça da Igreja” segundo a doutrina católica. 

Na quarta estrofe, além da explícita marcação de quem é o originário da América e 

quem é o invasor posterior, com a sinalização adverbial de lugar “aqui e ali”, temos o topos 

ideológico que associa, em detrimento da linguagem do colonizador, o verbo “subir” ao 

“homem branco” e o verbo esconder à “Uka”, morada nativa indígena. Subir denota 

“ascensão”, aquilo que se eleva e se coloca sobre algo. Nos versos, a ascensão do homem 

coloca seus pés sobre o teto de uma Uka, não restando opção ao “índio” que não fosse a 

de se esconder, a de diminuir-se, não apenas a si enquanto pessoa passiva, mas a de 

manter escusa a sua identidade, destruição da sua cultura – não havia possibilidade de se 

construir uma igreja ao lado de um templo indígena, a construção era sobre o templo. 

Na quinta estrofe, o destino de grande parte dos povos originários estava entre a 

“cruz” e a “espada”, no “dizimar” da civilização. O verbo em pauta abrange diferentes 

perspectivas semânticas. No poema, significa devastação, extermínio, morte em massa. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

8 

Artigo 
Original 

Entretanto, se pensarmos na associação desse léxico ao contexto catequizador, dizimar é 

cobrar dizima, ou seja, o décimo feito imposto a ser saldado. Sabe-se que a prática do 

dízimo é oriunda dos povos antigos e que não foi inventada pelos escribas da Bíblia, mas 

essa prática de doação ganha visibilidade maior nas igrejas cristãs nos dias de hoje, porque 

ela é substancial para própria sobrevivência dessas igrejas enquanto instituição que 

necessita da caridade dos fiéis. Ainda no esteio do léxico bíblico, salientamos que a palavra 

“cruz” também assume caráter regenerador enquanto sobrenome de notável líder indígena 

do povo Kambeba. Segundo o pesquisador Benedito Maciel (2013, p. 13-15), em introdução 

à obra da poeta, o patriarca dos Kambeba no Brasil, conhecido como Valdomiro Cruz, 

relatou que em meados do contexto histórico da Guerra do Paraguai, o povo foi “adotado” 

por um patrão branco, que os nomearam com o sobrenome Cruz. Maciel diz que o nome 

Cruz também era o sobrenome de Dionísio, o último Kambeba de cabeça achatada 

encontrado por Alexandre Rodrigues Ferreira. Diante disso, o vocábulo Cruz assume uma 

nova semântica: 

a palavra “cruz” para os Cambeba significa não apenas a imposição do 
cristianismo católico e da política indigenista colonial, mas retrata também 
parte de sua história de contato com o mundo ocidental, simbolizando 
também suas alianças e suas diversas estratégias de relações com o mundo 
ocidental” (Maciel, 2013, p. 13-15).  

É nessa perspectiva que retornamos à última estrofe do poema e sua celebração 

cultural e histórica. Se o eu-lírico, no início, busca se definir pelo vocábulo “Não”, nos últimos 

versos somos levados a uma cadeia de afirmações de um Sim revestido no verbo Ser, nas 

quatorze repetições da primeira pessoa do singular, do “sou” que se torna música da 

pluralidade de povos, que vai dos Kambeba aos Komama, dos Guarani aos Suruí. 

Discursividade emanada do eu-nós que se inscreve na produção literária indígena 

contemporânea, como afirma Alice Cappellari: 

A literatura indígena contemporânea tem como uma de suas premissas a 
autoidentificação do indígena a fim de que ele verbalize sua própria 
identidade, um exercício necessário para que se negue o que os outros 
disseram sobre ele e para que se afirme a autoria de seu texto como uma 
literatura verdadeiramente indígena (Cappellari, 2022, p. 36). 

A afirmação da autoidentificação, na lírica da poeta, está no nome que ela lega, no 

nome que herdou dos seus ancestrais, seja Kambeba seja Omágua, no reconhecimento da 

ancestralidade que não foi totalmente dizimada, e hoje ganha o palco das letras e das artes 

em recado ao mundo: "Para se autoafirmar indígena é preciso, antes de tudo, se sentir 

indígena, ter orgulho em se afirmar como parte integrante desse povo" (Silva, 2012, p. 118-

119). 

No poema “Silêncio Guerreiro”, que também compõe a obra Ay kakyri Tama, 

observamos a celebração da ancestralidade de forma latente: 

 
No território indígena, 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

9 

Artigo 
Original 

O silêncio é sabedoria milenar, 
Aprendemos com os mais velhos 
A ouvir, mais que falar. 
 
No silêncio da minha flecha, 
Resisti, não fui vencido, 
Fiz do silêncio a minha arma 
Pra lutar contra o inimigo. 
 
Silenciar é preciso, 
Para ouvir com o coração,  
A voz da natureza,  
O choro do nosso chão, 
 
O canto da mãe d’água 
Que na dança com o vento, 
Pede que a respeite, 
Pois é fonte de sustento. 
 
É preciso silenciar, 
Para pensar na solução,  
De frear o homem branco,  
Defendendo nosso lar,  
Fonte de vida e beleza,  
Para nós, para a nação! (Kambeba, 2018, p. 29). 
 

Na lírica acima, temos quatro estrofes formadas por quatro versos, sendo a última 

composta por cinco versos. À exceção do segundo e sétimo versos do poema, todos os 

demais variam-se entre hexassílabos, heptassílabos e octossílabos, que mantêm o ritmo 

articulado no texto, como podemos observar no uso do “Pra” no oitavo verso em contraste 

com o “Para” do décimo – mais do que uma marca de oralidade, o uso da forma suprimida 

da preposição foi optado pela finalidade de garantir ao verso as sete sílabas poéticas. As 

rimas finais de cada verso apresentam-se entre alternadas e livres, sobretudo na última 

estrofe. 

Se convencionalmente temos o barulho associado à imagem de um guerreiro, por 

seu movimento e sua luta em combate, neste poema de Kambeba o guerreiro é regido pelo 

silêncio, pelo momento da escuta de uma sabedoria ancestral. Categoria filosófica que ecoa 

numa obra posterior da poeta, O lugar do saber ancestral (2020), livro que é revestido por 

poemas que tratam da identidade indígena, bem como de uma declaração de amor à 

Amazônia, ao Rio Solimões – este que incide na obra feito um “rio da memória” (Krenak, 

2015) da ancestralidade Omágua em comunhão com o berço natural, na medida em que 

“Nas barrancas do Solimões,/A natureza é menina donzela,/E como seres mortais,/Nós 

somos parte dela,/Nos dá sombra e água fresca,/Das criaturas é a mais singela” (Kambeba, 

2020, p. 40).  

Para Márcia Kambeba, navegar não é preciso, mas é preciso que o guerreiro silencie 

para ouvir a voz da natureza, o pranto da sua luta, a voz da ancestralidade. Uma voz que, 

se outrora, era apenas proferida de boca a boca, de ancião a discípulos, agora pode ser 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

10 

Artigo 
Original 

lida na poética e na prosa escrita de vários e várias expoentes dos povos originários, visto 

que a literatura indígena é o invólucro de resistência, memórias e de uma identidade em 

processo de resgate, reconstrução e reconhecimento: “textos que rompem os padrões 

atuais de literatura e possuem uma carga cultural muito densa” (Lima; Rodrigues, 2019, p. 

118).  

Para a pensadora indígena: 

A cada dia perdemos um ancião e com ele muito do que sabia de 
ensinamentos sobre o povo se acaba. Morre parte de uma literatura 
memorial e verbalizada. Sem registro há um sério risco de não se ter o que 
repassar para as futuras gerações e a cultura se cristalizará no tempo. Por 
isso, escrever é necessário, motivar as crianças e jovens a serem futuros 
escritores de uma literatura que está longe de ter um fim. A palavra é, para 
os povos indígenas, um objeto de arte, pois ela representa a imagem 
guardada na memória de saberes (Kambeba, 2018, p. 43). 

A literatura indígena faz-se, portanto, um canto que tem um peso ancestral 

(Kambeba, 2018). De acordo com Julie Dorrico (2018, p. 231-232), a ancestralidade está 

na fala dos povos indígenas, na sua autoria e na “representação realizadas por autores não 

indígenas”. A autoria está revestida pela memória, em diálogo com o que diz Michel Pollak 

(1992, p. 204), quando este toma o conceito de memória como um elemento constituinte 

do sentimento de identidade porque ela é “um fator importante do sentimento de 

continuidade e de coerência do grupo em sua reconstrução em si”. É em contato com o 

“canto da mãe d’água” e na “dança com o vento” que a memória indígena se reacende, pois 

ela não está solta pela natureza, ela está no ser de cada membro da comunidade que 

guarda em si o legado da sabedoria ancestral que encontra fulgor ao toque da terra. 

A identidade que se forja é a verdadeira arma contra a colonização imposta, é um 

combate possível para se “frear o homem branco”. A “solução” não é a catequização e 

civilização forçadas, porque devemos considerar a pluralidade de processos históricos 

pelos quais passaram essas comunidades, bem como a gama de culturas e de 

individualidades que formam vários povos que não podem ser reduzidos à simplicidade de 

“índio”, como irresponsavelmente o colonizador insiste em classificar desde Colombo. Para 

isso, é necessário que lutemos por uma “União dos povos” – titulação dada ao poema 

abaixo: 

 
Nós, povos indígenas, 
Habitantes do solo sagrado, 
Mesmo sem nossa aldeia, 
Somos herdeiros de um passado. 
 
Buscamos manter a cultura, 
Vivendo com dignidade, 
Exigimos nosso respeito, 
Mesmo vivendo na cidade. 
 
Somos parte de uma história, 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

11 

Artigo 
Original 

Temos uma missão a cumprir, 
De garantir aos tanu muariry, 
Sua memória, seu porvir. 
 
Vivendo na rytama do branco, 
Minha uka se modificou, 
Mas, a nossa luta pelo respeito, 
Essa ainda não terminou. 
 
Pela defesa do que é nosso, 
Todos os povos devem se unir, 
Relembrando a bravura, 
Dos Kambeba, dos Macuxi, 
Dos Tembé e dos Kocama, 
Dos valentes Tupi Guarani. 
 
Assim, os povos da Amazônia, 
Em uma grande celebração, 
Dançam o orgulho de serem, 
Representantes de uma nação, 
Com seu canto vem dizer: 
Formamos uma aldeia de irmãos. (Kambeba, 2018, p. 36, grifo da autora). 
 

Nesse poema temos a essência que rege a autoria indígena: a resistência pautada 

na união dos povos. Uma resistência que carrega os pressupostos da empatia, da 

necessidade do diálogo com o outro, de uma escrita transpassada pelo vivenciamento 

alteritário; pelo eu-nós, tão bem marcado no primeiro verso, na medida em que o ser 

humano tem a necessidade absoluta do outro: “a objetivação ética e estética necessita de 

um poderoso ponto de apoio, situado fora de si mesmo, de alguma força efetivamente real, 

de cujo interior eu possa ver-me como outro” (Bakhtin, 2011, p. 29). 

Nas seis estrofes que enformam o poema, para além do padrão de versificação e 

rimas que já conhecemos da poeta, temos uma convocação explícita. Se a “atividade 

poética é revolucionária por natureza” (Paz, 1982, p. 15), Márcia Kambeba, por meio dos 

artifícios líricos, constrói uma espécie de “poema-manifesto” calcado na afirmação 

identitária que extrapola analogias de senso comum. Não raro, ao suscitar a imagem do 

“índio”, as pessoas o associam a um cenário construído por estereótipo: aldeia, mata, arco, 

flecha etc. Sabemos, evidentemente, que todos esses símbolos fazem parte da cultura de 

muitos desses povos, contudo, a identidade não se encerra nesses símbolos, porque, 

conforme diz o eu-lírico do poema, “Mesmo sem nossa aldeia,/Somos herdeiros de um 

passado”. De acordo com autora pesquisadora: 

Ser indígena, hoje, está associado a uma qualidade, à riqueza, à sabedoria 
milenar e a espiritualidade dos que realmente assumem para si essa 
identidade e responsabilidade. Esse assumir contribui para a retomada de 
atitudes e de comportamentos positivos diante de um horizonte sociocultural 
(Silva, 2012, p. 116). 

As palavras da autora dialogam com o discurso bakhtiniano que nos ensina que a 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

12 

Artigo 
Original 

atividade artística necessita dos elementos ético e estético. É uma atividade de 

responsabilidade e de responsividade para com os anciões que, de forma alteritária, 

compartilharam sua sabedoria aos seus ouvintes; bem como se faz responsividade aos 

leitores que se reconhecem na escrita de autoria indígena. A terceira estrofe não poderia 

ser mais tangente: Márcia Wayna escreve para os seus contemporâneos e para os seus 

futuros netos, os “tanu muariry”, mas em resposta ao seu passado ancestral, ao legado que 

constitui sua memória e identidade Kambeba. 

A memória identitária não se esfarela sob a rytama, a casa, do “homem branco”. Ela 

de fato, se modificou, devido a gama de conflitos culturais desde a colonização. Porém a 

essência permanece porque é inerente; vai além da roupa, da cor da pele e do cabelo: é 

cultural, reconhecida por quem vive ou já viveu. De acordo com Bakhtin, “Relacionar ao 

outro o vivenciado é condição obrigatória de uma compenetração eficaz do conhecimento 

tanto ético quanto estético” (Bakhtin, 2011, p. 24). Nesse esteio teórico, o outro em diálogo 

alteritário com Kambeba, não é só o indígena, é o “homem branco” também. O indígena, 

entre os seus, formam o canto do eu-nós, como bem assinala Dorrico (2017). O eu-nós 

reveste a última estrofe do poema, na dança suscitada pela celebração, pela união dos 

povos que formam “uma aldeia de irmãos”.  

Já o indígena, em diálogo com o “homem branco”, constitui um processo de ensino-

aprendizagem, que começa pela escuta daquele que outrora foi silenciado, e se desenvolve 

numa perspectiva de desconstrução do discurso homogêneo e colonizador: é hora de 

aprender com os originários, é hora de escutar e ler os portadores da palavra ancestral, 

“Palavra escrita na luta, /Com sangue, na dor e na guerra, /Palavra dos filhos da terra” 

(Kambeba, 2020, p. 29). 

Considerações finais  

Estudar os textos de autoria indígena requer um pensamento anticolonial. Esses 

textos partem tanto de locais subjetivos quanto coletivos, aspecto que nos levou a refletir 

acerca da “escrita do eu-nós”. 

A partir da leitura crítica de “Índio eu não sou”, “Silêncio Guerreiro” e “União dos 

povos”, presentes no livro Ay Kakyri Tama “eu moro na cidade” (2013; 2018), evidenciamos, 

na poética kambebiana, a escrita do eu-nós, onde emana o discurso de identidade, 

resistência e alteridade, na medida em que dialogamos com os/as pensadores/as da 

literatura indígena, bem como com os pressupostos teórico-filosófico de Mikhail Bakhtin.  

Caminhamos pelos versos de Márcia Kambeba guiados por um eu-lírico que convoca 

o nós, seja na escrita literal do pronome impresso no poema, seja na suscitação dos povos 

originários. Neles, temos a sabedoria ancestral legada às identidades dos indivíduos, mas 

também à memória escrita nos textos que se constituem no todo da autoria indígena. Para 

que essas identidades não sejam ignoradas é necessário resistência ao discurso 

homogêneo e colonizador; tal como é fundamental a escrita da alteridade, para que haja a 

“união dos povos” e o reconhecimento de uma autoria não-hegemônica que busca ser 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

13 

Artigo 
Original 

ouvida e lida, tanto pelo indígena, quanto pelo não indígena, uma vez que a literatura tem 

a função de educar. 

Referências 

BAKHTIN, Mikhail. Estética da Criação Verbal. 6. ed. Trad. de Paulo Bezerra. São Paulo: 
Martins Fontes, 2011. 

CAPPELLARI, Jaqueline Alice. (Re)existência como resistência: a literatura de Eliane 
Potiguara e Márcia Wayna Kambeba. 152 f. Tese (Doutorado em Literatura) – Programa de 
Pós-graduação em Literatura, Centro de Comunicação e Expressão, Universidade Federal 
de Santa Catarina, Florianópolis (SC), 2022. 

DORRICO, Julie. A oralidade no impresso: o ‘eu-nós lírico-político’ da literatura indígena 
contemporânea. Revista Boitatá, Londrina, n. 24, p. 216-233, 2017. Disponível em: 
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/boitata/article/view/32958. Acesso em: 31 de mai. 
2023. 

DORRICO, Julie. Vozes da literatura indígena brasileira contemporânea: do registro 
etnográfico à criação literária. In: DORRICO, Julie; DANNER, Leno Francisco; CORREIA, 
Heloisa Helena Siqueira; DANNER, Fernando (org.) Literatura indígena brasileira 
contemporânea: criação, crítica e recepção. Porto Alegre/ RS: Editora Fi, 2018, p. 227-
256. 

KAMBEBA, Márcia Wayna. Literatura indígena: da oralidade à memória escrita. In: 
DORRICO, Julie; DANNER, Leno Francisco; CORREIA, Heloisa Helena Siqueira; 
DANNER, Fernando (org.) Literatura indígena brasileira contemporânea: criação, crítica 
e recepção. Porto Alegre/ RS: Editora Fi, 2018, p. 39-44. 

KAMBEBA, Márcia Wayna. O lugar do saber ancestral. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020. 

KAMBEBA, Marcia Wayna. Ay Karyritama: eu moro na cidade. 2. ed. São Paulo: Pólen, 
2018. 

KAMBEBA, Marcia Wayna. Ay Karyritama: eu moro na cidade. Manaus: Grafisa Gráfica e 
Editora, 2013. 

KAMBEBA, Márcia Wayna. Apresentação. In: KAMBEBA, Marcia. Ay Karyritama: eu moro 
na cidade. 2. ed. São Paulo: Pólen, 2018, p. 04-08. 

KAMBEBA, Márcia Wayna. O olhar da palavra: escrita de resistência. In: DORRICO, Julie; 
DANNER, Leno Francisco; DANNER, Fernando (org.). Literatura indígena brasileira 
contemporânea: autoria, autonomia, ativismo. Porto Alegre/RS: Editora Fi, 2020, p. 89-98. 

KRENAK, Ailton. O rio da memória. [Entrevista concedida a] Karen Worcman. In: CONH, 
Sérgio (org.). Encontros. Rio de janeiro: Azougue, 2015, p. 174-195. 

LIMA, Paola Efelli Rocha de Sousa; RODRIGUES, Walace. A construção do feminino na 
literatura indígena: identidade e diferença. Revista Philologus, v. 25, n. 75 supl., p. 105-
125, 2019.  

https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/boitata/article/view/32958


 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

14 

Artigo 
Original 

MACIEL, Benedito. Apresentação. In: KAMBEBA, Marcia. Ay Karyritama: eu moro na 
cidade. Manaus: Grafisa Gráfica e Editora, 2013. p. 13-15. 

MUNDURUKU, Daniel. Mundurukando 2: sobre vivências, piolhos e afetos – roda de 
conversas com educadores. Lorena/SP: UK’A Editorial, 2017. 

MUNDURUKU, Daniel. Mundurukando 1: sobre saberes e utopias. 2. ed. Lorena/SP: 
UK’A, 2020. 

PACHAMAMA, Aline Rochedo. Boacé Metlon – Palavra é coragem – Autoria e ativismo de 
originários na escrita da História. In: DORRICO, Julie; DANNER, Leno Francisco; DANNER, 
Fernando (org.). Literatura indígena brasileira contemporânea: autoria, autonomia, 
ativismo. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2020, p. 26-40. 

PAZ, Octávio. O Arco e a lira. Trad. de Olga Savary. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1982. 

POLLAK, Michael. Memória e Identidade Social. Estudos Históricos. Rio de Janeiro, v. 5, 
n. 10, p. 200-212, 1992.  

RODRIGUES, Walace et al. Sobre poesia indígena: o caso do poema “Ay kakuyri tama (eu 
moro na cidade)”, de Márcia Wayna Kambeba. EntreLetras, v. 11, n. 1, p. 483-498, 2020. 

SILVA, Márcia Vieira da. Reterritorialização e identidade do povo Omágua-Kambeba 
na aldeia Tururucari-Uka. 176 f. Dissertação (Mestrado em Geografia) – Programa de 
Pós-graduação em Geografia, Instituto de Ciências Humanas e Letras, Universidade 
Federal do Amazonas, Manaus (AM), 2012. Disponível em: 
https://tede.ufam.edu.br/handle/tede/3978. Acesso em: 31 de mai. 2023. 

 
NOTAS DE AUTORIA 

 
Maria de Fátima Costa e Silva (literatura.fatima@gmail.com) é doutoranda em Estudos Literários pelo 
Programa de Pós-graduação em Linguística e Literatura (FALE-UFAL), desenvolve estudos sobre literatura 
escrita em língua portuguesa. Mestre em Estudos Literários (2021) pelo mesmo programa. Especialista em 
Metodologia de Ensino de Língua Portuguesa pela Universidade Estácio de Sá (2020). Pesquisadora no 
Grupo de Pesquisa: Poéticas Interartes (UFAL/DGP-CNPQ). Bolsista Fapeal. 
 
Joel Vieira da Silva Filho (joel.filho17@outlook.com) é doutorando em Estudos Literários pelo Programa de 
Pós-Graduação em Linguística e Literatura, da Universidade Federal de Alagoas. Indígena do sertão 
alagoano. Seus trabalhos visam dar visibilidade às produções de autores e autoras indígenas como forma de 
releitura do cânone, e visam também funcionar como espaço que elucida a potência criativa dos povos 
indígenas brasileiros. Bolsista Fapeal. 
 
Agradecimentos 
Não se aplica. 
 
Como citar esse artigo de acordo com as normas da ABNT 
COSTA E SILVA, Maria de Fátima; SILVA FILHO, Joel Vieira da. O eu-nós na poesia de Márcia Kambeba: 
identidade, resistência e alteridade na literatura de autoria indígena. Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 
29, p. 01-15, 2024. 
 
Contribuição de autoria 
Maria de Fátima Costa e Silva: Elaboração, revisão do artigo e análise teórica dos poemas selecionados. 
Joel Vieira da Silva Filho: Elaboração, revisão do artigo e reflexão teórica. 
 
  



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 29, p. 01-15, 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2024.e100480 

15 

Artigo 
Original 

Financiamento 
Não se aplica.  
 
Consentimento de uso de imagem 
Não se aplica. 
 
Aprovação de comitê de ética em pesquisa 
Não se aplica. 
 
Conflito de interesses 
Não se aplica. 
 
Licença de uso 
Os/as autores/as cedem à Revista Anuário de Literatura os direitos exclusivos de primeira publicação, com o 
trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. 
Estra licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o 
devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. Os autores têm autorização para assumir 
contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão do trabalho publicada neste 
periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, ou como capítulo 
de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
Publisher 
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-Graduação em Literatura. Publicação no Portal 
de Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus/suas autores/as, 
não representando, necessariamente, a opinião dos/as editores/as ou da universidade. 
 
Histórico 
Recebido em: 02/06/2024 
Revisões requeridas em: 26/08/2024  
Aprovado em: 15/11/2024 
Publicado em: 09/12/2024 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

