
 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

 
1 

Artigo  
Original 

 

CENAS DO DISSENSO NA POESIA DE GOLGONA 

ANGHEL: UM DIÁLOGO COM JACQUES RANCIÈRE 

Scenes of dissent in the poetry of Golgona Anghel: a dialogue with Jacques 
Rancière 

Júlia Dutra Izidoro¹ 
https://orcid.org/0009-0001-2386-6726  

 
¹Universidade Federal Fluminense, Niterói, RJ, Brasil.  

24210-201 – secretaria.plt.egl@id.uff.br.  
 
Resumo: O artigo é dedicado a analisar os modos de narrar o “dissenso”, conceito de Jacques 
Rancière, na escrita da poeta portuguesa contemporânea Golgona Anghel. Nas obras Como uma 
flor de plástico na montra de um talho (2013), Vim porque me pagavam (2011) e Nadar na piscina 
dos pequenos (2017), serão analisados poemas que mantêm uma narratividade dialogada com a 
“racionalidade do dissenso”. Rancière recorre a uma análise minuciosa da eficácia estética quando 
associada ao fazer político em sua origem: o reconhecimento da não igualdade e da importância de 
romper com as “cenas de palavras” que mantêm a “máquina da explicação”, fundamentada na luta 
de classes e, ao mesmo tempo, na sua perpetuação. 
Palavras-chave: dissenso; gestos poéticos; cena da palavra; tempo e política. 
 
Abstract: This article is dedicated to analyzing the ways of narrating “dissensus”, a concept 
proposed by Jacques Rancière, in the writings of contemporary Portuguese poet Golgona Anghel. 
In the works Like a plastic flower in a butcher’s shop window (2013), I came because they paid me 
(2011) and Swim in the little ones’ pool (2017), poems that maintain a narrative dialogue with the 
“rationality of dissent” will be analyzed. Rancière resorts to a detailed analysis of aesthetic 
effectiveness when associated with political action in its origin: the recognition of non-equality and 
the importance of breaking with the “scenes of words” that maintain the “machine of explanation”, 
based on the class struggle and, at the same time, on its perpetuation. 
Keywords: dissent; poetic gestures; scene of the word; time and politics. 

Introdução 

Jacques Rancière, em entrevista concedida à Ângela Marques, tradutora do seu livro 

O método da cena (2021), afirma ter operado uma revolução ao dizer que a racionalidade 

das explicações, na excessiva análise das causas e efeitos de toda experiência partilhada, 

resume-se à imanência do que ela mesma diz. Diante de tal afirmativa, intriga-me pensar 

como o conceito de cena é alicerce para percorrer a filosofia de Rancière, no intuito de 

evocar a poesia portuguesa contemporânea, em especial a de Golgona Anghel. A poeta 

opera uma espécie de desmontagem das explicações previsíveis do mundo sensível e das 

imagens que a cercam, deixando aparecer a singularidade de uma voz legítima da palavra 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

2 

Artigo 
Original 

que, portanto, cria a cena: uma racionalidade acessada. Para Rancière, o método da cena 

vai tentar partir de uma singularidade para ver como nela as formas de sua racionalidade 

já estão presentes. Com isso, a cena da palavra em Anghel nos remete a uma racionalidade 

própria, desvendando leituras dela (a poeta), por ela e do leitor. São cenas, portanto, que 

conjugam possibilidades de olhar o mundo em causalidades e efeitos nada estritos. 

É importante pensar por que a poesia portuguesa contemporânea, da década de 60 

e 70 até a produção atual, conversam com a noção de uma “máquina ótica” no método da 

cena. Dois motivos ocorrem: primeiramente, porque há nesse período um grande 

movimento em defesa da poesia. Surgirão muitos nomes na literatura preocupados com a 

produção de poesia e uma intensidade vinculada à verossimilhança da paisagem do mundo 

e dos devires humanos colocados em partilha. Em segundo lugar, porque o método da cena 

escapa da fórmula tradicional da explicação, convergindo com a ideia de um novo 

movimento da poesia contemporânea portuguesa que acentua o lema de que a poesia é 

uma só, pois, afinal, não há outra.  

Encetando pela poesia, importa salientar um notável movimento de revistas, 
em torno das quais se congregam algumas vozes líricas mais ressoantes 
daqueles últimos anos. A primeira delas, espécie de precursora, ou ponte 
de ligação entre a Presença e a modernidade inaugurada nos anos pós-
guerra de 39, é Cadernos de Poesia, que circulou entre 1940 e 1942, sob 
comando de Tomaz Kim, José Blanc de Portugal e Ruy Cinatti. Conduzidos 
pelo lema ‘A poesia é só uma!’, que se tornaria a base, ainda que 
informulada, de muito do lirismo produzidos nos anos subsequentes, 
preconizavam um certo ecletismo, ao propor a revista como órgão em que 
se arquivasse “a atividade da poesia atual sem dependência de escolas ou 
grupos literários, estéticas ou doutrinas, fórmulas ou programas (Moisés, 
2013, p. 425-426). 

Percebe-se que a trajetória da poesia portuguesa contemporânea destaca, a partir 

da década de 40 do século XX, um rompimento com as escolas de pensamento, 

transformando cada vez mais o cabedal da poesia em novas formas de manifestar o eu 

poético do mundo partilhado. Fernando Pessoa está no cerne de tal inovação poética, 

principalmente com a primeira edição em livro da poesia heteronímica, no período de 40. 

Instaura, segundo Moisés, sua “despersonalização enquanto indivíduo” e paga um alto 

preço pelo ato de transformação das poéticas anteriores, na recusa do eu e salvando-se 

“duma egolatria” (Moisés, 2013, p. 333). A “multiplicação interior”, como se fosse um 

“imenso poliedro”, destaca-se em tal necessidade contemporânea de pensar as vozes que 

nos cercam e nos constituem, alimentadas pelo curso da história e da cultura. Golgona 

Anghel dialoga com tal multiplicidade de vozes em suas referências literárias e na inclusão 

de diversas personagens em sua poética: as pessoas comuns, a mulher, o cânone da 

literatura, o cinema, as artes, as personagens da literatura portuguesa e mundial, o espaço 

(cidade), entre outras infinitas referências de expressão do outro.  

O valor dado à poesia continua sendo parte significante da cultura, mas num caminho 

desregular e infinitamente reinscrito nas novas formas do fazer poético, com novos gestos, 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

3 

Artigo 
Original 

vozes e atritos dados ao sensível. Dessa forma, quando considero a máquina ótica do 

método da cena como possibilidades na poesia portuguesa contemporânea, apego-me à 

explicação de Rancière de que, ao observar a cena posta pela palavra, tenta-se ver uma 

racionalidade – não sentido, mas forma de pensamento – presente na singularidade do 

próprio texto, sem recorrer às grandes explicações gerais da ciência moderna. Essa 

singularidade converge com o que demonstra Moisés (2013) a respeito da incursão de um 

“ecletismo” necessário à linguagem, sem recorrer a “doutrinas, fórmulas ou programas”, por 

isso, a poesia de Anghel permite a hipótese de uma racionalidade própria, pois inclui 

algumas formas de dissenso como elemento de desregramento de uma poética do 

passado. O sentido se dá numa nova montagem do real e quando se olha para a cena em 

sua forma pura, a exemplo do teatro e do cinema, encaixa-se as peças para criar a 

mensagem, que muitas vezes não permite palavras. Ocorre, pois, um encontro do método 

da cena com o método da igualdade, pois a igualdade apenas existirá, na crítica do filósofo, 

quando o dissenso e a diferença forem seus pontos de partida. Logo, Rancière começa a 

aproximar estética e política, sendo justamente nas cenas de dissenso o lugar onde ela 

aparecerá, estabelecendo atritos entre o que é partilhado no comum da comunidade e o 

que é vivido essencialmente pelo sujeito. Golgona Anghel revela cenas claras a partir dessa 

incongruência necessária à política. 

Não temes que as máquinas parem de repente 
Que o barulho da bomba de oxigênio 
Perca o seu ritmo vital. Que a porta 
Se feche e que nunca mais a voltes 
A abrir. Pouco importa 
Se já não te lembras do telefone de casa. 
De tempos em tempos, repetes 
Os nomes dos filhos, como dantes calculavas 
Os dias da semana. [...] (Anghel, 2013, p. 41). 

O que é partilhado e entregue pela rotina do mundo contemporâneo não consente o 

sentimento do sujeito poético. A escolha da voz do incômodo ao observar os 

anestesiamentos que a vida comum produz, chegando ao ponto de acostumar-se com o 

tempo que passa veloz, as máquinas, os compromissos, a vida que apenas continua porque 

a “bomba de oxigênio” a mantém, é a cena da palavra, desmontando as formas estanques 

de produzir sentido para aquilo que partilhamos no comum. Anghel escolhe o dissenso, 

pois não há outra cena (poesia) possível. Há uma subjetividade que ultrapassa as fronteiras 

dos costumes e questiona o limite da passividade, desenhando um olhar distópico sobre o 

mundo.  

Segundo Daniel de Oliveira Gomes (2020), no artigo “Golgona Anghel. Realismo 

satírico à poética vadia”, publicado na revista Abril nº 24, a poética de Anghel em Vim 

porque me pagavam (2011), é um gesto transfronteiriço, estrangeiro, burlesco, e de tal 

forma conversa com o realismo de uma poesia cotidiana em Cesário Verde, percebendo a 

influência desse fazer literário em diversos poetas lusitanos, desde Fernando Pessoa, que 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

4 

Artigo 
Original 

também tem um lugar de subjetividade um tanto deslocado, por uma “hibridez identitária”, 

de sangue judeu e educação na África do Sul. Gomes compreende Anghel como “uma 

trovadora estrangeira diferenciada, ou quase estrangeira, em Portugal” (Gomes, 2020, 

p.131), que se embrenha profundamente na subjetividade de uma língua não nativa e, a 

partir das influências literárias, projeta-se na vida interior da paisagem poética lusitana. O 

paradoxo é necessário: uma “trovadora estrangeira diferenciada”, pois o estranhamento 

não se dá no pertencimento da língua, mas na construção de um gesto poético revelado 

por um abismo, uma fronteira entre a subjetividade e os modos comuns da vida cotidiana. 

A “velha tradição burlesca lusitana” (Gomes, 2020, p.131), para Gomes, é reatualizada na 

poética de Anghel não apenas pela leitura da sua produção de poemas, mas pelas 

influências de outros poetas presentes em seus ensaios críticos, principalmente Al Berto. 

Para Gomes, há uma “Lisboa subjetivamente submersível” (Gomes, 2020, p.131) 

tanto em Al Berto e Cesário verde, quanto em Golgona Anghel, no sentido de que a 

transformação da modernidade levou o sujeito poético a gesticular seus modos de ser 

percebendo o vazio do contemporâneo, a pluralidade como “muralha”, a vida muitas vezes 

morta e sem sentido, visando um dinamismo do cotidiano angustiante. São cenas de 

palavra que acompanham a tradição de uma poesia do cotidiano e da angústia, 

aproximando-se tanto dos hibridismos do Pessoa, por viabilizar cenários e personagens 

diferentes, quanto do satírico e burlesco em Cesário Verde, Al Berto e outros. Tais cenas 

compõem um gesto de referências, porém próprio, uma vez que Anghel se reatualiza ao 

usar palavras que compõem o cenário atual, principalmente do mercadológico: 

O delírio lúcido de Cesário Verde perdeu para a força da realidade, conforme 
Al Berto, e é esta ausência/falha de delírio, ou este delírio perdido, que 
povoará a poesia de Golgona Anghel, como veremos, quer seja, uma poesia 
onde não há nem mais lisboas, há apenas o poeta vendível, ilocalizável em 
um mundo sem estranhamentos já na ordem capital e coletiva do delírio 
(econômico, virtual, evolutivo). Em Golgona, pinceladas pós-cinemáticas, 
vadias, de um mundo comercializado em forma-imagem mutante prostituto 
onde rege “o vazio da web e o mal-estar das massas” (Gomes, 2020, p. 
131). 

Pensando nesta “poética vendível” e dos “delírios coletivos” dos dias de hoje, 

pretendo trazer neste artigo as formas pelas quais Golgona Anghel conversa com a estética 

de Rancière, a partir dos paradigmas propostos pelo filósofo no que se refere à política no 

espaço sensível. Um olhar contestatório e cansado, utilizando-se de formas irônicas como 

única manifestação possível da subjetividade. Cenas de desencantamento, impotência, 

solidão, depressão, não-lugar, estranhamento e estrangeiro na partilha do sensível são as 

novas montagens possíveis de percepção do real.  

As cenas  

No artigo “Cenas da escrita distópica em Golgona Anghel”, publicado em 2021, na 

revista Literatura, Artes e Doença, Paulo Alberto da Silva Sales afirma haver em Anghel 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

5 

Artigo 
Original 

uma aproximação dos sujeitos citadinos que compartilham das distopias vividas na 

comunidade a partir de uma ordem cultural capitalista esmagadora do sujeito: 

A poeta e os habitantes da cidade partilham, então, uma mesma sintaxe 
discursiva, oralizada e repleta de referências a objetos e a lugares comuns 
da ordem cultural do capitalismo tardio. Nos poemas, há cenas atravessadas 
por uma fraternidade em que se constrói um lugar comum de partilha de 
problemas entre os sujeitos deslocados. Esses momentos de partilha entre 
a poeta e os sujeitos citadinos são circunscritos em micropaisagens que os 
possibilitam estar em conjunto, identificando-se uns com os problemas dos 
outros (Sales, 2021, p. 98). 

O sujeito aprisionado pela lógica do mercado e das novas relações com a passagem 

do tempo entra em cena e redesenha uma paisagem: a singularidade como uma forma de 

experiência. O uso do corpo, dos objetos, a observação dos desejos materiais e espirituais 

e a narração das situações cotidianas são acontecimentos da palavra, o que, segundo 

Rancière, fazem resistência a um regime normal de causalidade e podem mesmo remetê-

lo em questão. As micropaisagens citadas por Sales podem ser observadas como uma 

experiência de estar em uma situação de desequilíbrio, gesticulando em prol de uma 

particularidade que expressa a formação de uma identidade, lida por outras identidades 

não acostumadas com o atrito e, por isso, tornando-se uma pedagogia do dissenso: uma 

falta. “Fome e Pedagogia” é o título da primeira sessão da obra Como uma flor de plástico 

na montra de um talho (2013). Por “fome” entendemos falta, necessidade, vazio e 

desespero natural, então, a pedagogia do dissenso, irônica, contraditória, deslocada, 

incongruente com o que já se deu, é necessária e também famélica. A poeta começa a obra 

com uma espécie de dedicatória ao próprio atrito, ao próprio dissenso: 

Serão processados os aborrecidos; 
ostracizados os coitados; 
perseguidos os crentes; 
fuzilados os fracos; 
odiados os feios; 
perdidas as esperanças. 
 
Por ordem do autor. 
Contra a vontade de São Epifânio. (Anghel, 2013, p. 10). 

De forma irônica e localizada na condição de litígio de uma parte dos sem parte, 

Anghel inicia seu livro mostrando o dano dos que não têm parte na palavra poética, ou, 

associando à crítica de Rancière à contemporaneidade, daqueles que não têm títulos: 

principalmente os operários, que são o objeto do método da cena. O “regime normal de 

causalidade” (Rancière, 2021, p.78), ao qual Rancière propõe resistência através do 

método da cena, ordena as exclusões e os extermínios dos “sem-parte”. Essa 

normatividade compreende, principalmente, a linguagem da explicação categórica dos 

fenômenos do mundo, principalmente os sociais, permitindo a construção de “classes” que 

se opõem não apenas materialmente, mas intelectualmente. Portanto, a ideia de uma 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

6 

Artigo 
Original 

“classe operária” que precisa se intelectualizar a partir de uma linguagem que não é a dela, 

com “explicações” e métodos criados pela “classe oposta”, além de violento, é um ato que 

mantém o que se pretende desfazer: a desigualdade. Para Rancière, esta é uma 

contradição que precisa ser desfeita, por isso o rompimento, em 1968, com o mestre 

Althusser. Por essa voz que distingue as vantagens das desvantagens e o reconhecimento 

do dano na experiência comum, a poeta convoca os “sem-parte”, manifestando a política 

de fato:  

A noção de cena estava também ligada a certo privilégio da palavra. Estava 
ligada, quando trabalhei com a história operária, à vontade de tomar ao 
inverso todo um discurso no qual o mundo do trabalhador seria o mundo do 
fazer em oposição ao mundo intelectual, que seria o mundo da palavra 
(Rancière, 2021, p. 78). 

Nessa perspectiva de pensar a história operária e a emancipação, Rancière coloca 

em cena a história do mestre francês Joseph Jacotot, na obra O mestre ignorante (2022), 

na qual revela uma aventura intelectual do professor: Jacotot foi lecionar na Universidade 

de Louvain, na Bélgica, em 1818, e seus alunos não falavam francês, não podendo 

entender uma palavra sequer do que ele explicava. Diante disso, o mestre decide que não 

vai explicar o livro do qual pretendia ensinar, mas sim, os alunos iriam ler a obra em francês 

com o apoio de uma tradução na língua que entendiam, o holandês. Após isso, eles teriam 

que explicar a Jacotot a obra completa em francês, aprendendo a língua a partir da 

comparação do código linguístico. O mestre não acreditava que tal aventura daria certo, 

mas percebeu que os alunos foram capazes de aprender sozinhos, emancipando-se. O que 

Jacotot promoveu nesta experiência foi a construção de uma cena horizontalizada, 

permitindo que seus alunos aprendessem por modos próprios, numa racionalidade e 

operação própria, sem a distância que a pedagogia tradicional promove entre professor e 

aluno. Segundo Rancière, Jacotot preveniu que “a distância que a Escola e a sociedade 

pedagogizada pretendem reduzir é aquela de que vivem e que não cessam de reproduzir” 

(Rancière, 2022, p. 11). Nesse sentido, estabelecer a igualdade como um objetivo a ser 

alcançado, a partir de uma situação de desigualdade – no caso de um mestre e um 

ignorante – é postergá-la até o infinito.  

Portanto, é nessa mesma noção de refazer o método, desmontar as explicações que 

nos levam a uma eterna busca por emancipação, que consiste o método da cena em 

Rancière, onde uma realidade singular pode ser experimentada, no caso dos oprimidos e 

inferiorizados, refletindo suas condições e aparecendo a sua identidade, como pretende 

fazer Golgona Anghel na abertura da sua obra. Esses versos aparecem no livro como uma 

epígrafe, antes mesmo da divisão das sessões, por isso, é possível entendê-los como uma 

abertura para um gesto poético irônico que será manifestado em toda a obra. São Epifânio 

foi um bispo da Igreja Católica, da diocese cipriota de Constância, na região do mar 

mediterrâneo, do final do século IV d.C., e foi conhecido por ser um santo combativo às 

heresias da Igreja, numa posição de defesa em favor dos sujeitos oprimidos, fornecendo-



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

7 

Artigo 
Original 

lhes uma tutela espiritual. Dessa forma, a autora da poesia vai punir, hostilizar e arrebatar 

os coitados, crentes, fracos, feios e aborrecidos, contra a vontade do santo representativo 

de uma voz política que pode não ter sido suficiente para impedir as ações violentas da 

elite oligárquica da época, mesmo contrariando grupos da própria classe. Nesse sentido, a 

voz poética vai hostilizar, através da ironia, para ser representativa do combate, do espanto, 

do choque, fazendo com que os gestos políticos se diversifiquem na construção da 

linguagem e promovam algum tipo de igualdade. 

Silvina Rodrigues Lopes, em Literatura, defesa do atrito (2022), observa um ponto 

crucial para a pergunta “o que é arte?” ou “quando há arte?”, questão discutida na teoria 

estética, no sentido de pensar que a defesa do “quando há arte?” desemboca na noção do 

pragmático ou não pragmático, a arte como pressuposto de uma mensagem. No que se 

refere à literatura, Lopes considera que “a defesa da literatura não é apenas literária” 

(Lopes, 2022, p. 17), há uma destinação ao considerar a mensagem da literatura, porém, 

esse conflito entre o pragmático e não pragmático revela um problema: a destinação se 

limita às exigências sociais; já a literatura que não se destina aos outros, que não revela 

mensagem, “vem romper a estreiteza das exigências sociais, escavar vazios através dos 

quais o em-comum se ilimita. Todo poema é por condição sem destinatário” (Lopes, 2022, 

p. 18). Acredito que o que há em Golgona Anghel, na voz do dissenso, do atrito e do 

desconhecido, é tal ilimitação que escava os vazios, dirigindo-se a uma cena de expressão 

do verdadeiro gesto de igualdade, dando borda à leitura do mundo que precede à palavra. 

Como diz Mandelstam, “o facto de se dirigir a um interlocutor concreto corta 
as asas ao verso, retira-lhe o ar, o ímpeto. O ar do verso é o imprevisto. Se 
nos dirigirmos ao conhecido não podemos senão exprimir o ‘conhecido”. Daí 
que, enquanto homem de letras existe numa relação com os seus 
contemporâneos”, ele não pode senão situar-se ‘acima’, ‘eminentemente 
acima’ da sociedade [...]. Por consequência o homem de letras tem 
necessidade de um pedestal. A poesia é absolutamente outra coisa” 
[Mandelsatam, 1990:64] (Lopes, 2022, p. 18). 

Ao verificar tal “outra coisa” que poderá ser a poesia contemporânea portuguesa, em 

especial a de Anghel, com suas influências em Al Berto, Herberto Helder, Adília Lopes, 

Manuel de Freitas, Maria Velho da Costa, Joaquim Manuel Magalhães entre outros e outras, 

faz-se necessário aqui um desdobramento em Rancière na ideia de cena como diferença 

de um método na política da palavra, que se desdobra em arte. Para o filósofo, olhar e 

produzir a cena da palavra, na arte e nos movimentos políticos, tem como principal 

finalidade a emancipação. 

Em A noite dos Proletários, obra escrita em 1981, Rancière analisa operários 

autodidatas que usavam as suas noites livres para ler e debater conceitos políticos e 

filosóficos de forma autônoma. Produziam-se cenas a partir da perspectiva da autonomia e 

da emancipação, visualizando-as como o verdadeiro fazer político, que não pode ser 

controlado por nenhuma “forma de fazer” ensinada por alguém que já tem as coordenadas 

pré-estabelecidas. António Gramsci, intelectual e socialista italiano que passou por volta de 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

8 

Artigo 
Original 

20 anos da sua vida escrevendo dentro de um cárcere, no regime Mussolini, desenvolveu 

uma vasta produção a respeito da cultura e da política, com críticas à construção do 

conhecimento e da produção de cultura que leva à hegemonia. Para o intelectual, estas 

três ferramentas se entrelaçam: conhecimento, cultura e política. O conhecimento ensinado 

na perspectiva e nos modos da cultura hegemônica, com manobras sociais para alienar os 

sujeitos e colocá-los a favor das reformas – e não das revoluções – é a principal arma do 

poder no capitalismo. Este sugere, portanto, a produção de cultura e conhecimento a partir 

da realidade singular da classe operária. 

Para Attilio Monasta, em Gramsci (2010), no ensaio “Aprendizagem política”, a 

principal intenção da revista Ordine Nuovo, criada por Gramsci após a primeira guerra 

mundial, era a de “educar a nova classe operária criada pela indústria e pela guerra” 

(Monasta, 2010, p. 14). Para isso, é preciso, assim como Rancière, repensar a educação 

tradicionalmente feita pelo poder hegemônico. Observar a cena de “uma conversa filosófica 

de três operários em uma hospedaria na área rural; a narrativa de um dia de trabalho; uma 

celebração Saint-simoniana; uma visita a um atelier de alfaiates fraternos em uma época 

de revolução” (Rancière, 2021, p. 23) é defender que as palavras da História foram 

construídas a partir de cenas contadas por historiadores, ou imaginadas, e, desse método 

narrativo estrito, formaram-se categorias de observação e de produção de sentido que nada 

têm a ver com o que de fato existe: o operário e a sua palavra. Como já dito anteriormente 

pelo filósofo, não se pode criar uma cena de igualdade numa interlocução desigual. Por 

esse motivo, Rancière, ao desenterrar nos arquivos da história dos operários e analisar 

minuciosamente a palavra como grande produção de cena, entendendo o abismo existente 

entre a palavra científica e o método da palavra operária, observa a crítica dos historiadores 

e dos filósofos ao seu método: 

Ambos concordaram em denunciar meu apego à superfície das coisas e ao 
grão das palavras em detrimento do rigor de conceitos bem definidos ou de 
encadeamentos causais bem demonstrados. A isso se acrescentou a 
reprovação política de valorizar a dimensão efêmera das revoltas e dos 
momentos de exceção, ignorando o longo período de desenvolvimentos 
históricos que fundaram as estratégias das organizações revolucionárias 
responsáveis (Rancière, 2021, p. 24). 

É pertinente e necessário, pois, a “defesa do atrito”, desde o silêncio das palavras 

dos operários – silêncio no sentido de transgressão – e dos sujeitos citadinos, até a 

formulação de uma arte, no caso a poesia, que contracena com esse olhar proletário numa 

tentativa única e exclusivamente possível de gesticular o que se passa no tempo, no 

cotidiano, nas partilhas comuns e/ou divididas. Pensar Golgona Anghel na produção das 

cenas de dissenso compreende a clara dimensão do olhar do “método da cena”. Portanto, 

cada análise poética feita é uma tentativa de conversar com a necessária defesa de 

Rancière, em sua vasta obra, de uma desarticulação da racionalidade dada, que se 

pretende à comunidade partilhada e dividida. Assim, pressupõe-se uma razão intrínseca e 

imanente ao que puramente existe como reação da palavra, da arte e da performance, ao 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

9 

Artigo 
Original 

meio. 

A obra Como uma flor de plástico na montra de um talho (2013) é a terceira 

publicação da autora e contém um total de vinte e nove poemas divididos em três partes: 

“Fome e Pedagogia”; “Mais carne, mais sol e mais sabor” e “No lugar do grito uma greta”. 

O título apresenta uma imagem bastante peculiar em relação ao problema da construção 

reelaborada de um espaço sensível dotado de artificialidade, no que concerne ao visto, à 

obra literária e à estética. Uma flor pode representar o poder de utilidade das manifestações 

da palavra e, num sentido político, a flor irá colocar no lugar da guerra a paz, no lugar do 

luto, a luta, como possibilidades de transformação da comunidade, como símbolo da 

democracia e da conquista política. Na revolução dos cravos, em Portugal, no dia 25 de 

abril de 1974, a rosa de cravos foi utilizada como símbolo da paz, num momento em que 

ocorreu um levante popular e militar para derrubar o governo ditatorial fascista de António 

Salazar. A luta foi pacífica e rápida, e as rosas foram colocadas nas pontas dos tanques do 

exército, simbolizando um movimento contrário à guerra. Quando a poeta muda a natureza 

essencial da flor para plástico, sendo mostrada numa montra (vitrine), propõe-se uma 

deformidade do sentido na observação da palavra e do seu poder no espaço sensível. A 

poesia já não serve mais para acolher afetos e humanidades, mas sim, para vislumbrar 

uma ferida, um grande dano. Esse corte, ou desencantamento, contesta o contemporâneo, 

problematizando a vida comum e inaugurando um litígio entre o homem e o mundo.  

Lembro-me, neste momento, do poema “Matadouro”, de Luís Miguel Nava, que 

guarda uma explosão de humanidade no paradoxo entre luz e treva, guerra e paz, amor e 

ódio, dor e prazer. Um mergulho em imagens sobre as quais existe um nascimento (vida) 

a partir do movimento mais brutal de estilhaçamento dela mesma. A guerra incutida na 

interioridade mais primitiva da natureza humana é o lugar do encontro com a luz: 

Dancei num matadouro, como se o sangue de todos os animais que à minha 
volta pendiam degolados fosse o meu. Dancei até que em mim houvesse 
espaço para um poema de que todas as imagens depois fossem desertando. 
[...]. Só esse espelho capta a espessa luz em que parecem ter-se consumido 
os próprios astros, essa luz que com os objectos que ilumina se confunde 
numa única substância capaz de arrancar-nos à treva e de dar cor à 
santidade. [...]. A luz que das vísceras emana é a de deus, aquela que, por 
excessiva dose de trevas misturada, mais que qualquer outra se aproxima 
da de deus, que resplandece nas carcaças em costelas onde é fácil 
pressentir as incipientes asas de algum anjo (Nava, 2002, p. 193). 

O litígio entre o homem e o mundo aproxima-se da metáfora de uma “dança num 

matadouro”, pois a explosão de imagens no poema em prosa de Nava pode ser comparada 

à ferida em Golgona Anghel ao encontrar os resquícios de humanidade nas vísceras do 

animal destrinchado. À medida que se mergulha no universo do litígio, procurando o dano, 

mais se aproxima do objeto questionado, mais se desvela a real significância, em imagens, 

do que de fato se assemelha às sensações do homem no seu espaço comum. A luz que 

resplandece do sangue e da carcaça do animal encontra uma potente relação entre corpo 

e espírito: homem e pensamento. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

10 

Artigo 
Original 

Ao aproximar a estética da palavra de Anghel à crítica da política em Rancière, 

muitas intersecções são possíveis, principalmente as que se referem às consequências do 

político na comunidade. Em O desentendimento (1996), o filósofo elabora as maneiras de 

pensar a vida comum contemporânea esmiuçando o conceito de político desde a sua 

origem. Num primeiro momento, ele pergunta se existe uma filosofia política, 

compreendendo que há uma contradição na própria pergunta. Nesse ponto, a consonância 

com nossa poeta e seus gestos já encontra um destaque, pois a palavra não só traduz as 

sensações do espaço comum, como também as contestam. Apontarei que, para Rancière, 

esta é a verdadeira política, ou seja, o próprio dissenso. 

No primeiro conjunto da obra Como uma flor de plástico na montra de um talho 

(2013), na parte intitulada “Fome e Pedagogia”, a poeta apresenta três poemas que 

demonstram a sua preferência pela destruição de uma estética tradicional da palavra, num 

encontro penoso entre o pensamento e os gestos da escrita – a ideia de uma literatura que 

representa o psiquismo da dor e da loucura, desvinculando qualquer compromisso do 

escritor com os sentimentos esperançosos de idealização da vida.  

No poema “Fui convidada para fazer parte de uma gangue”, é perceptível a escolha 

de palavras relacionadas às coisas utilizáveis e consumíveis do mundo, como as únicas 

recompensas válidas para o trabalho ofertado à poeta: “[...] aceitei com orgulho as flores de 

plástico/ e as velas em forma de sapatos com salto alto/ um cheque em branco/ uma viagem 

a Honolulu/ duas porções de pizza/ uma cabeça de porco/ e um vale de refeição...” (Anghel, 

2011, p. 26). Há, também, uma inversão a respeito do valor da escrita, não sendo mais os 

poetas dignos de condecorações, pelo contrário, são, agora, bandidos e fazem parte de 

uma gangue, demonstrando a queda ao crime: “Ofereceram-me também uma antologia/ 

dos melhores poetas bandidos mortos, / os meus futuros companheiros. / Não houve 

cerimônia oficial/ de iniciação. / Melhor assim.” (Anghel, 2011, p.26) António Guerreiro, em 

crítica da obra em questão, indica a abordagem contestatória e corrosiva da poesia, 

trazendo características de rompimento da poeta com os sentimentalismos líricos, 

completamente desconfiada e desconectada da tradição: 

Quando, em 2011, Golgona Anghel publicou Vim porque me pagavam 
(editado por Maripoza Azul), ficamos a saber que ela reclamava, enquanto 
poeta, a figura do intruso a soldo que desdenha das complacências e 
autocelebrações da poesia, e da correspondente bardolatria. E como se 
trata de uma poesia altamente culta, estabelece – como se confirma neste 
livro recente – um requintado diálogo com uma tradição para a qual a atitude 
poética (o “estado de poeta”, como dizia Gombrowicz, e a hipnose que ele 
suscita) é submetida à corrosão. Como Mandelstam, Golgona Anghel sabe 
que “na poesia, há sempre a guerra”, conhece bem a contestação da Poesia 
(Guerreiro, 2013, p. 13). 

Ao pensar a imagem da guerra na poesia de Golgona Anghel entendo a ironia que 

se estabelece nos gestos da sua escrita, pois as lutas que a poeta elenca com as imagens 

que cria através das palavras têm relação com o não contentamento do que é visto e 

compartilhado no comum. Explicar e dar respostas à estética que ocorre na alma 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

11 

Artigo 
Original 

(pensamento) do artista (poeta) não parece ser um recurso eficaz para a sua poesia. Nesse 

sentido, há também a impotência da poesia que guerreia sem força, relatando um 

desencantamento e, mais uma vez, uma queda, ao detalhar os sentimentos de cansaço, o 

desastre observado pelo eu poético na configuração do mundo e a impossibilidade do bem-

estar social, uma vez que se compartilha, no tempo e no éthos da comunidade, uma 

felicidade vendável: 

Não gosto de contar o desastre em detalhe 
Mas, se quiserem, posso escrever uma lista com nomes e camas. 
Sou bem capaz de molhar o pezinho na história da barbárie, 
Condecorar o medo, 
Cortar-me a mão com que limpo as feridas 
De uma civilização em queda. (Anghel, 2013, p. 18). 

Através da guerra como ironia, a poeta acessa um lugar desabrigado no pensamento 

do leitor, mas não desconhecido, porque o dissenso entre o visto e o dito é constante, mas 

recorrentemente não visitado. Esse confronto proposto pela poesia da autora me leva a 

pensar no fundamento dos estudos de Rancière em política e estética. O filósofo chama de 

dano a fonte da política: quando a noção de igualdade, formadora da partilha do comum, é 

estabelecida entre os gregos, mas a divisão das partes é contada culturalmente como se 

conta a distribuição dos produtos do capital. O dano fundador da política a origina, de fato, 

porque gera o dissenso. O filósofo investe, portanto, na coincidência entre política e 

dissenso porque entende tal aproximação como uma estética da política, diferenciando o 

que é a política de fato, desdobrada na ideia de democracia, do que seria a polícia – 

conceito cunhado em O desentendimento (2016) – através dos aparatos do Estado no 

controle da comunidade. Portanto, nesse ímpeto de guerra, luta, caos e dor, Anghel acessa 

o fundamento da política e retorna a ela com todos os elementos concorrentes na vida 

contemporânea, que transformaram a potência de viver em cansaço e cólera.  

Em Sociedade do Cansaço (2017), o filósofo contemporâneo Byung-Chul Han, 

analisa essa transformação das sensações que o homem tem, atualmente, ao interagir com 

as demandas sociais, e, no capítulo “Pedagogia do ver”, esclarece: “No empuxo da 

aceleração geral e da hiperatividade desaprendemos também a ira. A ira tem uma 

temporalidade específica que não se coaduna com a aceleração geral” (Han, 2017, p. 54). 

A ira em Anghel seria o ato político em essência, pois ela manifesta o contrário do que 

comumente é designado como bem visto e aceito para a materialidade da voz poética no 

decorrer dos tempos. Um ato político porque desvela a angústia do eu poético e a coloca 

no comando das relações com o outro, não importando quem é esse outro e como sua voz 

será recepcionada. Ida Alves e Celia Pedrosa, no texto de abertura da organização da 

coletânea de ensaios intitulada Poesia Contemporânea: voz, imagem, materialidades 

(2016), explicam como, a partir de um ensaio, Daniel Link define a poesia contemporânea. 

Daniel Link faz da poesia como ponto de incandescência dos mecanismos 
de ler e escrever, contrapondo ao hábito a possibilidade de habitat, de 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

12 

Artigo 
Original 

abertura do corpo/texto ao espaço [...]. Link vê o poético como embate com 
os limites da subjetividade, da cultura, da história, nelas abrindo espaço para 
o enigmático e o monstruoso, isto é, para o que desafia as formas 
institucionalizadas de nomeação e hierarquização (Alves; Pedrosa, 2016, p. 
8). 

A poesia contemporânea da forma como a vê Daniel Link abarca a análise que trago 

aqui de associação da poética de Golgona Anghel ao dissenso, pois o processo de 

interação do eu poético com o mundo possibilita a criação de novos mundos, que muitas 

vezes não são nomeados e hierarquizados. A forma de entender o processo poético na 

escrita, no caso desta poeta, tem relação com criar possibilidades distintas de olhar o 

mundo, não abarcadas pelo tempo que mede os instantes e, por esse motivo, repete o 

presente de forma a torná-lo comum e igual aos outros instantes vividos. O processo de 

escrita, pelo contrário, expande o olhar, abarcando tudo o que se pode conter na 

subjetividade do eu poético, na sua relação com a cultura, com a História e com o diferente, 

sem repetir as formas que a categorização do tempo estabeleceu. A voz do desacordo é, 

pois, política, e o dano fundamental em Rancière, comparado ao que Link define como 

poesia contemporânea, é justamente na impossibilidade do habitar num espaço comum 

sem a guerra e o litígio, abrindo corpo e texto a novas formas de ver o tempo.  

Ao ler a perspectiva de Anghel sobre o processo poético, em ensaios da poesia de 

Al Berto, por exemplo, percebo que a palavra compreende uma invasão no espaço comum, 

o aparecimento que toma conta da percepção da realidade, fazendo das formas imagéticas, 

dadas no pensamento, noções e significados singulares daquilo que experimentamos, 

fundindo o real e o imaginário. A poeta constrói tais percepções na leitura que faz do tempo 

em Al Berto, dialogando com a análise de um poeta que vê o tempo como uma corrosão 

dos movimentos dos corpos, uma contaminação da percepção das coisas, uma urgência 

pela “intemporalidade” (Anghel, 2013, p. 7). Nesse sentido, a força da palavra poética 

constrói novos mundos por contrariar a força da temporalidade. Só a palavra poética, 

através da não integração a esse tempo que existe por condição na vida humana, é que 

pode criar novas formas de dizer, não permitidas na trajetória consensual. 

O dizível, segundo Giorgio Agamben, em O que é a filosofia? (2016), é uma categoria 

da linguagem que se apresenta de forma ontológica. Conferindo o termo aos estoicos, 

Agamben analisa uma tríade dos elementos do conhecimento, originada a partir da noção 

de ideia em Platão. Dessa forma, existe o nome que se dá a algo, as letras (signos) 

utilizadas para dizer, ou voz (música), e o significado (conceito) conferido a tal coisa. Porém, 

a ideia (o dizível) caracteriza-se por um terceiro ato – a manifestação da coisa dita e 

recolhida na presença. O dizível está por “entre” na tríade da linguagem, pois ele manifesta-

se no espírito, na real existência do que foi dito fora de uma lógica dimensional do lugar 

significativo das palavras, dos seus nomes e dos seus objetos: “Assim como a ideia, o 

dizível não está nem na mente nem nas coisas sensíveis, nem no pensamento nem no 

objeto, mas entre eles” (Agamben, 2016, p. 88). 

Nesse sentido, o dizer não pode ser entendido apenas a partir da conexão e 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

13 

Artigo 
Original 

interpretação da voz e do visto, sendo necessário considerar o ato da fala e a noção de 

verdade que temos dela aliado a uma terceira presença, tornando o dizível aquilo que se 

localiza entre e além do que é dito (um além-entre). O jogo da política (dissenso), pois, 

perpassa a tal noção do dizível claramente no riso irônico da palavra poética de Anghel e é 

preciso identificar (justamente porque não lógico) o espírito de apreensão interpretativa do 

leitor. Faz-se, portanto, as perguntas: a ideia manifestada, ontologicamente presente, 

confere dizibilidade (verdade), portanto política, ao leitor? Fornece-lhe movimento e 

desordem entre a coisa dita e o real sentimento dela? A pergunta da política e do dizível é 

seguramente uma questão filosófica do contemporâneo: 

O processo de escrita está constantemente associado à vertiginosa criação 
do mundo. Matérias disformes, corpos em estado larvar, “arestas de 
sangue”, o medo, silêncios e sombras, “música aquática”, testemunham 
esse momento demiúrgico em que aquele que escreve, enumera “as coisas 
amadas”, coloca-as no seu lugar, dá-lhes “uma idade, uma utilização, e 
antes que a manhã se abata sobre a casa” recria o mundo (Anghel, 2013, p. 
19). 

Antes do poema “Estou estendido no meu leito de morte”, Golgona Anghel cita Mário 

Cesariny: “Queria de ti um país de bondade e de bruma/ queria de ti o mar de uma rosa de 

espuma” (Anghel, 2013, p. 20). O contrário do país de bondade e das rosas de espuma é 

ter “as mãos fracas e respirar por um tubo” (Anghel, 2013, p. 19), é ver em queda a 

idealização de uma mulher, de um romance, ou um possível amor. Esse amor, ou esta 

mulher, são tão perigosos quanto o ofício dos homens de bem na expansão ultramarina, o 

que se pode levar dele é a frieza, a distância e os produtos do mundo capitalista, para 

colocar no lugar do tédio que se tornou a própria vida. 

[...] 
Queres mas é umas férias na Disneylândia. 
Queres de mim tudo menos a cadela e a porra desta vida. 
Queres de mim o colar de margaridas, 
Uma nuvem 
E um par de sapatos puma. (Anghel, 2013, p. 21). 

A citação de Cesariny vem antes de um poema que fala de como o eu lírico se sente 

morto, fraco, respirando por um tubo e transpirando Bushmills, não vendo nada de um país 

de bondade, mas sim, o reconhecimento da hipocrisia daqueles que querem tal beleza. O 

poema indica o litígio claro entre o mundo visível – estético – e os sentimentos individuais. 

O eu lírico de Golgona Anghel manifesta o político na sua forma mais essencial e ainda 

com os traços dos problemas contemporâneos, podendo dialogar com a política da filosofia 

que Rancière entende ter sido “entravada durante muito tempo pelo marxismo que fazia da 

política a expressão ou a máscara de relações sociais, submetida às usurpações do social 

e das ciências sociais” (Rancière, 1996, p. 7). 

  



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

14 

Artigo 
Original 

Considerações finais  

A filosofia política, por fim, volta a entrar em cena através da poesia contemporânea, 

porque apenas a luta pelo espaço e pelos títulos não resolve mais as angústias criadas pela 

própria condição do ser político: um ser livre e com voz. O que é preciso, de fato, é o alcance 

da emancipação e, na democracia atual, há certa voz, novas conquistas de espaços, 

algumas mudanças lentas, porém, não há emancipação real que coloca um fazer político 

essencialmente promissor nas demandas do social. Portanto, o dissenso é e deverá ser 

sempre permanente, permeando os espaços que já foram conquistados, mas que, ainda, 

escondem a repartição das partes do comum hierarquizadas. Através da arte, conversa-se 

com mais atrito, ao promover um olhar operado pela ironia; pelo gesto político; e pela 

observação do tempo como objeto de um locus mantido no poder de um grande capital.  

Rancière indica que a filosofia por si só é política. Para isso, volta em Aristóteles e 

cria observações do livro I da Política segundo as quais o homem é um animal político por 

deter a palavra raciocinada e não somente a voz, como os outros animais. O homem, além 

de manifestar o útil e o nocivo, consegue elaborar de forma complexa as consequências 

dessas duas noções. Dessa forma, instaura o político ao identificar que esses resultados 

alteram a vida comum, criando, logo, a pólis, a família e a cidade. Por essa via, o homem 

distingue o bem do mal, o bom do ruim, o belo do feio, a justiça da injustiça e, finalmente, 

a igualdade da desigualdade. Para Rancière, neste ponto, é onde começa a política de fato: 

O problema aqui não é enobrecer a acepção do útil para aproximá-lo da 
idealidade do justo, que é seu fim. É ver que a passagem do primeiro para 
o segundo só se faz por intermédio de seus contrários e que é no jogo 
desses contrários, na relação obscura do “nocivo” e do “injusto”, que reside 
o âmago do problema político, do problema que a política coloca para o 
pensamento filosófico da comunidade. [...]. A política começa precisamente 
onde se deixa de equilibrar lucros e perdas, e se cuida de repartir as partes 
do comum, de harmonizar segundo a proporção geométrica as partes de 
comunidade e os títulos para se obter essas partes, as axiai que dão direito 
à comunidade. Para que a comunidade política seja mais do que um contrato 
entre os que trocam bens ou serviços, é preciso que a igualdade que nela 
reina seja radicalmente diferente daquela segundo a qual as mercadorias se 
trocam e os danos se reparam (Rancière, 1996, p. 19-20). 

Entendo esse aspecto, ao aproximar a poética de G.A. à noção de política em 

Rancière, como uma condição não política na estrutura da existência do capitalismo, pois, 

sendo a política a manifestação litigiosa de uma reivindicação da distribuição dos lucros e 

dos títulos, seria, um dia, finita a existência de partes desequilibradas nesse processo de 

apropriação do comum. Logo, é possível afirmar que a política é o contrário da “democracia” 

liberal capitalista, quando há uma manifestação que possibilita um retorno a sua essência 

de fato.  

Lopes, no último capítulo de Literatura, defesa do atrito (2022), diz que “uma cultura 

viva dará sem dúvida grande importância à poesia, pois estará apta a respeitar a invenção 

de novas possibilidades de significação (e de vida)” (Lopes, 2022, p. 165). Porém, as 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

15 

Artigo 
Original 

“diferentes maneiras de falar de poesia” perpassam por diferentes lugares a nível de 

ideologia. Para a autora, há a recepção que serve a um teor “propagandístico e ideológico” 

de algo, permitindo ser a poesia um “bem supremo ao alcance de todas as almas” (Lopes, 

2022, p. 165) e há, também, as condições da existência da poesia para cada sujeito 

individualmente, considerando seus atritos com o mundo. Essas duas diferenças 

distinguem as “maneiras de falar de poesia”, além disso, a magnitude que se dá a ela. A 

partir da análise da narratividade de Golgona Anghel e de suas influências do passado e 

também contemporâneas, tem-se que o caminho da cultura, do meio em que vivemos, do 

tempo político e social, não condiz com uma “cultura viva”, mas sim com “cercos” que 

aprisionam os horizontes de percepção do mundo. Por isso, o fazer poético e a crítica têm 

despertado para a necessidade de desarticular tais prisões, negando o “lugar comum” da 

poesia “boa” e aderindo ao seu contrário como forma de “acordar” o sujeito político.  

Dessa forma, é importante considerar a fonte político-contextual da poesia de Anghel 

para entender a necessidade e a racionalidade do atrito. Esses meios (contextos) são 

“apolíticos” por natureza, produzem medo e angústia, são “surdos”, apáticos, insípidos e, 

mais do que nunca, funcionam como uma máquina de construir sujeitos que concordam e 

na democracia representativa concordam discordando. Ocorre um paradoxo na comunhão 

do sensível: a fantasia da palavra destinada a discordar. Associando, portanto, as vozes do 

dissenso na poesia de Golgona Anghel à crítica da relação entre estética e política em 

Rancière é possível concluir que a palavra “desencantada” e “desencontrada do todo” 

permite despertar os sujeitos do “sono” e conhecer a verdadeira essência do estar no 

mundo atravessado pelo fazer político. 

Referências 

AGAMBEN, Giorgio. O que é a filosofia. Trad. de Andrea Santurbano e Patrícia Peterle. 
São Paulo: Boitempo, 2022. 

ALVES, Ida; PEDROSA, Celia. Poesia contemporânea: voz, imagem, materialidades. 
Belo Horizonte: Editora UFMG, 2016. 

ANGHEL, Golgona. A metafísica do medo: leituras da obra de Al Berto. 2008. Tese 
(Doutorado em Estudos Portugueses) – Faculdade de Letras, Universidade de Lisboa, 
Lisboa, 2008. 

ANGHEL, Golgona. Vim porque me pagavam. Lisboa: Mariposa Azul, 2011. 

ANGHEL, Golgona. Como uma flor de plástico na montra de um talho. Porto: Assírio & 
Alvim, 2013. 

ANGHEL, Golgona. Nadar na piscina dos pequenos. Porto: Assírio & Alvim, 2017. 

BERTO, Al. O medo. 2. ed. Lisboa: Assírio e Alvim, 2000. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

16 

Artigo 
Original 

GOMES, Daniel de Oliveira. Golgona Anghel. Do realismo satírico à poética vadia. Abril, 
v. 12, n. 24, p. 129-142, jan./jun. 2020. Disponível em: 
https://periodicos.uff.br/revistaabril/article/view/32919. Acesso em: 23 jan. 2024.   

GUERREIRO, António. No bordel das musas. Público, 31 jul. 2013. Disponível em: 
https://www.publico.pt/2013/07/31/culturaipsilon/noticia/no-bordel-das-musas-1659271. 
Acesso em: 23 jan. 2024. 

HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço. Trad. de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: 
Vozes, 2017. 

LOPES, Silvina Rodrigues. Literatura, defesa do atrito. Belo Horizonte: Chão de feira, 
2022. 

MOISÉS, Massaud. A literatura portuguesa. São Paulo: Editora Cultrix, 2013. 

MONASTA, Attilio. Antonio Gramsci. Trad. de Paolo Nosella. Recife: Fundação Joaquim 
Nabuco, Editora Massangana, 2010. 

NAVA, Luís Miguel. Poesia Completa. Lisboa: Publicações Dom Quixote, 2002. 

SALES, Paulo Alberto da Silva. Cenas da escrita distópica em Golgona Anghel. 
Desassossego: literatura, artes e doença, v. 3, n. 25, p. 97 a 111, jan./jun. 2021. 
Disponível em: https://www.revistas.usp.br/desassossego/article/view/185806. Acesso em 
23 jan. 2024.  

RANCIÈRE, Jacques. A noite dos proletários. São Paulo: Companhia das Letras, 1988.  

RANCIÈRE, Jacques. O desentendimento. Trad. de Ângela Leite Lopes. São Paulo: 
Editora 34, 1996. 

RANCIÈRE, Jacques. O mestre ignorante: cinco lições sobre a emancipação 
intelectual. Trad. de Lílian do Valle. Belo Horizonte: Autêntica, 2002. 

RANCIÈRE, Jacques. A partilha do Sensível: estética e política. Trad. de Mônica Costa 
Netto. São Paulo: Editora 34, 2005. 

RANCIÈRE, Jacques. O espectador emancipado. Trad. de Ivone C. Benedetti. São 
Paulo: Martins fontes, 2019. 

RANCIÉRE, Jacques; JDEY, Adnen. O método da cena. Trad. de Ângela Marques. Belo 
Horizonte: QuixoteDo, 2021.  

 
NOTAS DE AUTORIA 

 
Júlia Dutra Izidoro (izidorojulia@gmail.com) é mestra em Literatura portuguesa e africanas de Língua 
portuguesa pela Universidade Federal Fluminense (UFF); pesquisa de poesia contemporânea comparada à 
filosofia e política.  
 
Agradecimentos 
Ao Prof. Dr. Luís Cláudio de Sant’Anna Maffei, orientador da pesquisa de mestrado. 
 
Como citar esse artigo de acordo com as normas da ABNT 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e102834 

17 

Artigo 
Original 

IZIDORO, Júlia Dutra. Cenas do dissenso na poesia de Golgona Anghel: um diálogo com Jacques Rancière. 
Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-17, 2025. 
 
Contribuição de autoria 
Não se aplica. 
 
Financiamento 
Não se aplica. 
 
Consentimento de uso de imagem 
Não se aplica. 
 
Aprovação de comitê de ética em pesquisa 
Não se aplica. 
 
Conflito de interesses 
Não se aplica. 
 
Licença de uso 
Os/as autores/as cedem à Revista Anuário de Literatura os direitos exclusivos de primeira publicação, com o 
trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. 
Estra licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o 
devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. Os autores têm autorização para assumir 
contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão do trabalho publicada neste 
periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, ou como capítulo 
de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
Publisher 
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-Graduação em Literatura. Publicação no Portal 
de Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus/suas autores/as, 
não representando, necessariamente, a opinião dos/as editores/as ou da universidade. 
 
Histórico 
Recebido em: 12/09/2024 
Revisões requeridas em: 01/02/2025 
Aprovado em: 11/06/2025 
Publicado em: 20/06/2025 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

