Artigo

Original

lradeic de
Fb D) LITERATURA

ESTRUTURA DO RETORNO: BATAILLE, FREUD E
KAFKA

Structure of return: Bataille, Freud and Kafka

Lucca Marthius Reginatto Lobato
https://orcid.org/0000-0003-1110-3518
Universidade de Brasilia, Brasilia, DF, Brasil. 70910-900 — ilsecpos@unb.br

Resumo: No presente ensaio, propde-se observar as relacbes entre as estruturas que se
apresentam nos conceitos de transgressao, de Georges Bataille, e de pulsdo de morte, de Sigmund
Freud. A ideia ndo é tentar uma simples aproximacao desses conceitos, mas mostrar como eles se
ligam no que diz respeito a forma que a estrutura do retorno se torne possivel. Tanto o retorno ao
interdito no movimento da transgressao quanto o retorno ao inanimado na pulsdo de morte indicam
uma destruicdo ao mesmo tempo que indicam uma possibilidade de criacdo. Nesse sentido,
observa-se como a estrutura do retorno parece funcionar tanto na obra de Bataille quanto na obra
de Freud. Para isso, no texto Carta ao Pai, do escritor tcheco Franz Kafka, busca-se compreender
como a destruicdo da transgressao e da pulsdo de morte podem ser o retorno a (re)criacdo da
estrutura a partir da escritura. Pretende-se mostrar como estrutura do retorno € uma parte
integrante, pulsional e insurgente da estrutura e da escritura.

Palavras-chave: estrutura; Georges Bataille; Sigmund Freud; Franz Kafka.

Abstract: In this essay, we propose to examine the relationships between the structures present in
the concepts of transgression, by Georges Bataille, and the death drive, by Sigmund Freud. The
goal is not to simply approximate these concepts but to show how they connect regarding the way
the structure of return becomes possible. Both the return to the forbidden in the movement of
transgression and the return to the inanimate in the death drive indicate a destruction while also
suggesting a possibility of creation. In this sense, we will observe how the structure of return seems
to function in the works of both Bataille and Freud. To this end, in the text Letter to His Father by
Czech writer Franz Kafka, we seek to understand how the destruction of transgression and the death
drive can be the return to (re)creation of the structure through writing. We aim to show how the
structure of return is an integral, pulsional, and insurgent part of structure and writing.

Keywords: structure; Georges Bataille; Sigmund Freud; Franz Kafka

Antes mesmo de comegar a escrever ja me perguntava como deveria comegar. Por
um tempo, considerei a forma como Kafka cria o discurso de resposta de seu pai em sua
conhecida Carta ao Pai, com apenas trés palavras “...vocé poderia responder” (Kafka 1997,
p. 71), tentando pensar como o leitor entenderia o que escrevo aqui. Mas depois de
considerar por mais um tempo, sem conseguir adequar isso ao inicio de um ensaio, decidi
comecar com as palavras de Freud em seu capitulo 1V, do Além do Principio do Prazer:

[0] que se segue é apenas especulacao, especulagao que em grande parte
vai longe e que cada um, de acordo com sua posi¢ao, ira considerar ou

Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761

3




desprezar. E, além disso, uma tentativa de exploragéo consequente de uma
ideia, por curiosidade de saber até onde ela ira levar (Freud 2021a, p. 99).

Comecgando com esse aviso de especulacao e exploracdo de uma ideia, fazendo das
palavras de outro as minhas, tento compreender como a transgressao e a pulsao podem
se relacionar. Contudo, é por meio da estrutura que tento encontrar essa relagéo, o que
pode parecer paradoxal. Talvez sem esse paradoxo de observar uma estrutura na
transgresséo, ndo haveria chance alguma de se buscar tal aproximacao. Digo, entédo, que
eu tento.

Entre os dois conceitos, ha uma dimensdo de reforno. Tentarei entender a
necessidade desse retorno para a estrutura da transgressao e para a estrutura da pulséo,
tentando demonstrar especialmente como ideias de superagao e compulsao a repeticao,
podem fazer parte dessa estrutura do retorno.

Quero dizer, com a ideia de retorno, ndo apenas um conceito filoséfico, mas uma
operacao da estrutura. Isso implica que, tal como no movimento da pulsdo, o retorno se
apresenta como operacao determinante de uma estrutura: um movimento dos elementos
interiores para fora e volta. E um movimento estrutural que faz parte da prépria estrutura.
Ao pensar uma estrutura do retorno, portanto, tento entender como esse movimento opera
e como consegue transformar a estrutura e seu funcionamento.

Nesse sentido, a dimensao do retorno em uma estrutura funciona, paralelamente,
como um elemento fundamental para a pulséo: a repeticdo, uma repeticdo simbdlica, da
linguagem, da série, do sistema. O retorno estrutural que observo em Bataille, Freud e
Kafka aqui ndo € um eterno retorno do mesmo nietzschiano, ndo é um retorno messianico
no sentido benjaminiano. Se aproxima, entretanto, do retorno como diferenga que podemos
ver em Deleuze (2021, p. 122), um eterno retorno que “afeta apenas o novo”, que € a
“repeticdo pelo excesso”!. Porém, é preciso deixar claro que o retorno que observo como
operacgao estrutural ndo diz respeito a um conceito estritamente deleuziano. A estrutura do
retorno € uma potencialidade, uma possibilidade, da estrutura de se abrir para o fora tal
como acontece no movimento da pulsdo em sua repeticdo. Veremos como isso funciona.
Antes, precisamos considerar o que se entende por estrutura e sua relacdo com a
linguagem.

Assombrada pela “invasao estruturalista” da qual fala Derrida (1967) em “Force et
Signification”, a estrutura do retorno tenta reestruturar, ou melhor, reescrever, esse
assombro. Creio ser pertinente também mencionar como Derrida posiciona a linguagem
dentro da estrutura:

Por um lado, a estrutura se torna o proprio objeto, a prépria coisa literaria.
Ela ndo é mais o que ela era quase sempre em outro lugar: seja um
instrumento heuristico, um método de leitura, uma virtude reveladora do
conteudo, seja um sistema de relacdes objetivas, independente do conteudo

" Toda tradugdo nao referenciada é de nossa autoria. No original: “L’éternel retour n’affecte que le nouveau
[...]- Il est la répétition par excés” (Deleuze, 2021, p. 122).

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761



e dos termos; o mais frequente os dois de uma vez, pois a fecundidade nao
excluia, ao contrario, implicava que a configuracao relacional existia do lado
do objeto literario; um realismo da estrutura era sempre mais ou mesmo
explicitamente praticado. Mas nunca a estrutura foi, no duplo sentido dessa
palavra, o termo exclusivo da descricao critica. Ela era sempre um meio ou
relagcdo para ler ou para escrever, para agrupar significacdes, reconhecer
temas, ordenar constancias e correspondéncias. [...] Por outro lado (e em
seguida), essa estrutura como coisa literaria é entendida dessa vez, ou pelo
menos praticada, a /a lettre. [...] A estrutura se diz de inicio de um trabalho
[ouvrage] organico ou artificial, como unidade interna de uma montagem, de
uma construgdo; trabalho comandado por um principio unificador,
arquitetura construida e visivel em sua localidade (Derrida, 1967, p. 27-28)2.

Das duas formas de se entender a estrutura segundo Derrida, isto €, como meio para
leitura e escritura ou a /a lettre, ou seja, a partir da linguagem que possibilita a estrutura ser
uma coisa literaria. Pela linguagem, se espacializando a estrutura, esta se torna realmente
possivel. Considerando a linguagem como elemento primordial para a existéncia de uma
estrutura, podemos pensa-la enquanto seu préprio objeto, sua propria literatura. Nesse
sentido, o retorno pode ser entendido como uma espécie de volta que a estrutura opera
sobre ela mesma. O retorno estrutural € o elemento que funda a estrutura do retorno na
propria linguagem.

Aqui podemos ajustar o salto da estrutura para a dimensao do retorno: o retorno faz
parte da estrutura e, logo, faz parte da linguagem. Podemos pensar que o retorno € um jogo
com a presenga e a auséncia, com o espacgo estrutural e o seu fora, com o tempo de
construcdo e destruicdo da estrutura. O retorno é a operacédo pela qual a estrutura
consegue subverter a si mesma pela repeticdo presente na linguagem, na transgresséao e
na pulsao.

Dito isso, o que tentarei mostrar € que, nesse espacgo estrutural, a transgresséo e a
pulsédo se relacionam ao aproximarem-se da ideia do retorno: sair da estrutura, ir para um
fora, e retornar, voltar para dentro, modificando o que antes estava ali. Esse movimento é
0 que tento especular e explorar aqui. Para além disso, a estrutura do retorno é também
uma modificagao na interpretacao da estrutura como solidez, possibilitando que a estrutura
seja sempre superada, destruida, para que seja recriada, reestruturada. Isso significa dizer
que a pulsao de morte pode criar algo, além de seu retorno ao inanimado, e a transgressao
também cria outra coisa, além de seu retorno ao interdito.

2 No original: “D’une part, la structure devient I'objet lui-méme, la chose littéraire elle-méme. Elle n’est plus ce
qu’elle était presque toujours ailleurs: soit un instrument euristique, une méthode de lecture, une vertu
révélatrice du contenu, soit un systéme de relations objectives, indépendantes du contenu et des termes; le
plus souvent les deux a la fois car sa fécondité n’excluait pas, impliquait au contraire que la configuration
relationnelle existat du coté de l'objet littéraire; un réalisme de la structure était toujours plus ou moins
explicitement pratiqué. Mais jamais la structure n’était, au double sens de ce mot, le terme exclusif de la
description critique. Elle était toujours moyen ou relation pour lire ou pour écrire, pour rassembler des
significations, reconnaftre des thémes, ordonner des constances et des correspondances. [...] D’autre part (et
par suite), cette structure comme chose littéraire est entendue cette fois, ou du moins pratiquée, a la lettre.
[...]- La structure se dit d’abord d’'un ouvrage, organique ou artificiel, comme unité interne d’un assemblage,
d'une construction; ouvrage commandé par un principe unificateur, architecture batie et visible dans sa
localité” (Derrida, 1967, p. 27-28).

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761



“E a transgressédo de toda linguagem. Deus é essa transgressédo, a
qual, na transgresséo da regra humana, noés pertencemos”
Georges Bataille, Notas de Madame Edwarda

Ao elaborar a transgressao e sua relagdo com o interdito, Georges Bataille deixa
claro que a transgressao ocorre quando se ultrapassa os limites do interdito, da proibigao.
O interdito, para Bataille, € composto por proibigdes ligadas a morte e a reprodugao. O
interdito ligado a morte, por exemplo, € o assassinato, o sangue. O interdito ligado a
reproducao € o sexo, o erdético. Bataille observa diferentes formas de transgressao desses
interditos, como a guerra e a orgia. O movimento da transgresséo € de suspender o interdito
sem suprimi-lo. Mas isso n&o significa que ndo haja alguma transformacéo na estrutura do
interdito a cada transgressao.

Bataille fala da relagcao do interdito com o assassinato. O interessante é atentar ao
retorno a violéncia fora do tempo do trabalho, ou seja, fora do tempo do interdito. Nesse
sentido, a transgresséo se retira do solo do interdito (de matar, no caso), e retorna a
violéncia (na guerra), tendo livre curso durante esse tempo de transgressao. Bataille, em
outro momento, enfatiza que a transgressao nao € um retorno a natureza, e eu gostaria de
reiterar isso: a transgressao supera o interdito sem suprimi-lo, ao sair do espaco do interdito,
deixando o interdito sempre solido. Para Bataille, a transgressao afirmaria sua solidez.

Entretanto, dos movimentos de retorno do qual fala Bataille, quase sempre negando-
0s, enfatizando que a transgressao nao visa retornar a um estado anterior, mas superar um
interdito, Bataille observa um “retorno a estabilidade”:

A violéncia, que ndo é em si mesma a cruel, é, na transgressao, o feito de
um ser que a organiza. A crueldade é uma das formas da violéncia
organizada. Nao forcosamente erética, mas pode derivar para outras formas
da violéncia que a transgressao organiza. Como a crueldade, o erotismo é
meditado. A crueldade e o erotismo se ordenam no espirito possuido pela
resolugdo de ir além dos limites do interdito. Essa resolugdo ndo é geral,
mas sempre € possivel deslizar de um dominio ao outro: trata-se de
dominios vizinhos, fundados ambos na embriaguez de escapar
resolutamente ao poder do interdito. A resolugao é tanto mais eficaz uma
vez que se reserva o retorno a estabilidade sem a qual o jogo seria
impossivel: isso supde ao mesmo tempo o transbordamento e a previsao
do recuo das aguas. A passagem de um dominio ao outro é aceitavel na
medida em que ndo coloca em jogo os enquadramentos fundamentais
(Bataille, 2020, p. 103-104. Grifo nosso).

Bataille fala aqui de dois dominios da violéncia organizada: a crueldade e o erotismo.
Sendo ambos parte da transgressdo organizada, ou seja, estruturada, uma vez que a
organizacédo se apresenta na linguagem, estes conseguem deslizar de um ao outro no
momento da transgressao, com a condi¢cao de que haja um retorno a estabilidade. Isso
implica que ha um duplo retorno na transgressao: retorno a violéncia, com suas regras e
excessos compreendidos, superagao do interdito, e um segundo retorno a estabilidade, que

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761



€ a volta do estado de transgresséo ao estado de interdito.

O retorno do qual eu busco tratar é o retorno que acontece ap6s a transgresséo. E
o segundo momento: da volta da transgresséo para o estado do interdito que foi superado.
Nesse momento, a estrutura do interdito foi superada, mas ndo ha destruicdo na superacao.
Bataille diz sobre esse retorno quando fala da festa e sua condigéo: “A festa acontece para
devolver [a consciéncia clara] a imanéncia, mas a condi¢do do retorno € a escuridao da
consciéncia” (Bataille, 1973, p. 76). Isso implica dizer que 0 momento da festa, da
transgressédo, € o momento de consciéncia clara, enquanto o interdito € o momento de
escuridao da consciéncia. O importante aqui € a condigdo do retorno, que implica que a
transgresséo necessita também de um retorno para o interdito e que isso € uma condicéo:
ela é necessaria para a transgresséo.

Nesse sentido, Bataille apresenta duas formas de retorno na estrutura da
transgressdo. Um primeiro, que nega o retorno a natureza, ou seja, a transgressao nao é
um retorno a natureza. E, de fato, se o interdito forma a sociedade ao inserir proibi¢des,
leis, regras etc., entdo a transgressao dessas leis ndo pode ser um retorno a natureza, visto
que ja se encontra fora do mundo natural. E o segundo, que afirma um retorno ao interdito,
ou seja, a transgressao € um jogo que acontece em um instante, um momento (na festa,
no sacrificio, na literatura etc.), de forma que sua estrutura basica consiste em sair e voltar
dessa estrutura. Sair, transgredir, para voltar, retornar ao interdito, o que Bataille chama de
retorno a estabilidade.

Nessa busca por uma estrutura do retorno o importante € atentar que Bataille coloca
um retorno que deve ser negado e outro que faz parte da estrutura da transgressao e deve
ser repetido para que haja transgressao. Algo que me importa muito pensar aqui € o que
acontece desse retorno. De forma simples, a estrutura da transgressédo funciona da
seguinte forma: um interdito, um conjunto de leis ou regras, molda o funcionamento de uma
determinada forma de agir, pensar ou mesmo escrever. A transgressao aparece como um
momento de respiro, um momento sagrado em que se pode agir para além dessas leis,
ultrapassando seus limites. Depois desse momento sagrado, deve-se voltar a estabilidade
do interdito.

A estrutura da transgressdo, assim, se assemelharia, de alguma forma, ao
movimento da iluséo referencial, proposta por Michel Riffaterre (1984), que diz que um
poema nao tem referéncia externa, sendo sempre autossuficiente, referenciando sempre a
si mesmo. Ou, de outra forma:

Mas em literatura a unidade de significagao € o préprio texto. Os efeitos que
as palavras, enquanto elementos de uma rede finita, produzem umas sobre
as outras, substituem a relagdo semantica vertical por uma relagéo lateral
que, constituindo-se ao longo do texto escrito, tendo a anular a significagao
individual que as palavras podem ter no dicionario (Riffaterre, 1984, p. 128).

Assim, o efeito autossuficiente e autorreferencial do poema é também a formacéao de
uma estrutura: elementos diferenciais que se relacionam para dar a significagdo as

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761



posigdes que ocupam no sistema. E a partir da relacdo da transgressdo com o que é
transgredido e com o interdito que se torna possivel pensar seu funcionamento como o de
uma estrutura.

Isso implica dizer pelo menos trés sentidos sobre a estrutura da transgressao: a) é
uma estrutura autossuficiente, uma vez que joga nesse movimento de saida e retorno, ida
e volta; b) que toda referéncia para uma transgressao seriam outras transgressoes, ou seja,
no retorno a estabilidade ha algo a mais, que modifica também o que é interdito; c) e, por
ultimo, que a transgressao pode modificar o valor de seu significante em seu retorno. Ou
seja, a transgressao, por ser autossuficiente e se referir sempre a outras transgressdées,
modifica alguma coisa daquele conjunto de leis e regras primeiras, mas também do préprio
significado de transgressao. A estrutura da transgressao funciona a partir de sua relacéo
com outras estruturas, a partir de relagdes diferenciais de sua transgressao e de outras
transgressoes.

Assim seria possivel aproximar a estrutura da transgressdo com a estrutura da
escritura, isto é, da linguagem. Mas nao sé. Conforme Bataille nos possibilita ver, € também
uma estrutura do retorno. No entanto, tento pensar aqui qual a relagéo entre estrutura do
retorno e estrutura da transgresséo.

A explicacao de Derrida sobre a estrutura possibilita uma resposta: a estrutura da
transgresséo se torna o proprio objeto literario. A propria estrutura da transgressao € o
objeto da estrutura do retorno. De fato, a estrutura € sempre entendida como uma
construcdo, uma arquitetura. E nesse sentido que a destruicdo da estrutura do retorno é
ainda mais evidente: o que a estrutura do retorno possibilita € a destruicdo dessa estrutura
a partir de seu movimento circular. Sem sair da linguagem, a estrutura do retorno torna
possivel, em sua destruicdo, uma saida da metafora arquitetdnica presente na estrutura.

Nesse sentido, o que Bataille torna possivel ao escrever seu conceito de
transgresséo € o movimento da estrutura. A estrutura se coloca para fora para entao voltar,
destruindo a si mesma. E por isso que a estrutura da transgressao é também uma estrutura
de retorno. Essa € a relacdo mais intima entre elas: a estrutura da transgressao que mostra
Bataille funciona como uma estrutura do retorno. Mas ai questiono: se a estrutura da
transgressao é e funciona como uma estrutura do retorno, o que ela pode fazer com o
conjunto de leis a que retorna? Se a transgressao ultrapassa limites, o que ocorre em seu
retorno a estrutura?

“O texto funciona como uma neurose; como a matriz é recalcada, o
deslocamento vai-se manifestar noutro ponto do corpo”
Michel Riffaterre, A llusao Referencial

Agora, tentarei pensar aqui com Freud. Devo dizer que n&o tentarei anunciar a
pulsdo de morte como uma transgresséo, embora possa ser possivel em certos sentidos.
Tento observar a estrutura do retorno em Freud juntamente com a pulsdo de morte, o

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761



infamiliar e a possibilidade de uma pulsdo de destruicdo que possa criar. A destruicdo,
retorno ao inanimado, ao zero, ndo € apenas um simples retorno, mas também uma
transgressdo que serve como poténcia criadora. Aqui, creio ser precisamente isso que
tentarei explorar: a dimensao destruidora do retorno e sua possibilidade de criacao.

Em 1915, no texto As Pulsées e seus destinos, Freud comeca o desenvolvimento de
sua teoria das pulsdes. Para o autor, o estimulo pulsional seria diferente do estimulo externo
ao corpo, de tal forma que a pulsdo se apresentaria como um “conceito fronteirico entre
animico e somatico” (Freud, 2021b, p. 25). A pulsdo é constituida economicamente por
seus elementos, como a pressao (Drang), que € a for¢ca do trabalho que a pulsdo
representa, a meta (Ziel), que é sempre a satisfagdo, o objeto (Objekt), com o qual ou
através do qual a pulsdo pode alcangar sua meta, e a fonte da pulsdo (Quelle des Triebes),
entendida como “o processo somatico em um 6rgdo ou parte do corpo, cujo estimulo é
representado na vida animica da pulsao” (Freud, 2021b, p. 27).

Mais a frente, Freud discute alguns destinos da pulséo, a saber, a reversao em seu
contrario, o retorno em diregao a propria pessoa, o recalque, a sublimagao. Aqui, gostaria
de tratar especificamente do retorno em diregdo a propria pessoa. Para isso, &€ preciso
remeter a reversao em seu contrario.

Para Freud, a reversao diz respeito apenas as metas da pulsdo, de forma que sua
meta ativa € substituida pela meta passiva. Ou seja, “[a] inversdo de conteudo pode ser
encontrada no caso unico da transformacado do amar em um odiar” (Freud, 2021b, p. 35).
Ja o retorno em direcao a prépria pessoa, considerado no dualismo sadismo-masoquismo,
diz respeito a uma troca do objeto cuja meta permanece a mesma, ou, como diz Freud, “[0]
masoquismo € um sadismo que se voltou contra o proprio Eu, e que o exibicionismo inclui
a contemplagao do proprio corpo” (Freud, 2021b, p. 37).

Desse retorno a propria pessoa da pulsao, ha entdo a dimensao do retorno mais uma
vez. Freud fala da transformacéo do sadismo em masoquismo quando fala de um retorno
ao objeto narcisico em que “o sujeito narcisico € trocado, através da identificagéo, por um
outro Eu” (Freud, 2021b, p. 47). Dai é possivel notar a estrutura do retorno que nos
apareceu em Bataille. A pulsdo, em seu destino como retorno a prépria pessoa, se volta
contra o sujeito, de forma que o que era direcionado a determinado objeto comeca a ser
direcionado a si mesma.

Lacan fala sobre esse retorno da pulsdo no Seminario livro 11 ao falar sobre a pulsao
parcial:

Quando falar dessas duas pulsbes [sadismo e masoquismo], e mais
especialmente do masoquismo, ele se atera a bem marcar que ndo ha dois
termos nessas pulsdes, mas trés. E preciso bem distinguir a volta em circuito
de uma pulsdo do que aparece — mas também por ndao aparecer, — num
terceiro tempo. Isto &, o aparecimento de ein neues Subjekt que é preciso
entender assim — ndo que ali ja houvesse um, a saber, o sujeito da pulsao,
mas que € novo ver aparecer um sujeito. Esse sujeito, que é propriamente
o outro, aparece no que a pulsdo péde fechar seu curso circular. E somente
com sua apari¢cao no nivel do outro que pode ser realizado o que é da fungao

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761



da pulséo (Lacan, 1988b, p. 169).

Nao estaria ai a prépria dimenséo do retorno? Lacan fala do sujeito que € outro.
Quando a pulsao retorna, fazendo esse curso circular, é outro objeto que torna a aparecer.
No caso do sadomasoquismo, a pulsédo se investe em outro, mas ao voltar, tendo a mesma
meta, atinge o0 mesmo sujeito que é outro. Isso implica dizer que alguma coisa acontece
nesse investimento para o objeto, embora nao altere a meta. Mais a frente, Lacan diz:

Se a pulsao pode ser satisfeita sem ter atingido aquilo que, em relagéo a
uma totalizacdo biolégica da fungado, seria a satisfacdo ao seu fim de
reproducéo, € que ela é pulsao parcial, e que seu alvo nao é outra coisa
senao esse retorno em circuito (Lacan, 1988b, p. 170).

Nesse sentido, Lacan também admite que haveria um retorno na teoria da pulséo de
Freud, especialmente nesse primeiro momento em 1915. Se pensarmos entdo que o alvo
da pulsdo é o retorno em circuito do qual fala Lacan, a dimensdo do retorno se torna algo
a mais. Quero dizer que o retorno ndo é apenas voltar a pulsdo contra si mesmo, mas
também voltar a pulsdo contra outro, de forma que seja possivel também criar algo desse
retorno.

Em 1919, Freud escreve seu texto O Infamiliar, conhecido como um dos mais
icdnicos textos estéticos da psicanalise. Pretendendo estudar o conto O Homem da Areia,
de E. T. A. Hoffmann, Freud afirma que o infamiliar (Unheimlich) é também o familiar
(heimlich). Dessa forma, haveria na constituicdo da palavra uma ambivaléncia que teria
também permanecido na palavra. Demonstrando o efeito do infamiliar na vida psiquica,
Freud cita varios exemplos do conto de E. T. A. Hoffmann e, entre eles, um parece ser
importante aqui, o ambito do duplo, que implica

[n]Jo aparecimento de pessoas que, por causa da mesma aparéncia, devem
ser consideradas como idénticas; o incremento dessas relagdes por meio da
transmissao dos processos psiquicos de uma dessas pessoas para a outra
— 0 que deveriamos chamar de telepatia —, de tal modo que uma se apropria
do conhecimento, do sentimento e das vivéncias da outra; a identificacao
com uma outra pessoa, de modo que esta perde o dominio de seu Eu ou
transporta o Eu alheio para o lugar do seu préprio, ou seja, duplicagdo do
Eu, divisdo do Eu, confusdo do Eu — e, enfim, o eterno retorno do mesmo, a
repeticdo dos mesmo tragos fisiondbmicos, 0 mesmo carater, o mesmo
destino, os mesmos atos criminosos, 0 nome por meio de muitas e
sucessivas geracdes (Freud, 2021c, p. 69).

Ao tratar do tema do duplo como infamiliar, Freud coloca a dimensio do retorno
como possivel. O surgimento de um igual causa esse sentimento de infamiliaridade, mas é
precisamente esse sentimento que causa um “eterno retorno do mesmo”, como diz. Isso
implicaria entdo que o duplo € um retorno do mesmo que causa a infamiliaridade.

De certa forma, Freud vai dizer que o infamiliar € algo que foi recalcado. No caso do
duplo, € uma “regressao aos tempos nos quais o Eu ainda n&o havia, rigorosamente, se
separado do mundo exterior e dos outros” (Freud, 2021c, p. 73). Nesse sentido, o infamiliar

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761



que provoca um sentimento angustiado pode ser sentido como algo recalcado que retorna.
Ao pensar assim, Freud justifica a “natureza secreta do infamiliar” entendo por que é
possivel o familiar (heimlich) significar o seu oposto, infamiliar (unheimlich), uma vez que
esse ultimo “nada tem realmente de novo ou de estranho, mas € algo intimo a vida animica
desde muito tempo e que foi afastado pelo processo de recalcamento” (Freud, 2021c, p.
85).

E possivel ja ai perceber a estrutura do retorno no infamiliar. Algo que foi recalcado,
escondido, e que retorna. Freud define o infamiliar como “algo que deveria permanecer
oculto, mas que veio a tona” (Freud, 2021c, p. 87). Nesse sentido, o infamiliar é algo que
retorna do recalcamento na posigao de infamiliar. E o conhecido-desconhecido, o que néo
se sabe que se sabe, talvez. Nao € a toa que Freud aproxima a ideia de ser enterrado vivo
a fantasia de se viver no ventre da mée como expressao de maior infamiliaridade. Retorno
ao que € anterior ao nascimento.

Freud cita trés tipos de infamiliar. O primeiro, a onipoténcia de pensamentos; o
segundo, o infamiliar dos complexos infantis recalcados; e o ultimo, o infamiliar da ficgao.
A esse ultimo darei atengao para tentar pensar a dimenséo da criagao aqui.

Dessa forma de infamiliar, Freud diz que “ndo é infamiliar muito daquilo que o seria
se ocorresse na vida” e que, ao contrario, na ficcdo, que chama de criacao literaria, “existem
muitas possibilidades de atingir efeitos do infamiliar que ndo se aplicam a vida” (Freud,
2021c, p. 107). Isso implica dizer que a criagao literaria, ou ainda, na escritura, ha uma
forma de ir além do infamiliar, criando formas de expressar esse sentimento. Mas sendo o
infamiliar um retorno do recalcado, a escritura pode entdo ser vista como uma criagao a
partir desse retorno? Talvez. Pensemos um pouco mais nisso.

Para Freud, o escritor tendo o poder de “criar um mundo que, ainda que menos
fantastico que o mundo dos contos maravilhosos, separa-se do mundo real (...)" (Freud,
2021c, p. 109). A partir disso, Freud considera que o poder do escritor em criar o efeito do
infamiliar consiste em iludir o leitor, fazendo-o ir muito além da realidade comum.

Perante o vivenciar, comportamo-nos em geral, em certa medida,
passivamente e sucumbimos ao efeito do tema. Mas para o escritor, somos
conduzieis de uma maneira especial; mediante o estado emocional no qual
ele nos coloca, por meio das expectativas que ele nos suscita, ele pode
manobrar o processo de nossos sentimentos, ajustando-os, com éxito, de
um lado para outro, podendo, a partr do mesmo tema, atingir,
frequentemente, os efeitos mais variados (Freud, 2021c, p. 113).

Isso implicaria dizer que a partir da escritura o escritor pode fazer vir esse sentimento
do infamiliar. Mesmo fora da realidade comum, o escritor pode criar o retorno desse
sentimento infamiliar, que retorna o recalcado.

Para pensar um pouco mais nessa relagao entre retorno e criagao, talvez seja
necessario pensar antes na possibilidade de destruicao na estrutura do retorno, de forma
que o retorno n&o seria apenas um sair para voltar, ou um voltar ao zero, mas também uma
destruicdo de algo para que haja uma criagao. Algo préximo do que faz o escritor quando
(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.

@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761



cria o infamiliar em um mundo onde possa haver seu retorno.

Em 1920, Freud escreve um dos seus mais importantes textos, Além do principio do
prazer, mudando completamente o rumo da psicanalise. Deslocando o primeiro dualismo
pulsional entre pulsdes de autoconservagao (ou pulsdes do Eu) e as pulsdes sexuais para
o0 segundo dualismo pulsional entre pulsées de vida e pulsbes de morte, Freud perturba
toda a teoria psicanalitica mostrando que a energia da pulsdo de morte nao € a libido. Aqui,
entretanto, trataremos de dois pontos do Além do principio do prazer. O primeiro € a
compulsao a repetigao do qual Freud também tratou em O Infamiliar. O segundo é o retorno
ao inanimado.

Ao falar sobre a compulsao a repeticao, Freud coloca como exemplo os sonhos dos
neuroéticos de guerra e as brincadeiras de crianga. Nos neurdticos, o que causa desprazer
se repete como experiéncia presente; nas brincadeiras, a questao entre prazer e desprazer
parece um pouco mais ambivalente, uma vez que, no exemplo do Fort/Da, a crianga parece
repetir o desaparecimento desprazeroso como prazeroso. Freud diz o seguinte sobre a
compulsao a repeticao:

E claro que a maior parte do que a compulsdo a repeticdo faz reviver ira
forcosamente causar desprazer ao Eu, pois ela revela atividades de mocoes
pulsionais recalcadas, mas se trata de um desprazer que ja apreciamos, que
nao contradiz o principio do prazer, pois € desprazer para um sistema e ao
mesmo tempo satisfagdo para o outro. Mas o fato novo e digno de nota que
agora iremos descrever € que a compulsio a repeticdo também traz de volta
aquelas experiéncias do passado que n&o contém nenhuma possibilidade
de prazer e que mesmo naquela época nido puderam ser satisfacdes, nem
mesmo de mogdes pulsionais recalcadas desde entao (Freud, 2021a, p. 91).

A compulsao a repeticao parte de atividades de pulsbes recalcadas, mas nem
sempre, 0 que implica dizer que a compulsao a repetigao repete algo além do principio do
prazer. Ou seja, uma pulsdo cuja energia nao é a libido, a energia sexual. Mas vamos
observar onde aparece a estrutura do retorno nesse texto.

A compulsdo a repeticdo fornece uma forma de retornar a uma experiencia antiga
que tenha causado prazer ou, como diz Freud, que tenha causado desprazer, mas que seja
um desprazer que apreciamos. Esse retorno possibilita a Freud afirmar sobre uma
“‘compulsao a repeticao que sobrepuja o principio do prazer” (Freud, 2021a, p. 97). Até ai,
a estrutura do retorno parece aparecer de forma mais branda nesse texto. No capitulo V,
entretanto, Freud traz a estrutura do retorno necessario a essa compulsdo a repeticao.

Quando diz “[ulma pulséao seria, portanto, uma pressao inerente ao organico animado
para restabelecer [Wiederherstellung] um estado anterior” (Freud, 2021a p. 131),
Wiederherstellung, do verbo Wiederherstellen, que significa restabelecer, reconstituir. Dai
ja se nota um retorno®, uma vez que esse verbo carrega essa ideia de voltar para um estado

3 Nota-se que na lingua alema uma das formas de falar de retorno é com a palavra Wiederkommen. Essa
palavra carrega também o prefixo “wieder” que carrega Wiederherstellen. Dai a ideia de que o retorno
restabelece algo assim como reconstitui algo; a questao é que nessa reconstituicdo, nesse restabelecimento,
algo é alterado, algo é criado desse retorno ao que supostamente se esperava ser 0 mesmo.

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761
10



anterior. Freud afirma rapidamente que além das pulsdes ditas conservadoras que “forcam
a repeticdo” (Freud, 2021a, p. 133) é possivel existir outras que “pressionam para a
producdo de novas formagdes e para o progresso”. Aqui € importante notar que o retorno
comegca a aparecer como uma possibilidade de criacdo. Mas veremos isso um pouco mais
a frente.

Freud ent&o afirma o retorno:

Se nos for permitido supor, como uma experiéncia sem excec¢ao, que tudo
que € vivo morre por razdes internas, retorna ao inorganico, entdo sé nos
resta dizer: A meta de toda vida é a morte, e, remontando ao passado: O
inanimado esteve aqui antes do vivo (Freud, 2021a, p. 135-137. Grifo do
autor).

E continua:

Na ocasido, a tensao gerada na matéria antes inanimada tentou equiparar-
se; surgiu a primeira pulsédo, a de retornar ao inanimado. A substancia viva
de entao ainda conseguia morrer facilmente, tratava-se provavelmente de
apenas percorrer um curto caminho de vida, cuja direcdo estava
determinada pela estrutura quimica dessa jovem vida. Durante um longo
tempo a substancia viva deve entdo ter sido recriada sem cessar e ter
morrido facilmente, até que influéncias externas decisivas se alteraram de
tal maneira que obrigaram a substancia ainda sobrevivente a desvios cada
vez maiores no seu curso de vida original e a rodeios cada vez mais
complicados para alcangcar a meta da morte. Esses rodeios para a morte
fielmente mantidos pelas pulsdes conservadoras seria 0os que hoje nos
oferecem o quadro das manifestagdes da vida (Freud, 2021a, p. 137. Grifos
NOSSO0S).

E aqui que Freud parece possibilitar a leitura entre um retorno e uma recriagéo. O
retorno ao inanimado € o que permite uma recriacdo sem cessar da substancia viva. A partir
dai é que veremos a possibilidade de pensar a pulsdo de morte (de destruicdo) como uma
forga criadora. Pode parecer paradoxal de inicio que uma pulsdo que seja regressiva e que
busque um retorno seja criadora, mas é exatamente nessa dimensao da destruicdo que a
criacao se torna possivel. Assim, a pulsdao, como a transgressao, apresenta uma estrutura
do retorno, mas aqui, ainda mais, € possivel observar a possibilidade da destruicéo e
criagao.

A pulsao recalcada nao desiste jamais de almejar sua completa satisfagao,
que consistiria na repeticdo de uma experiéncia primaria de satisfagao;
todas as formagdes substutivas ou reativas e sublimagdes séo insuficientes
para remover sua tensao continua, e da diferenca entre o prazer de
satisfagcao encontrado e o exigido surge o fator pulsionante, que n&o permite
persistir em nenhuma das situagdes estabelecidas, mas que, de acordo com
as palavras do poetas, “indomado, impele sempre para a frente”
(Mefistéfeles em Fausto, | [4. Cena,] Quarto de estudos). O caminho
regressivo, que leva a satisfagdo completa €, em regra geral, barrado pelas
resisténcias que mantém os recalcamentos, e com isso nao resta outra coisa
a nao ser continuar progredindo na outra diregdo do desenvolvimento, que
ainda esta livre, entretanto, sem a perspectiva de poder concluir o processo

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761
11



e alcangar a meta (Freud, 2021a, p. 147).

Logo, das palavras do poeta Goethe, Freud afirma uma nuance importante para o
desenvolvimento que tento aqui. A pulséo recalcada impele sempre para a frente, indo
contra o caminho regressivo, uma vez que esse € barrado pelas resisténcias. Isso implica
dizer, de certa forma, que a forga constante que é a pulsao possibilita um progresso apenas
ao nao conseguir regredir completamente. Do retorno, a criagao.

Lacan afirmava a possibilidade da destruicao, de uma “vontade de destruicdo” em
seu Seminario: livro 7, ao tratar da pulsao de morte: “[a] pulsdo, como tal, e uma vez que é
entdo pulsao de destruicdo, deve estar para além da tendéncia ao retorno ao inanimado”
(Lacan, 1988a, p. 259). Indo para além do retorno ao inanimado pode significar que a pulsao
de morte visa, indo para além também do principio de Nirvana* uma recriacdo, um
recomegcar que so é possivel pelo fato da estrutura do retorno carregar uma destrutividade
quando, como a transgressao, se coloca para o fora da estrutura. Para Lacan, a pulsédo de
morte é “[v]lontade de destruigdo. Vontade de recomecar com novos custos. Vontade de
Outra-coisa, na medida em que tudo pode ser posto em causa a partir da funcdo do
significante” (Lacan, 1988a, p. 259). Mas também é outra coisa:

Se tudo o que é imanente ou implicito na cadeia dos acontecimentos
naturais pode ser considerado como submetido a uma pulsao dita de morte,
é somente na medida em que ha a cadeia significante. Efetivamente, é
exigivel que, nesse ponto do pensamento de Freud, o que esta em questao
seja articulado como pulsédo de destruicdo, uma vez que ela pdée em causa
tudo o que existe. Mas ela é igualmente vontade de criagao a partir de
nada, vontade de recomecar (Lacan, 1988a, p. 259-260. Grifo nosso).

Ao afirmar isso, Lacan parece se aproximar mais da concepg¢ao de Sabina Spielrein
(2021) de que a pulséo de vida, que a psicanalista chama de “pulsdo de procriagao”, seria
“‘igualmente uma pulsao de devir e de destruicdo” (Spielrein, 2021, p. 62). Dessa forma, a
dimensao da destruicado se torna de extrema importancia para a teoria da pulséo a partir de
Lacan. Mas é preciso notar ainda que o retorno aparecia de forma ainda mais forte para
Freud. Para Freud, o retorno, desde 1915 pelo menos, era visto sempre na teoria pulsional
e no conceito do inconsciente, especialmente ao se falar do recalcado e de seu retorno
para a vida psiquica.

Meu interesse, entretanto, ndo € com a teoria psicanalitica especialmente, mas com
a estrutura do retorno que aparece na escritura. Nesse sentido, essa estrutura funciona de
forma parecida como a pulsao. Primeiramente, o retorno funciona pulsionalmente em uma
dada estrutura. Sendo constante, 0 movimento de sair da estrutura e voltar é continuo, ou
seja, a estrutura se coloca para fora e para dentro sem cessar. Assim, ultrapassar os limites
da estrutura é constante. Dai a dimensido da destruicdo: ao sair, a pulsdo visa uma

4 Em Além do principio de prazer, Freud (2021a, p. 183) define o principio de Nirvana como “(...) o anseio por
reduzir, manter constante e anular a tenséo interna de estimulos, tal como encontra expressao no principio
de prazer’.

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761
12



destruicdo da estrutura que pertencia e, ao voltar, a recriar.

Luiz Alfredo Garcia-Roza (2015) trata do que chama de “poténcia de destrui¢cao”
quando trata da pulsdo de morte. Para o tedrico, a autonomia da pulsdo de morte em
relacdo a sexualidade é o que permite essa destrutividade inerente ao ser humano. Mas
nao so6. De fato, Garcia-Roza perturba a teoria de Freud e afirma que

[a] pulsdo de morte, entendida como poténcia destrutiva, tem como alvo a
disjuncdo dessas unidades, a recusa da permanéncia. Enquanto a pulsao
sexual é conservadora, pois além de constituir uniées tende a manté-las, a
pulsdo de morte é renovadora. Ao colocar em causa tudo o que existe, ela
é poténcia criadora. Enquanto Eros tende a unificagcéo, a indiferenciacao, a
pulsdgo de morte, como principio disjuntivo, é produtora de diferengas
(Garcia-Roza, 2015, p. 127).

Ou seja, Eros seria 0 que causa a morte da diferenca, o eterno retorno do mesmo,
enquanto a pulsdo de morte seria um eterno retorno da diferenca. E nesse sentido que
Garcia-Roza afirma que se a pulsao é repeticdo entéo ela € uma “repeticao diferencial”
(Garcia-Roza, 2015, p. 130). Isso significa dizer que a estrutura do retorno é também uma
estrutura da destruicdo para a criagcado, a recriacdo. Retorno ndo é restabelecer, mas
produzir. Nao é reproducao, repeticdo do mesmo, mas criacao, repeticio da diferenca, para
além de uma criagao ex nihilo, uma criagao diferencial, transgressora.

Assim, na primeira parte, a transgressdo de Bataille permitiu que a estrutura do
retorno surgisse. Na segunda parte, a poténcia destrutiva e criadora da estrutura do retorno
possibilita sua insurreicdo contra a estrutura. A estrutura do retorno, assim, € o que se
(in)surge na propria estrutura.

“Toda vez que me interroguei de fato, sempre respondi, sempre
houve o que arrancar de mim, deste amontoado de palha que sou ha
cinco meses e cujo destino parece ser o de pegar fogo e arder no
verdo mais rapidamente do que o espectador é capaz de piscar. Se
ao menos assim fosse!”

Franz Kafka, Diarios

Acredito que seja necessaria uma observacido mais proxima da escritura para que
se compreenda completamente como funciona a estrutura do retorno e sua possibilidade
de destruicdo e recriagdo da propria estrutura. Pensei durante muito tempo enquanto
escrevia esse texto qual seria o texto que eu usaria nesse momento.

Considerei a Odisseia de Homero, em especial por ser um texto classico que trata
do retorno, mas acredito que esse tema deve ser tratado em outro momento, considerando
ainda sua estrutura. Considerei também a chamada Trilogia Tebana, de Séfocles, com
Edipo-Rei, Edipo em Colono e Antigona. Acho que tem uma estrutura do retorno
incontornavel ai.

Mas aqui, resolvo voltar ao inicio de meu texto e pensar em Kafka, em sua Carta ao

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761
13



Pai, no momento exato em que descrevi na primeira pagina, momento que Kafka pensa
proferir o que poderiam vir a ser as palavras de seu pai ao ler a carta. Antes disso, retorno
ao inicio da carta, mais precisamente o primeiro paragrafo:

Querido pai:

Vocé me perguntou recentemente por que eu afirmo ter medo de vocé.
Como de costume, ndo soube responder, em parte justamente por causa do
medo que tenho de vocé, em parte porque na motivacdo desse medo
intervém tantos pormenores, que mal poderia reuni-los numa fala. E se aqui
tento responder por escrito, sera sem duvida de um modo muito incompleto,
porque, também ao escrever, o0 medo e suas consequéncias me inibem
diante de vocé e porque a magnitude do assunto ultrapassa de longe minha
memoria e meu entendimento (Kafka, 1997, p. 7).

Comeco entdo por esse “Querido pai:”, cuja pontuagao induz a ideia do comego. Nao
ha virgula. A pausa é formada pelo sinal de dois pontos que indica, entre outras coisas,
esclarecimentos, explicagdes. Mas, além disso, um discurso. Kafka ndo pretende apenas
se explicar, mas discursar diretamente ao pai. A carta, nesse sentido, ultrapassa o que é
uma carta, mas retorna ao afirmar que tenta responder por escrito. Kafka responde a
pergunta do pai. Isso € o mais importante para a estrutura do retorno. Afinal, ao responder
o pai, Kafka também cria a resposta do pai: “Caso abarcasse com o olhar minha
fundamentacado do medo que tenho de vocé, entdo vocé poderia responder:” (Kafka, 1997,
p. 71). Voltamos aos dois pontos.

Esses dois pontos sédo o inicio e o fim da estrutura do retorno. No primeiro, Kafka sai
da estrutura pai-filho que tinha, por meio da escritura, para tentar responder ao pai,
admitindo ainda que o medo nao escapa do ato de escrever. No segundo, Kafka retorna ao
medo, em especial o medo do olhar do pai, mas também por meio da escritura, coloca a
resposta do pai, criando seu discurso e, assim, podendo responder. Nesse sentido, a
resposta do pai criada pelo autor ndo € o mais importante. Os dois pontos possibilitam a
destruicdo da resposta de Kafka pela resposta do pai, também criacao.

A estrutura do retorno se fundamenta aqui em trés tempos: primeiro, entrada na
estrutura da escritura com os primeiros dos pontos, que marca também o fim do pai e o
inicio de Kafka; segundo, saida dessa estrutura com o segundo dois pontos, sendo o que
marca o fim de Kafka e o inicio do pai; terceiro e ultimo, a resposta do pai ser a escrita de
Kafka.

Nesse sentido, lemos com Derrida a formagao do segredo, da literatura:

Essa carta ficticia do pai, inclusa na carta semificticia do filho, multiplica as
acusagodes. O pai (ficticio) reprova seu filho (que se reprova entdo a si
mesmo) ndo somente pelo seu parasitismo, mas ao mesmo tempo [a la fois]
de acusa-lo, ele, o pai, e de lhe perdoar e desse modo inocenta-lo. Esse pai
espectral, Franz Kafka ndo o vé mais, ao escrevé-lo, ao escrever a si mesmo
pela pena ficticia de seu pai, que Isaac nao vé vir e que nao compreende
Abrado, que ele mesmo nao vé Deus, nado vendo vir Deus nem onde Deus
quer vir no momento de todas essas palavras.

O que diz esse pai espectral a Franz Kafka, a esse filho que o faz assim

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761
14



falar, como um ventriloquo, no final de sua Carta ao Pai, lhe emprestando
sua voz ou lhe dando a palavra, mas também lhe dizendo sua palavra, o
fazendo escrever, em resposta a sua, uma carta ao seu filho, como uma
espécie de ficgdo na ficgdo? (Derrida, 1999, p. 178- 179. Grifos do autor)®.

Se pensarmos com Derrida nessa questdo da ficcdo, percebemos como o
movimento de Kafka é, além de um segredo na literatura, uma transgresséo da palavra do
pai, uma transgressao da lei do pai. Essa transgressao é criada enquanto uma ficgdo da
ficcdo, pela e a partir da linguagem. Podemos notar como a carta é precisamente o
movimento da linguagem, do significante, € o que torna a operagao do retorno possivel
nessa estrutura de Carta ao Pai. Dessas transgressdes apontadas pelo movimento de
Kafka, temos um retorno sempre existente entre ficgdo e realidade, entre resposta e
pergunta, entre enderegamento e recebimento. Esse retorno se apresenta em uma tenséo,
uma ambivaléncia, uma aporia, para usarmos termos derridianos. Porém, é precisamente
através desse excesso de sentido que observamos entre um ponto e outro que se produz
a proépria estrutura.

O retorno € uma operagdao da propria estrutura, como ja foi dito, operando
repetitivamente com os excessos e restos de uma destruicdo para que possa haver uma
criagao. Isso implica um movimento de diferengas e potencialidades no qual a estrutura se
subverte, se transgride, e, a partir disso, consegue se abrir ainda mais para acolher o que
antes nao fazia parte. Nao € uma devoracgao, ndo é tomar para a estrutura os elementos
heterogéneos, mas tornar possivel a operagcdo aberta da estrutura, o acolhimento do
heterogéneo. E tornar possivel o elemento heterogéneo como transformador e transgressor
da estrutura como propria possibilidade e potencialidade da estrutura. Esse € o movimento
da estrutura do retorno, isto é, o retorno enquanto operagao estrutural.

Assim, na Carta ao Pai, é possivel pensar como a estrutura da transgressao permite
que haja essa estrutura do retorno. Simplificando, o que Kafka faz € uma transgresséao da
resposta, tanto da sua quanto do pai. Da sua, na medida em que sua resposta ndao pode
ser falada, mas escrita, mesmo que diga que n&o ha possibilidade de uma escrita que nao
seja assombrada pelo medo do pai. De seu pai, ao criar a resposta a partir do olhar do pai,
para que possa responder. No final das contas, Kafka transgride o que seria uma carta, o
que seria uma conversagao, 0 que seria uma escritura, quando se cria um discurso. Cria-
se uma linguagem e uma literatura.

Dessa transgressao, a estrutura do retorno surge. A estrutura do retorno se afirma
nao apenas no retorno a estrutura, mas como sendo a estrutura que possibilita a criacéo a

5 No original: “Cette lettre fictive du pére, incluse dans la lettre semi-fictive du fils, multiplie les griefs. Le pére
(fictif) reproche a son fils (qui se le reproche donc a lui-méme) non seulement son parasitisme mais a /a fois
de I'accuser, lui, le pére, et de lui pardonner et par la de I'innocenter. Ce pére spectral, Franz Kafka ne le voit
pas plus, en lui écrivant, en s’écrivant a lui-méme par la plume fictive de son pére, qu’lsaac ne voit venir et ne
comprend Abraham, qui lui-méme ne voit pas Dieu, ne voyant pas venir Dieu ni ou Dieu veut en venir au
moment de tous ces mots.

Que dit ce pére spectral a Franz Kafka, a ce fils qui le fait ainsi parler, en ventriloque, a la fin de sa Lettre au
pere, lui prétant sa voix ou lui donnant la parole mais aussi lui dictant sa parole, lui faisant écrire, en réponse
a la sienne, une lettre a son fils, dans une sorte de fiction dans la fiction?” (Derrida, 1999, p. 178-179).

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761
15



partir da destruigdo. Com a transgressao de Bataille, o movimento da estrutura do retorno
ultrapassa os limites de si mesma; com a pulsado de Freud, mais especificamente a pulsédo
de morte, a dimensao da destruicdo e da criagcao se apresenta como possibilidade dessa
estrutura; com a carta de Kafka, é possivel ver que esse retorno ndo ocorre apenas em
algum tipo de literatura, mas em toda forma de escritura que consiga se colocar como
estruturalmente pulsional.

A estrutura é transgressao na medida em que ultrapassa seus limites com sua
destruicdo, mas também é pulsdo, na medida em que se desloca por ela mesma, repete o
retorno continuamente, que envolve um desejo e uma angustia. Sobre a estrutura do
retorno, devo dizer que ela € o objeto literario ao mesmo tempo que é o que possibilita que
haja um objeto literario. Ela vai além de uma linguagem como falar de estrutura em termos
arquitetbnicos, mas acontece enquanto escritura. Ela é construida, destruida, recriada, mas
pode ser vista na leitura de um texto.

Assim, ao final, me questionando sobre a escritura de meu texto e se ele consegue
atingir seu objetivo, devo apenas dar a ele uma satisfagcao parcial. Ainda ha muito para ser
pensado sobre o retorno e como ele aparece nos textos, tanto literarios quanto filoséficos
ou psicanaliticos. Mas agora me dirijo ao leitor e o questiono: da leitura desse texto, sem
gue eu crie uma resposta sua, o que vocé poderia dizer?

Referéncias

BATAILLE, Georges. O Erotismo. Trad. de Fernando Scheibe. Apresentagao de
Fernando Scheibe. Prefacio de Raul Antelo. 2. ed. Belo Horizonte: Auténtica, 2020.

BATAILLE, Georges. Théorie de la religion. Texte établi et présenté par Thadée
Klossowski. Paris: Tel Gallimard, 1973.

DELEUZE, Gilles. Différence et répétition. Paris: Presse Universitaire Francaises, 2021.

DERRIDA, Jacques. Forte et signification. In: L’Ecriture et la différence. Paris: Editions
du Seuil, 1867, p. 9-49.

DERRIDA, Jacques. Donner la mort. Paris: Editions Galilée, 1999.

FREUD, Sigmund. Além do Principio do Prazer [Jenseits des Lustprinzips]. Trad. e
notas de Maria Rita Salzano Moraes. Revisédo de traducao de Pedro Heliodoro Tavares. 1.
ed., 12 reimp. Belo Horizonte: Editora Auténtica, 2021a. Edi¢ao Critica Bilingue.

FREUD, Sigmund. A Pulsao e seus destinos. Trad. de Pedro Heliodoro Tavares. 1. ed.,
72 reimp., Belo Horizonte: Auténtica, 2021b. Edigao Bilingue.

FREUD, Sigmund. O Infamiliar [Das Unheimlich]. Trad. de Ernani Chaves; Pedro
Heliodoro Tavares. Seguido de O Homem da Areia, de E. T. A. Hoffmann. Trad. de
Romero Freitas. Posfacio de Christian Dunker. 1. ed., 22 reimp. Belo Horizonte: Auténtica,
2021c. Edi¢ao Bilingue.

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761
16



GARCIA-ROZA, Luiz Alfredo. O mal radical em Freud. 2. ed. Rio de Janeiro: Zahar,
2015.

KAFKA, Franz. Carta ao Pai. 202 reimp. Trad. e Posfacio de Modesto Carone. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 1997.

LACAN, Jacques. O Seminario: livro 7. A ética da psicanalise. Texto estabelecido por
Jacques-Alain Miller. Trad. de Antonio Quinet. Rio de Janeiro: Zahar, 1988a.

LACAN, Jacques. O Seminario: livro 11. Os quatro conceitos fundamentais da
psicanalise. Trad. de M. D. Magno. Texto estabelecido por Jacques-Alain Miller. 3. ed.,
Rio de Janeiro: Zahar, 1998b.

RIFFATERRE, Michel. A llusdo Referencial. In: BARTHES, Roland et al. Literatura e
Realidade. Trad. de Tereza Coelho. Lisboa: Publicagdes Dom Quixote, 1984, p. 99-128.

SPIELREIN, Sabina. A destruicdo como origem do devir. Curadoria e introducao de
Renata Udler Cromberg. Trad. de Renata Dias Mundt. Porto Alegre: Artes & Ecos, 2021.

NOTAS DE AUTORIA

Lucca Marthius Reginatto Lobato (Imlobato@outlook.com) é graduado em Letras — Tradugdo — Francés
pela Universidade de Brasilia, UnB. Mestre em Literatura pela mesma instituicdo e doutorando do Programa
de Pdés-graduagao em Literatura da UnB em cotutela com a Université Sorbonne-Nouvelle, na Franga.

Agradecimentos
Nao se aplica.

Como citar esse artigo de acordo com as normas da ABNT
LOBATO, Lucca Marthius Reginatto. Estrutura do Retorno: Bataille, Freud e Kafka. Anuario de Literatura,
Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.

Contribuigao de autoria
Nao se aplica.

Financiamento
Nao se aplica.

Consentimento de uso de imagem
Nao se aplica.

Aprovacao de comité de ética em pesquisa
Nao se aplica.

Conflito de interesses
Nao se aplica.

Licenca de uso

Osl/as autores/as cedem a Revista Anuario de Literatura os direitos exclusivos de primeira publicagcdo, com o
trabalho simultaneamente licenciado sob a Licenca Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International.
Estra licenca permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o
devido crédito de autoria e publicagdo inicial neste periddico. Os autores tém autorizagdo para assumir
contratos adicionais separadamente, para distribuicdo ndo exclusiva da versao do trabalho publicada neste
periédico (ex.: publicar em repositério institucional, em site pessoal, publicar uma tradug¢édo, ou como capitulo
de livro), com reconhecimento de autoria e publicagao inicial neste periddico.

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
\ DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761
17


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt

Publisher

Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pds-Graduagao em Literatura. Publicagdo no Portal
de Periddicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo sdo de responsabilidade de seus/suas autores/as,
nao representando, necessariamente, a opinido dos/as editores/as ou da universidade.

Histérico

Recebido em: 04/11/2024

Revisdes requeridas em: 21/08/2025
Aprovado em: 15/12/2025

Publicado em: 05/02/2026

(=) Anuario de Literatura, Floriandpolis, v. 31, p. 01-18, 2026.
@ Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.
=7 DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e103761

18


http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

