
 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.202.e105477 

 
1 

Artigo  
Original 

 

INTERTEXTUALIDADE E FUNCIONAMENTO 

DISCURSIVO DA IRONIA EM “A HORA DOS JUSTOS” 

DE SANTIAGO VILLELA MARQUES 

Intertextuality e discursive functioning of irony in “A hora dos justos” by Santiago 
Villela Marques 

Beatriz Valdeviezo Boffo¹ 
https://orcid.org/0000-0001-5966-7991  

 
Marta Helena Cocco² 

https://orcid.org/0009-0004-2413-5185  
 

¹Instituto Federal de Educação Ciência e Tecnologia de Mato Grosso, Campus 
Diamantino, Diamantino, MT, Brasil. 78402-000 – ensino.dmt@ifmt.edu.br 

²Universidade do Estado de Mato Grosso, Campus Tangará da Serra, Tangará da Serra, 
MT, Brasil. 78300-000 – facsal.tga@unemat.br 

 
Resumo: Neste estudo, realizamos uma leitura crítica do conto “A hora dos justos”, do livro Sósias 
(2015), de Santiago Villela Marques, sob o enfoque da relação de intertextualidade estabelecida 
com o discurso bíblico, e da ironia como recurso discursivo que gera sentidos em torno da noção 
de justiça assumida pelos personagens. Para isso, serão recuperados os conceitos de narratologia 
e intertextualidade, bem como a abordagem dialógica da ironia. Dos resultados obtidos, verificamos 
que as citações bíblicas, feitas pelo narrador, acentuam ironicamente o comportamento 
contraditório das personagens e demonstram que, historicamente, a espetacularização da violência 
e o desejo de vingança coletiva se complementam diante de alvos específicos, enquanto 
escamoteiam os comportamentos dos julgadores. 
Palavras-chave: intertextualidade; ironia; Santiago Villela Marques. 
 
Abstract: In this study we carry out a critical reading of the short story “A hora dos justos”, which is 
part of the book Sósias (2015), by Santiago Villela Marques, focusing on the relationship of 
intertextuality established with the biblical discourse and irony as a discursive resource that 
generates meanings in around the notion of justice assumed by the characters. To this end, the 
concepts of narratology and intertextuality, as well as the dialogical approach to irony. From the 
results obtained, we verified that the biblical quotations ironically accentuate the characters' 
contradictory behavior and demonstrate that, historically, the spectacularization of violence and the 
desire for collective revenge complement each other in the face of specific targets, while hiding the 
behavior of the judges. 
Keywords: intertextuality; irony; Santiago Villela Marques. 

Introdução 

Neste trabalho realizamos uma leitura do conto “A hora dos justos”, de Santiago 

Villela Marques, com o objetivo de evidenciar a operação da intertextualidade e o 

mailto:ensino.dmt@ifmt.edu.br
mailto:facsal.tga@unemat.br


 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

2 

Artigo 
Original 

funcionamento discursivo da ironia na construção da ideia contraditória de justiça. Tais 

procedimentos se manifestam na narrativa mediante o contraste entre a história de cada 

personagem e seus discursos moralizantes.  

Para fins deste estudo, considera-se a noção de intertextualidade formalizada por 

Gérard Genette em Palimpsestos (2010), obra em que o teórico francês propõe cinco tipos 

de relações transtextuais – intertextualidade, paratextualidade, metatextualidade, 

hipertextualidade e arquitextualidade –, dentre as quais se restringe a intertextualidade 

“como uma relação de co-presença entre dois ou vários textos, isto é [...] como presença 

efetiva de um texto em um outro” (Genette, 2010, p. 14), dividindo-a em: citação, mais 

explícita e literal; plágio, menos explícito, mas ainda literal; e alusão, menos explícito e 

menos literal. Neste recorte, considera-se a relação intertextual estabelecida pelo emprego 

da citação no corpo da narrativa. 

Ademais, a compreensão do vocábulo será delimitada pela perspectiva dialógica 

bakhtiniana de Beth Brait (1996), para quem a ironia é concebida como uma confluência de 

discursos ou cruzamento de vozes, ou seja, como canal instaurador de polifonia – e, nesse 

sentido, também é um procedimento de intertextualidade. Visto como uma forma particular 

de interdiscurso, o procedimento irônico sugere uma variedade de significados dentro de 

um esquema marcado pela ambiguidade, podendo ser um instrumento auxiliar no 

desvendamento de valores morais e da cultura de uma sociedade. 

Vale ressaltar que essa abordagem não exclui a concepção elementar de ironia 

enquanto figura de palavra e de pensamento “que consiste em dizer o contrário do que se 

pensa, mas dando-o a entender” (Moisés, 2004, p. 247). É no contraste estabelecido entre 

o modo de enunciação e o seu conteúdo que se denota a variedade de significados 

reconhecida pela abordagem dialógica da ironia. 

Por trazermos à cena um autor que ainda está à margem do cânone literário 

brasileiro, convém registrar algumas informações. Santiago Villela Marques, pseudônimo 

de Paulo Sérgio Marques, nasceu na cidade de São Paulo e, ainda na infância, mudou-se 

para Sinop-MT, onde faleceu em 2018. Graduado em Letras e Comunicação Social, Mestre 

e Doutor em Estudos Literários, atuou como docente na Universidade do Estado de Mato 

Grosso e em colégios da cidade de Sinop, dedicando-se a estudos em literatura, cultura e 

mitologia. Marques deixou cinco livros de poemas: Primeiro (2004); Outro (2008); Três 

tigres trêfegos (2010), em coautoria com Juliana Roriz Aarestrup e Henrique Roriz 

Aarestrup Alves; Selvagem (2013) e A musa corrupta (2018) –, dois livros de contos – 

Correspondências (2012) e Sósias (2015), além do inaugural Ângulo Bi (2001), em 

coautoria com Gisele Mocci, Marcelina Oliveira e Paulo Sesar Pimentel – e, segundo 

informações de familiares, um romance inédito. 

O livro Sósias foi publicado em 2015 em Cuiabá- MT pela editora Carlini e Caniato e 

contém 12 contos. Na coletânea, estão alguns dos textos premiados do autor: “A palavra”, 

que recebeu o primeiro lugar no I Concurso de Contos de Ituiutaba Águas do Tijuco, no ano 

de 2012, e “Confissão”, premiado com o segundo lugar no III Concurso Nacional de Contos 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

3 

Artigo 
Original 

Cidade de Lins, em 2013. De 2023 a 2025 este livro passou a integrar a lista de obras 

literárias exigidas para o concurso vestibular da Universidade do Estado de Mato Grosso.  

Apresentada a obra, busca-se aqui analisar o conto “A hora dos justos”, a fim de 

investigar como se manifesta a noção de justiça na narrativa, a partir da intertextualidade e 

da ironia enquanto estratégias textuais-discursivas que possibilitam ao texto literário em 

questão não só recuperar outros discursos e ressignificar sentidos, mas também questionar 

os sentidos corrompidos pelo corpo social – representado pelos personagens em suas 

vivências controversas. 

“A hora dos justos”: os limites da justiça (humana e divina) 

Em uma primeira análise, faz-se necessário apresentar o enredo, ou, recuperando a 

nomenclatura de Genette (1995), a história ou a diegese que designam o conteúdo 

narrativo, este que pode ser real ou imaginário – isto é, fictício, como é o caso do texto 

selecionado – e que se compõe pela sucessão de acontecimentos da narrativa. No entanto, 

o primeiro aspecto a ser destacado no conto é a sua indissociabilidade do discurso 

narrativo, ou seja, do enunciado, do modo como foi construído (Genette, 1995), uma vez 

que o tecido narrativo é engendrado a partir da interposição de personagens e 

acontecimentos independentes entre si, de modo que é difícil estabelecer a noção de 

linearidade da diegese, mas que se conectam em torno de um acontecimento central. 

Outrossim, é pertinente apresentar brevemente o conceito de focalização, que pode 

ser definido “como a representação da informação diegética que se encontra ao alcance de 

um determinado campo de consciência, quer seja o de uma personagem da história, quer 

o do narrador heterodiegético” (Reis; Lopes, 1988, p. 246). O objetivo deste trabalho não é 

discutir minuciosamente o tipo de focalização adotada na narrativa de Marques; entretanto, 

tendo em vista a circulação do foco narrativo por várias personagens no decorrer do texto 

e a importância desse recurso discursivo na apresentação dos episódios e comportamentos 

analisados, considerar-se-á a predominância de focalização interna variável (Reis; Lopes, 

1988), conforme será demonstrado a seguir.  

O conto inicia com a seguinte locução: “Imagine se é com você, meu amigo...” 

(Marques, 2015, p. 33). Nesse instante, o narrador apresenta o cenário de um bar, onde 

pessoas estão reunidas em volta da TV, interessadas no discurso do jornalista que anuncia 

o destino do suspeito detido pela polícia e que profere a fala inicial, apelando para a empatia 

do telespectador: 

Os olhos do bar fixaram a tv. Um ou outro só se desviava para lançar o 
comentário ao companheiro. Todos acusadores ou advogados da causa 
distante, mas já negócio das ruas, interesse urgente do povo convocado e 
telinstruído para decidir o destino do suspeito detido pela polícia (Marques, 
2015, p. 33). 

Em seguida, em vez de situar o acontecimento que desencadeou o julgamento 

televisionado, o narrador apresenta Januário, homem que se distanciava do corpo de 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

4 

Artigo 
Original 

jurados animosos no botequim e que, isolado num canto, confessava-se com uma garrafa 

de bebida forte, atormentado pela lembrança de um evento trágico do passado:  

O evento na tevê recordou-lhe Esmeralda. Tanto sangue, nunca tinha visto 
tão esparramado e tão vermelho. Talvez, se ele não tivesse entrado em 
pânico diante de tanta vida escorrendo pelas pernas de Esmeralda, as coxas 
antes tão desejadas de Esmeralda, talvez pudesse ser contido o 
escoamento precipitado e irreprimível de sua beleza e vitalidade. Mas 
Esmeralda morreu, da mesma maneira acidental como engravidara, de uma 
gravidez sem aviso, como a morte, tão semelhantes são a morte e o 
nascimento, pensou Januário, nenhum deles pedido, imerecidos como toda 
culpa (Marques, 2015, p. 34). 

A lembrança de Januário é interrompida pela sentença raivosa de um dos 

telespectadores do bar: “Um cara desses merece um tiro nos cornos!” – sentenciou um dos 

acusadores, a língua e a competência jurídica facilitada pelo álcool, esse catalisador 

universal de vereditos” (Marques, 2015, p. 34).  

Na sequência, a narração é interrompida pela citação direta, a qual está entre aspas 

e em itálico, grafia que mantivemos aqui, bem como as demais que surgirão ao longo deste 

artigo1: “Nada tens a responder ao que essa gente depõe contra ti?” (Marques, 2015, p. 34, 

grifo do autor). O narrador não identifica o texto de origem, mas, tendo em vista que o texto 

bíblico é de conhecimento bastante difundido na cultura ocidental, predominantemente 

cristã, é possível identificá-lo como trecho do julgamento de Jesus, no Novo Testamento, 

relatado nos evangelhos de Marcos (14,53–65), Mateus (26,57–68), Lucas (22,63–71) e 

João (18,12–24) (Bíblia Sagrada Ave Maria, 2022)2. 

Sem qualquer mediação do narrador a respeito da citação inserida, a focalização 

interna segue seu curso pelas meditações de Januário, que tenta dissimular a culpa pelo 

aborto realizado na namorada, a qual vem a óbito, e busca na sua consciência justificativas 

para o crime cometido: 

Quem pediu um filho? Foi ele? Não, não foi! Esmeralda devia ter se cuidado. 
E Deus não devia enviar filhos a quem não desenvolveu vocação para pai. 
Deus é cruel com as criancinhas. Ele, homem Januário, só consertou um 
erro de Deus. Deixasse aquele feto crescer e aumentar nas veias os litros 
de sangue, e um dia enfim fariam mais sujeira, muito mais sangue a cobrir 
a terra, tanto sangue, Senhor, para quê? Uma criança. Quem pode deixar 
nascer um animalzinho que nem mede ainda o valor e o sofrimento da vida? 
(Marques, 2015, p. 34).  

Nesse contexto, pode-se estabelecer relação de sentidos entre o discurso bíblico e 

o discurso narrativo, na medida em que o personagem, sentindo-se acusado diante do 

 
1 Optamos por manter a grafia original do conto, com uso de aspas e itálico indicando serem sentenças 
extraídas da Bíblia. Além disso, essa grafia permite a diferenciação de outras citações em que o uso de aspas 
se faz necessário.  
2 O texto transcrito foi consultado na Bíblia Católica Ave-Maria, em sua modalidade on-line, para a realização 
deste trabalho, visto que, nessa versão, encontra-se a tradução correspondente à escolhida pelo autor para 
assinalar a presença do texto bíblico na narrativa. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

5 

Artigo 
Original 

crime noticiado, recupera argumentos para legitimar o veredito da justiça, que o absolvera. 

“Januário não podia ostentar a culpa. E a sociedade não o condenou: a polícia concluiu que 

a moça deliberara e praticara, sozinha, o aborto.” (Marques, 2015, p. 35). O veredito segue 

a segunda citação bíblica que aparece na narrativa: “Qual o vosso parecer?” Eles 

responderam: ‘Merece a morte’ (Marques, 2015, p. 35, grifo do autor). Para Januário, a ex-

namorada “decidiu” sozinha pelo aborto, portanto, as consequências recaíram somente a 

ela, que mereceu a morte, a condenação pelo seu pecado, enquanto suas mãos estavam 

livres de mácula. O episódio bíblico da condenação de Cristo e a absolvição de Januário, 

mediante atribuição de culpa a Esmeralda, são, portanto, semelhantes na medida em que 

se provam injustos e condenam inocentes à morte. 

Adiante, a focalização se volta novamente para a cena mostrada na televisão: o pai 

da vítima, desconsolado, pedia justiça. Nesse ínterim, o discurso do narrador evidencia um 

novo personagem e que, até então, não se sabe ao certo se faz parte do público do bar ou 

se assiste à notícia em outro cenário: Jerônimo, pai de família, apiedado do pai enlutado no 

telejornal e orgulhoso de seus filhos bem sucedidos e da sua benevolência, como se 

observa neste trecho:  

Diante da tevê, os punhos de Jerônimo fecharam-se numa revolta rígida e 
contida. Condoeu-se, sabia o que era a preocupação de um pai. Teve, de 
seus, três filhos. Hoje já iam bem criados, bem postos no mundo. O mais 
velho era até gerente de loja de móveis. Venceu na vida o primogênito. Tinha 
casa própria e quase pago o consórcio do automóvel novo. Jerônimo, o pai, 
criou até filho de outro, que o coração dele era de mãe, mole com as 
desgraças dos menos favorecidos. Especialmente se o desgraçado era 
amigo de infância, como o Zé Fortuna (Marques, 2015, p. 36). 

Nesse ponto, o leitor é dirigido ao passado e à história de Jerônimo e Zé Fortuna. 

Aquele era porteiro de hotel, este estava constantemente desempregado, de modo que não 

era raro pedir ajuda financeira ao amigo. Certo dia, um empreiteiro renomado viu a 

circunstância infeliz de Zé Fortuna e interrogou o porteiro acerca das referências e 

habilidades profissionais do amigo, a fim de oferecer-lhe um bom emprego de mestre-de-

obras. Ocorre que Jerônimo, “que entendia ser melhor que abrir portas o indicar onde elas 

devem estar, cobiçou a oferta, esbugolhante” (Marques, 2015, p. 36), e tomou para si a 

oportunidade de trabalho, indicando Zé Fortuna para ocupar seu lugar “ao sacrofício (sic) 

de guaritar os limiares do hotel” (Marques, 2015, p. 36). No entanto, ao passo em que 

Jerônimo é bem-sucedido na nova profissão, o amigo não é chamado para a vaga de 

porteiro, ao que resolve ir para o garimpo e, de lá, tem sua vida arruinada: 

Maior indignação atacou-lhe a notícia de que, sem alvíssaras do marido, a 
mulher de Zé Fortuna amasiara-se com vendedor ambulante e abandonara 
duas crianças à misericórdia de Jerônimo. Compungido pelo destino dos 
pequenos, o mestre-de-obras tentou, por dois meses criá-los arrebanhados 
à própria prole. – Estes meninos são uns diabos! – constatou, ao fim dos 
sessenta dias. – Mas também, filhos de quem são... E não viu saída melhor 
que beijá-los amorosamente e entregá-los às boas freirinhas do orfanato. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

6 

Artigo 
Original 

Soube, pouco depois, que Zé Fortuna morrera de Malária nas fossas 
barrosas do sonho de ouro. E viu que o que tinha feito era bom (Marques, 
2015, p. 37-38). 

Nota-se que o trecho acima é arrematado pela menção à passagem bíblica do 

primeiro capítulo do livro de Gênesis, em que, tendo terminado sua criação, Deus observa 

satisfeito sua obra. Apesar de não vir transcrito entre aspas, separado do texto da diegese, 

como o são as demais citações trazidas no conto, pode-se considerar explícita a 

intertextualidade estabelecida entre a narrativa e o texto sagrado, uma vez que o enunciado 

“E viu que o que tinha feito era bom” recupera, literalmente, a depender da tradução, os 

versículos: “E Deus viu que isso era bom” (Bíblia Sagrada Ave Maria, 2022, Gn 1, 10, 12, 

18, 21, 25) e “Deus contemplou toda a sua obra, e viu que tudo era muito bom” (Bíblia 

Sagrada Ave Maria, 2022, Gn 1, 31). Pode-se afirmar, com base na conjuntura apresentada 

na narrativa, que o encadeamento de sentidos entre os textos se dá pela ironia, posto que 

o personagem do conto não age movido por bondade ou misericórdia, conforme conta a 

narrativa bíblica a respeito da natureza divina, mas prejudica a vida do amigo ao agir de má 

fé em benefício próprio. Por fim, a história de Jerônimo é coroada por outro excerto do 

julgamento de Jesus no evangelho de João, citado entre aspas: “Convém que um só 

homem morra em lugar do povo.” (Marques, 2015, p. 38, grifo do autor). A inserção do 

versículo fundamenta, no nível da narrativa, a versão dos fatos compreendida pelo mestre-

de-obras, cuja vida prospera em detrimento da morte do outro, cumprindo a vontade divina: 

“O bem a prevalecer, (sic) é a lei da natureza. Lei divina e lei humana, que o homem é 

representante de Deus perante as outras criaturas, às quais o Criador recusou imprimir sua 

semelhança” (Marques, 2015, p. 38). A terceira história, entrelaçada à narrativa, é a de 

Lídia, moça vaidosa que é apresentada num cenário distinto, o da própria casa, arrumando-

se para um evento solene. No instante em que vê uma foto perdida na gaveta, a moça se 

recorda de um dos seus numerosos admiradores, João Onofre, que é qualificado por ela – 

em sua consciência – como “esquisito”, “estúpido”, “bobo” “fraco”, pelo excesso de gestos 

apaixonados que nunca foram correspondidos. 

Fraco, este João Onofre! Não via as coisas. Desenxergava a própria 
pobreza, conta a distinção de Lídia. Deve ter pensado que aquele beijo, que 
ela permitira, bêbada, numa festa em que fora abandonada pelo namorado, 
significava uma promessa de aproximação. Nunca! Se ele falava tanto em 
amor, deveria saber que só ele, o amor, podia unir duas criaturas tão 
diferentes. Mas não havia amor, talvez um bocadinho de pena (Marques, 
2015, p. 39). 

O desprezo da moça pelo jovem e pela sua condição tida como inferior fica evidente 

a partir do trecho acima e se confirma, logo na sequência, quando esta ironiza o suicídio 

cometido por João Onofre e o último poema dedicado a ela no rodapé do bilhete suicida, 

considerando-o prova da estupidez do rapaz: 

João Onofre perdia-se em elogiar a beleza de Lídia. Como se ela carecesse 
de pregão e não fosse, ao mundo, axiomática a felicidade de seus traços. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

7 

Artigo 
Original 

No contrário de admirar-se, o bobo não conseguia atinar no que a outros era 
tão óbvio: o requinte de Lídia, seu berço, o nato talento para o alto. Que 
moleque estúpido! Não era à toa que enfiara uma corda ao pescoço e 
terminara a vida no mau gosto de um último poema a Lídia, no rodapé do 
bilhete suicida (Marques, 2015, p. 39). 

A tragédia é, mais uma vez, coroada com o texto sagrado: “Que acusação trazeis 

contra esse homem?” E eles responderam: “Se este não fosse malfeitor, não o teríamos 

entregue a ti.” (Marques, 2015, p. 40, grifos do autor). O intertexto com o evangelho sugere, 

no fragmento, a simetria entre as circunstâncias, em que os réus são apontados pelos juízes 

como merecedores do castigo: Jesus, por ser julgado malfeitor, é condenado à morte 

perante o Sinédrio; João Onofre, por conta de sua ingenuidade e desvantagem social, é 

sentenciado a tirar a própria vida. 

A seguir, a culpa de Lídia é redimida pela justiça do destino, sob a ordem celestial: 

“A fatalidade é um crime desculposo. Deus pode até ser julgado, mas quem tem juízo de 

proferir a sentença? O suicídio é uma doença, conclui o metafísico cérebro de Lídia” 

(Marques, 2015, p. 40). Percebe-se, pois, novamente, a ironia atuando como recurso 

textual-discursivo, pelo qual a visão duvidosa que a personagem tem do mundo e de si 

mesma legitima a condenação de um inocente e absolve sua consciência, atribuindo a Deus 

a autoria da tragédia.  

Em seguida, a narrativa é direcionada para a história de Belarmino, proprietário de 

um “humilde latifúndio” que negligenciou a epidemia de sarampo que acometera os índios 

residentes em suas terras. 

Achacava-se-lhe obrigação sobre a baixa imunidade de uma raça que não 
aprendeu defesa de um virusinho, que não mata nem criança branca? [...] 
Outros permitiram morrer milhões, antes de Belarmino. E nem existia o 
governo e sua saúde ministeriosa, para evitar a tragédia. Se uma miudeza 
indígena enfermou a óbito em suas terras, era decerto ainda por quizila 
divina ou negligência governamental. Que pode Belarmino contra os 
poderes do além? Era agricultor, não agente cruz-vermelino (Marques, 
2015, p. 40). 

A focalização segue pelo pensamento de Belarmino, que se abstém totalmente da 

responsabilidade pelo cuidado dos indígenas e ainda se orgulha pelo mérito de construir 

uma escola para as crianças. Ao monólogo interior do personagem interpõe-se outra 

passagem do julgamento de Cristo: “Este homem disse: ‘Posso destruir o templo de Deus 

e reedificá-lo em três dias’” (Marques, 2015, p. 40, grifos do autor). 

Pode-se inferir que a relação entre os enunciados se dá no sentido da acusação 

direcionada ao Messias e ao poderoso latifundiário, que, pautado pela noção individual e 

capitalista de justiça, absolve a si mesmo tão logo sua consciência o incrimina pelo descaso 

com a saúde dos nativos. Ironicamente, o Messias inocente é condenado à morte, enquanto 

o agricultor leviano e mau caráter é admirado pelos seus feitos. 

Dia cansativo este, mas reconfortante. Quantos indiozinhos a receber, 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

8 

Artigo 
Original 

contentes, os beijos do benfeitor. O governo edificara uma escola para os 
remanescentes curumins da aldeia vitimada na pandemia. A população 
prognosticava ao piedoso Belarmino uma cadeira na câmara (Marques, 
2015, p. 41). 

Por último, o leitor é apresentado a Maria de Fátima, cuja história é inserida 

imediatamente depois da citação do discurso de Pilatos no julgamento de Jesus: “Não 

sabes que tenho poder para te salvar ou para te crucificar?” (Marques, 2015, p. 41, grifos 

do autor). O gancho para a mudança de focalização é feito pela ação da personagem 

fechando a Bíblia. Na Palavra de Deus, a mulher buscava conforto para a angústia do 

assassinato do marido beberrão e violento diante de um confronto entre pai e filho, que 

pode ter sido responsabilizado no lugar da mãe:  

O marido era um beberrão violento. Ela aprendera seu corpo nas dores da 
surra diária. Que sustentou até o filho menino subir a homem e ela lograr 
completar-lhe o espírito com doses de veneno contra o pai. O enfrentamento 
foi inevitável. Mas o filho herói, arrastaram-no equivocadamente à prisão, 
por fatiar a entranha paterna na faca de cozinha. [...]. Se pai e filho se 
defrontaram até a morte sem apelação, é o costume dos homens 
masculinos, que as mulheres parem para vê-los se matar. Ela só apressara 
o cumprimento do assentado e santamente prosseguia no seu destino 
feminino de prantear, no túmulo, o marido assassinado e, na cadeia, o 
rebento punido, com novenas, terços e conselhos. É o que cabe à boa 
esposa e mãe (Marques, 2015, p. 41-42). 

Aliviada pela sua liberdade, ainda que essa custasse a do filho e a vida do marido, 

Maria de Fátima assistia o filho, agora encarcerado, com orações e conselhos, enquanto 

procurava no livro sagrado o perdão, ou, ainda, o consentimento divino para o seu pecado. 

Inspirada pelo amor dos evangelhos, a personagem abre a Bíblia “ao acaso” no Antigo 

Testamento, onde lê: “Por isso eis o que diz o Senhor, Deus dos Exércitos, o Poderoso de 

Israel: Ah, eu tirarei satisfação de meus adversários, e me vingarei de meus inimigos.” 

(Marques, 2015, p. 42, grifos do autor). Nesse caso, a referência bíblica se insere tanto na 

diegese, pela pertinência em relação aos acontecimentos, quanto no discurso narrativo; 

neste, a intertextualidade produz sentidos, por meio da ironia instaurada pela contradição 

entre a providência divina e a condenação de um inocente, que corroboram a convicção da 

personagem quanto à justiça alcançada por meio da vingança, sempre respaldada na 

vontade de Deus. 

Nesse momento, quando a viúva volta a sua atenção à reportagem de um crime 

exibida na TV, a narrativa retorna ao acontecimento central do qual irradiam os demais 

núcleos diegéticos, e apresenta o desfecho do caso do criminoso em questão: “O delegado 

anunciou a confissão do bandido, depois de horas de interrogatório” (Marques, 2015, p. 42). 

A locução do jornalista é seguida de mais uma passagem bíblica: “Cuspiram-lhe então na 

face, bateram-lhe com os punhos e deram-lhe tapas. Os soldados tomavam da vara e 

davam-lhe golpes na cabeça” (Marques, 2015, p. 42, grifos do autor).  

O que se segue, encaminhando-se para o final do conto, é a interposição de trechos 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

9 

Artigo 
Original 

de ações e pensamentos dos personagens apresentados, empregando a focalização 

interna variável, e das passagens finais do julgamento de Jesus. O noticiário, seguindo um 

tom que imita os jornais sensacionalistas de apelo popular na televisão brasileira, segue 

sua cobertura: 

Não queremos fazer apologia da violência, mas a população concentra-se 
na porta da delegacia e pede justiça. A polícia procura o diálogo e forma 
barreira para a proteção do criminoso contra a revolta dos cidadãos de bem, 
que querem o linchamento. Bem dito e vereditado, não estava claro? De um 
lado o bandido; de outro a bondade revoltada (Marques, 2015, p. 45). 

Em seguida, a focalização da narrativa retorna a Januário, que, embriagado e 

atormentado pelas lembranças, chora, ao que decide ganhar a rua e expurgar seus 

pecados junto ao coro de populares revoltosos: 

Nutriu-se de seus medos e encorpou-se na procissão de almas em 
purgação. Andou a esmo empurrado nas massas que escorriam das 
esquinas como hemorragia desatada, e empoçavam em frente à delegacia. 
Viu uma bela moça num batom de lábio defunto, lembrando a boca lívida de 
esmeralda. Estava morta – como a amada – e gritava – como um cadáver – 
por justiça (Marques, 2015, p. 45).  

A ele, juntam-se Jerônimo, Lídia, Belarmino e Maria de Fátima, que não estavam no 

mesmo espaço e que tampouco conheciam-se, mas que, reunidos pela intenção de “fazer 

justiça”, esbravejam com a multidão em defesa do linchamento do criminoso. O fragmento 

seguinte reproduz o desfecho da narrativa (incluindo os excertos bíblicos, em itálico): 

A polícia pedia calma. Argumentava que a Justiça patrocinava o prisioneiro. 
– A justiça falha! – gritou Jerônimo, o braço no ombro de Januário. 
E os cinco concordaram e quinhentas cabeças positivaram o dito, 
balançando runominosas. Quantos criminosos o braço curto da Justiça 
queria, sem vontade, alcançar, e agora ainda passeavam descansados nas 
ruas abertas a bandidos e vítimas? 
“Quem me entregou a ti tem pecado maior.” 
Levantaram punhos como paus e pedras. Hoje a Justiça pelejaria vitória. 
Sem vendas e sem balanças, mas bastante provida de espadas. Pilatos 
pergunta: “Que é a verdade?” ... 
E quase escapa das bocas revoltadas antigo e ignotório bordão: 
“- Queremos o Outro! Perdoem Barrabás!” 
Caia sobre nós o seu sangue e sobre nossos filhos (Marques, 2015, p. 46, 
grifos do autor). 

Nesse excerto, pelas citações, o narrador recupera o momento do julgamento de 

Jesus, na semana da Páscoa, em que era costume libertar um prisioneiro. De acordo com 

o que se infere do evangelho de Lucas, capítulo 23,13-21, Pilatos estava disposto a libertar 

Jesus, mas cedeu ao julgamento da multidão: “Pilatos, porém, querendo soltar Jesus, falou-

lhes de novo, mas eles vociferavam: ‘Crucifica-o! Crucifica-o!’ (Bíblia Sagrada Ave Maria, 

2022, Lc 23; 13-21).  

A leitura integral do conto e sua análise sob a ótica da intertextualidade como 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

10 

Artigo 
Original 

procedimento que viabiliza a construção de múltiplos sentidos, a partir do diálogo entre 

texto literário e discurso bíblico, aponta para a ironia enquanto modalidade de 

funcionamento textual-discursivo pelo qual a noção de justiça convencionalmente aceita, 

baseada em princípios éticos e legais, dá lugar à ideia de justiça admitida pela moral de 

cada personagem, nem sempre em acordo com a lei, nem sempre a lei em conformidade 

com a vida real e a injustiça social e, por isso ambígua e, no limite, irônica. 

Por fim, destaca-se a epígrafe, a qual se inclui no procedimento transtextual 

entendido por Genette (2009; 2010) como paratexto, isto é, “aquilo por meio de que um 

texto se torna livro e se propõe como tal a seus leitores, e de maneira mais geral ao público” 

(Genette, 2009, p. 9), conceito que compreende o texto em uma estrutura que o envolve e 

contribui para que tome forma e produza sentidos. No caso da epígrafe, sua função se dá 

enquanto comentário do texto, podendo precisar ou ressaltar indiretamente seus 

significados (Genette, 2009). Por isso, embora ela anteceda o corpo textual propriamente 

dito, este trabalho opta por mencionar a epígrafe por último, a fim de interpretá-la à luz das 

relações semânticas exploradas no conto.  

Em “A hora dos justos”, lê-se a primeira delas: “Os males são invisíveis e tangíveis, 

e, por outro lado, há um veículo visível e concreto para levá-los para longe. O bode 

expiatório nada mais é do que esse veículo” (Frazer, 1890 apud Marques, 2015, p. 33), de 

autoria atribuída ao antropólogo inglês Sir James George Frazer. Essa definição 

antropológica do “bode expiatório” remete diretamente ao ritual descrito no livro de Levítico 

(16, 20-22), em que pecados invisíveis do povo eram simbolicamente transferidos a um 

bode, o veículo concreto enviado ao deserto. Conforme a análise aprofundada do conceito 

no Dicionário Crítico de Teologia de Lacoste (2004), esse rito antigo revela um mecanismo 

social fundamental: a comunidade projeta suas próprias crises e culpas sobre uma vítima 

para restaurar a coesão interna.  

Na narrativa, o bode expiatório seria o criminoso que está no noticiário, a quem está 

sendo imputada não só a culpa pelo delito julgado, mas também as culpas carregadas pelos 

demais personagens, que veem no espetáculo criminal o fator trágico para a catarse 

coletiva. Em outras palavras, A hora dos justos, referida no título do conto, se concretiza 

quando os ditos “cidadãos de bem” podem expurgar seu desejo de vingança e/ou poder 

através da condenação do outro. A condenação da vítima, nesse sentido, não serve apenas 

para punir um erro, mas para trazer uma sensação de ordem e coesão entre os acusadores. 

A segunda epígrafe retoma uma das máximas de La Rochefoucauld, escritor francês: 

“O amor à justiça não passa, na maioria dos homens, do temor de sofrer injustiças” (La 

Rochefoucauld, 1655 apud Marques, 2015, p. 33). Podemos ler essa epígrafe de modo 

mais amplo, pensando que o clamor coletivo por justiça, pela aplicação da lei, seja uma 

forma de prevenção a eventos futuros que possam recair e prejudicar a quem clama por 

ela. Mas, num sentido restrito e relacionado ao conto de Marques, quem, na narrativa, teme 

sofrer injustiças? A hipótese é de que sejam os cinco personagens enfocados; em especial 

Januário, sobre quem recai mais de uma vez o foco narrativo, especialmente no desfecho, 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

11 

Artigo 
Original 

quando é exposta sua angústia pela lembrança do aborto da namorada. Consciente ou 

inconscientemente, os personagens sabem que cometeram várias injustiças contra outrem 

e que, pela “lei do retorno”, poderão a qualquer momento ser acometidos pelas 

consequências ou, ainda, não reconhecem de fato suas culpas e temem, 

contraditoriamente, serem “injustiçados”. 

Considerações finais 

Este percurso de leitura procurou desvelar de que maneira se dá a relação de 

intertextualidade, estabelecida por meio da citação do texto bíblico, no conto “A hora dos 

justos” de Santiago Villela Marques, e como a ironia atua nesse processo, sugerindo a 

ambiguidade e a contradição que estão na base da noção de justiça de cada personagem. 

Há, ainda, no comportamento coletivo de acusação, um indício de que essa noção é afetada 

pela manipulação midiática. Pode-se inferir que, assim como na história de Jesus, os 

episódios focalizados suscitam, entre muitas interpretações, a compreensão de que o 

discurso narrativo sugere a hipocrisia da moral e a falibilidade do julgamento humano que 

se mantêm, no mínimo, dos primórdios do cristianismo até a sociedade atual. O papel do 

narrador, nesse conto, é crucial, pois é ele quem alinhava as citações bíblicas com os fatos 

narrados e o comportamento das personagens, manifestado nos gestos e pensamentos. O 

efeito resultante dessa costura é o desvelamento da hipocrisia social. 

Outrossim, quando se fala do procedimento irônico como um possível instrumento 

para a exposição de valores morais, culturais e sociais de um grupo, a relação estabelecida 

com o texto de Marques demarca também a espetacularização da violência e da morte 

como valores estimados tanto na sociedade romana, que crucificou Cristo, segundo a 

história bíblica, quanto na sociedade ocidental contemporânea, em que a catarse coletiva 

é, não raro, atingida pelo linchamento dos seus bodes expiatórios, considerando que o 

microcosmo narrativo pode espelhar o corpo social no qual obra, autor e público se inserem. 

Sobre essas manifestações coletivas de linchamento e violência, é importante destacar 

que, na sociedade contemporânea, em que a globalização e o neoliberalismo acentuaram 

as desigualdades, a experiência das contradições tem atingido níveis extremos, a ponto de 

as pessoas tornarem-se ameaça umas às outras e à própria cultura. 

Embora nossa análise não tenha como foco a influência que os meios de 

comunicação de massa como a televisão e, hoje, mais acentuadamente as redes sociais, 

desempenham, é importante assinalar – possibilitando a exploração desse tema em 

estudos futuros – a sua onipresença e capacidade de captura das subjetividades, 

influenciando e dirigindo opiniões e atribuindo valoração a determinados acontecimentos 

conforme sua visualização. No caso deste conto, a televisão, desde o início, ao passo que 

apresenta a notícia, dirige a atenção dos “telejulgadores”. É preciso destacar que, passados 

quase dez anos da publicação do livro, a televisão ainda ocupa um lugar importante na 

mobilização e condução da opinião alheia, porém, de lá para cá, as redes sociais, via 

aparelho celular, estão cada vez mais presentes e influentes no cotidiano das pessoas. Nas 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

12 

Artigo 
Original 

redes, há uma profusão de influenciadores e há, também, uma inteligência artificial 

direcionando as notícias e comentários, falsos ou verdadeiros, agindo conforme a tendência 

ideológica do usuário.  

Por fim, enfatiza-se que, ao recuperar discursos consagrados pela religião e pelo 

senso comum, unindo-os no mesmo plano textual em circunstâncias controversas como as 

do conto, a narrativa de Marques consegue produzir sentidos voltados ao questionamento 

das verdades estabelecidas, da moral e do comportamento de manada demonstrado pelos 

personagens, com uma avidez para o julgamento do outro ao par de uma negligência e/ou 

omissão avaliativa sobre os próprios atos. Ao final, o conto sugere uma verdade 

desconfortável: a mais ruidosa acusação contra o outro é, quase sempre, o silêncio 

conivente sobre os próprios demônios – um mecanismo que se prova atemporal, pois, seja 

na Judeia do século I ou na sala de estar do século XXI, a condenação pública de um 

indivíduo continua sendo a forma mais eficaz e sombria de uma sociedade se recusar a 

olhar no espelho. 

Referências 

BÍBLIA SAGRADA AVE MARIA. Edição online. [S. l.]: Bíblia Católica Online, 2022. 
Disponível em: https://www.bibliacatolica.com.br. Acesso em: dez. 2022. 

BRAIT, Beth. Ironia em perspectiva polifônica. Campinas: Editora da UNICAMP, 1996. 

GENETTE, Gérard. O discurso da narrativa. Trad. de Fernando Cabral Martins. Lisboa: 
Vega, 1995. 

GENETTE, Gérard. Paratextos editoriais. Trad. de Álvaro Faleiros. Cotia: Ateliê, 2009. 

GENETTE, Gérard. Palimpsestos: a literatura de segunda mão. Trad. de Cibele Braga et 
al. Belo Horizonte: Edições Viva Voz, 2010. 

LACOSTE, Jean-Yves (org.). Dicionário crítico de teologia. São Paulo: Paulinas; 
Edições Loyola, 2004. 

MARQUES, Santiago Villela. Sósias. Cuiabá: Carlini & Caniato Editorial, 2015. 

MOISÉS, Massaud. Dicionário de termos literários. São Paulo: Cultrix, 2004. 

REIS, Carlos; LOPES, Ana Cristina M. Dicionário de teoria da narrativa. São Paulo: 
Editora Ática S.A., 1988. 

NOTAS DE AUTORIA 
 
Beatriz Valdeviezo Boffo (boffo.beatriz@ifmt.edu.br) é professora de Língua Portuguesa e Literatura efetiva 
no Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Mato Grosso (IFMT), campus Diamantino. Mestra 
em Letras pelo Programa de Pós-graduação em Letras (PPGLetras), da Universidade do Estado de Mato 
Grosso (UNEMAT), campus de Sinop, na linha de pesquisa de Estudos Literários, e membra do Grupo de 
Pesquisa Literatura, Leitura e Ensino (UNEMAT/CNPq). 
 
Marta Helena Cocco (marta.cocco@unemat.br) possui graduação em Letras (UNIFRA-RS, 1987), 
Especialização em Teorias e Práticas do Texto (UFMT, 1998), Mestrado em Estudos da Linguagem (UFMT, 

mailto:boffo.beatriz@ifmt.edu.br


 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2026.e105477 

13 

Artigo 
Original 

2006) e Doutorado em Letras e Linguística (UFG, 2013). Atualmente é professora da Universidade do Estado 
do Mato Grosso, lecionando Literaturas da Língua Portuguesa na Graduação, no câmpus de Tangará da 
Serra. Faz parte do Grupo de Pesquisas LER (Unemat/CNPq). 
 
Agradecimentos 
Não se aplica. 
 
Como citar esse artigo de acordo com as normas da ABNT  
BOFFO, Beatriz Valdeviezo; COCCO, Marta Helena. Intertextualidade e funcionamento discursivo da ironia 
em “A hora dos justos” de Santiago Villela Marques. Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 31, p. 01-13, 2026. 
 
Contribuição de autoria  
Beatriz Valdeviezo Boffo: Concepção, elaboração do manuscrito, redação, discussão de resultados. Marta 
Helena Cocco: Redação, discussão de resultados, revisão. 
 
Financiamento  
Não se aplica. 
 
Consentimento de uso de imagem  
Não se aplica. 
 
Conflito de interesses  
Não se aplica. 
 
Aprovação de comitê de ética em pesquisa 
Não se aplica. 
 
Licença de uso  
Os/as autores/as cedem à Revista Anuário de Literatura os direitos exclusivos de primeira publicação, com o 
trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. 
Estra licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o 
devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. Os autores têm autorização para assumir 
contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão do trabalho publicada neste 
periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, ou como capítulo 
de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
Publisher  
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-Graduação em Literatura. Publicação no Portal 
de Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus/suas autores/as, 
não representando, necessariamente, a opinião dos/as editores/as ou da universidade. 
 
Histórico 
Recebido em: 25/02/2025 
Revisões requeridas em: 23/09/2025 
Aprovado em: 15/12/2025 
Publicado em: 05/02/2026 


