
 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

 
1 

Dossiê 

 

BANDONE DO CAVERÁ: A MEMÓRIA COMO 

IDENTIDADE E HOMENAGEM 

Bandone do Caverá: memory as identity and homage 

Pablo Lemos Berned¹ 
https://orcid.org/0000-0003-2915-5893  

 
Demétrio Alves Paz¹ 

https://orcid.org/0000-0002-5305-290X  
 

¹Universidade Federal da Fronteira Sul, Campus Cerro Largo,  
Cerro Largo, RS, Brasil. 97900-000 – coord.acad.cl@uffs.edu.br  

 
Resumo: A visibilidade e a valorização dos negros na cultura gaúcha são reivindicadas em Bandone 
do Caverá (2008), poemeto escrito aos moldes da tradição gauchesca que retoma a vida de Adauto 
Costa Ferreira, músico residente na região da campanha, no interior de Rosário do Sul/RS. O autor, 
Oliveira Silveira (1941-2009), propõe, em seu último livro publicado, um itinerário à memória e à 
história oral das lembranças da infância a partir da música como elemento agregador da família e 
da comunidade. O objetivo deste artigo consiste em apresentar uma análise de Bandone do Caverá 
pela composição do protagonista como referência positiva de homem, negro e gaúcho a propósito 
de um tempo que não existe mais. Para a realização dessa leitura, consideramos principalmente os 
estudos sobre a literatura afro-brasileira propostas por Cuti (2010), Miriam Alves (2010) e Zilá Bernd 
(2011). Observamos que o eu lírico recorre à história ancestral como elemento agregador da cultura 
gaúcha, resultando na homenagem a uma figura ligada à memória afetiva e à identidade étnica do 
autor. 
Palavras-chave: poesia gauchesca; literatura gaúcha; literatura afro-brasileira; Oliveira Silveira. 
 
Abstract: The visibility and valorization of black people in the southern Brazilian culture are 
vindicated in Bandone do Caverá (2008), a poem written in the pattern of the pampa tradition which 
take the life of Adauto Costa Ferreira, a musician that lived in the rural region of Rosário do Sul/RS. 
The author, Oliveira Silveira (1941-2009), purpose, in his last published work, an itinerary to the 
memory and oral history of remembrances of childhood from music as an aggregator element of 
family and community. The aim of this paper is to present an analysis of Bandone do Caverá by the 
composition of the protagonist as a positive reference of man, black and gaucho by means of a time 
that does not exist anymore. To do this reading, we consider mainly the studies of afro-brazilian 
literature by Cuti (2010), Miriam Alves (2010), Zilá Bernd (2011). We noted that the lyric speaker 
uses the ancestral history as an aggregator element of the southern culture, resulting in a homage 
to a figure related to the emotional memory and ethical identity of the author. 
Keywords: southern brazilian poetry; gaucho’s literature; afro-brazilian literature; Oliveira Silveira. 
 

 
Bandone do tio Adauto, 
É alguém que te diz assim: 
Os meus ouvidos abertos 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

2 

Artigo 
Original 

Te guardam dentro de mim  
Oliveira Silveira (2012, p. 38). 

Considerações iniciais 

A imagem do gaúcho, tipo regional do sul do Brasil, compartilha com os gauchos 

platinos uma origem de práticas e costumes na região dos pampas associados ao trabalho 

campeiro, especialmente com a pecuária, ao contato cultural e econômico estabelecido 

pela fronteira viva entre países e às constantes guerras vivenciadas pela população neste 

território desde o início da exploração colonial. O objetivo deste artigo consiste em 

apresentar uma análise do poemeto Bandone do Caverá, último livro publicado em vida por 

Oliveira Silveira, pela composição do protagonista como referência positiva de homem, 

negro e gaúcho a propósito de um tempo que não existe mais. 

O poeta Oliveira Silveira (1941-2009), também professor de línguas, intelectual e 

ativista no movimento negro, nasceu na localidade rural de Touro Passo, pertencente ao 

município de Rosário do Sul, na fronteira oeste do estado do Rio Grande do Sul. Integrou 

o Grupo Palmares de 1971 até 1978, sendo um dos fundadores da revista Tição. É 

considerado o idealizador do 20 de novembro como Dia Nacional da Consciência Negra. 

Como poeta e ativista, teve contato com o Grupo Quilombhoje, sendo colaborador dos 

Cadernos Negros. Atento aos rumos da literatura afro-brasileira, escreveu sobre autores 

como Luiz Gama, Oswaldo de Camargo e Edimilson de Almeida Pereira, entre outros. 

Também realizou uma tradução inconclusa de Cahier d’un retour au pays natal, do poeta 

antilhano Aimé Césaire.  

A obra poética de Oliveira Silveira é composta, ao todo, por onze títulos, que 

retratam, dentre outros temas, recordações, anseios e valores associados às pessoas 

negras brasileiras e sul-riograndenses: Germinou (1962), Poemas regionais (1968), Banzo, 

saudade negra (1970), Décima do negro peão (1974), Praça da palavra (1976), Pelo 

escuro: poemas afro-gaúchos (1977), Roteiro dos tantãs (1981), Poema sobre Palmares 

(1987), Anotações à margem (1994), Orixás - pintura e poesia (1995) e Bandone do Caverá 

(2008). O conjunto de seus poemas foi reunido em edição organizada por Ronald Augusto 

e publicada três anos após a morte do poeta pelo Instituto Estadual do Livro/RS.  

O poemeto Bandone do Caverá consiste em uma homenagem do poeta Oliveira 

Silveira à personagem histórica Adauto Costa Ferreira, negro gaúcho da campanha, músico 

da Serra do Caverá, localidade do interior de Rosário do Sul/RS, evocando os tempos de 

infância do sujeito lírico e a convivência familiar: “Meu tio, o negro Adauto Ferreira (eu sou 

Ferreira), no Caverá, interior rosariense, tocava tango e milonga no bandonéon” (Silveira, 

1993, p. 56). O título do poema remete-se ao instrumento tocado por Adauto e à região da 

moradia. O Bandone, também conhecido como bandoneón ou bandônio, conforme a região, 

propício para tocar tango, é “uma evolução da concertina, dotado de consideráveis recursos 

musicais” (Isaacs; Martin, 1985, p. 84). Por outro lado, o Caverá, nome do arroio que corta 

a região da fronteira oeste do Rio Grande do Sul, nomeia a localidade onde se encontra a 

propriedade rural da família. Logo, o título designa o instrumento e, por consequência, a 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

3 

Artigo 
Original 

música responsável por animar aquelas bandas do interior gaúcho. 

Bandone do Caverá apresenta-se nos moldes da tradição de poesia gauchesca, 

revigorada no estado a partir de 1945 com a popularização dos Centros de Tradição 

Gaúcha e de festivais da canção nativa com vocabulário, sintaxe, ritmos e temáticas de 

orientação campeira “estimulando interesse por hábitos locais” (Schüler, 1987, p. 240). Ao 

mesmo tempo, estes versos de Oliveira Silveira “ampliam e desacomodam a ideologia da 

imagem local”, como afirma Ricardo Silvestrin (2022, p. 62), ao recordar que, na 

constituição do imaginário hegemônico sobre o regionalismo gaúcho, teima-se ainda em 

apagar a presença negra como personagem, como indivíduo e como artista. Em versos de 

redondilha maior, as rimas não possuem um padrão de disposição e o vocabulário remete 

aos falares do pampa gaúcho, próximo às fronteiras com o Uruguai e a Argentina. Ao todo, 

são 113 quadras divididas em nove seções de extensão irregular, sem título.  

A designação de Bandone do Caverá como “um poemeto campeiro em quadras” 

(Silveira, 2012, p.37) não deixa de evocar o pertencimento à tradição literária gaúcha com 

o célebre “poemeto campestre” assinado por Amaro Juvenal (pseudônimo de Ramiro 

Barcellos). Antonio Chimango, de 1915, é um poema narrativo que alterna, em suas cinco 

rondas, a sátira política direcionada ao presidente da província Borges de Medeiros e a 

valorização de um tipo riograndense do interior vinculado à lida de campo. Essa imagem 

do gaúcho idealizado é personificada pela figura do Tio Lautério, “mulato velho mui sério” 

(Juvenal, 2000, p. 18), que concilia a sensibilidade musical com a valentia e a camaradagem 

do homem simples do pampa. 

Na primeira parte de Bandone do Caverá, o poema de Oliveira Silveira apresenta o 

músico, o repertório e a evocação da memória de infância do sujeito lírico. O poema aborda, 

na segunda parte, a infância e a adolescência de Adauto e o local de moradia da família. 

Na terceira parte, a mais extensa, com 26 estrofes, o poema caracteriza o “Rincão dos 

Ferreira”, os familiares e vizinhos moradores da localidade. Na sequência, são 

apresentados outros músicos da região. Na quinta parte, revela-se o talento musical da 

família. Mostra-se, na sexta parte, uma Rosário do Sul como aconchego e reduto de 

músicos negros. Na sétima parte, o poema evoca o poder sobrenatural da música de 

Adauto. Encontramos marcas da passagem do tempo, dos impactos da modernização e do 

êxodo rural na oitava parte. Por fim, na última parte, o poema valoriza a beleza dos negros 

e a saudade daquele tempo. 

Quando se pensa em um sistema literário, tal como Candido (2006) concebe, 

devemos pensar também em exclusões desse sistema. Quando são consultadas as 

histórias da literatura produzida no estado do Rio Grande do Sul, o nome de Oliveira Silveira 

não aparece e vários são os motivos para isso. Zilá Bernd (2011) aponta como um deles o 

fato de que os livros do poeta tiveram uma circulação restrita, sendo que a maioria foi 

publicada em edição do autor, de modo que não houve uma grande circulação comercial, 

seja nacional ou estadual. No caso das obras e autores que são e foram reconhecidos no 

RS ao longo do século XX, a grande maioria foi lançada por editoras da capital, algumas 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

4 

Artigo 
Original 

com grande circulação nacional. Contudo, há também outros motivos, tais como adverte 

Cuti: 

A literatura, pois, precisa de forte antídoto contra o racismo nela entranhado. 
Os autores nacionais, principalmente os negro-brasileiros, lançaram-se a 
esse empenho, não por ouvir dizer, mas por sentir, por terem experimentado 
a discriminação em seu aprendizado (Cuti, 2010, p. 13). 

A historiografia literária tem papel fulcral na criação de “mecanismos de agregação 

e de exclusão que vieram a configurar o sistema e o não sistema dentro do campo literário” 

(Portugal, 1997, p. 15-16).  A marginalização de certas obras e/ou autores se dá “quer pelo 

contexto de produção, quer pelo modo de transmissão, quer pela oposição que mantém a 

respeito do discurso estético (e dos seus valores) dominante” (Portugal, 1997, p. 17). Logo, 

tanto rupturas quanto subversões a esse sistema não são bem aceitas, como bem 

sabemos, principalmente porque não refletem o status quo cultural. A produção literária 

afro-brasileira cumpre um papel, nas palavras de Miriam Alves, de: 

catalisador de histórias as quais transforma em registro ficcional e poético 
para transmiti-las não só como anais de fatos, mas sobretudo, como a grafia 
de emoções, perpetuando, no ato da escrita, o resgate do passado, o 
registro do presente da trajetória de um segmento populacional relegado ao 
esquecimento ou ao segundo plano na historiografia, inclusive das artes 
literárias (Alves, 2010, p. 44).  

Torna-se revelador a esse respeito um breve ensaio de Oliveira Silveira intitulado 

“Nós, os negros”, da coletânea Nós, os gaúchos (1993), em que o autor se propõe a indicar 

a presença e as diversas contribuições do negro na história e cultura sul-riograndense. 

Seus exemplos consideram, entre outros argumentos, os ritmos musicais e as danças de 

matriz africana incorporadas ao cenário latino-americano, assim como a literatura através 

de autores e personagens presentes no imaginário popular. Observa-se o esforço em 

ressaltar o quanto a “sociedade sulina [é] tão expressivamente multiétnica e pluricultural” 

(Silveira, 1993, p. 58), apesar do sufocamento observado “pelos mil braços-polvo da 

discriminação racial” (Silveira, 1993, p. 56).  

Tal ênfase evidencia-se como necessária quando, na mesma publicação, é chamada 

a atenção para o imponente painel da Sala de Reuniões do Palácio Piratini, sede do 

governo estadual, pintado na década de 50 por Aldo Locatelli, sobre a formação histórico-

etnográfica do Rio Grande do Sul, onde não constam negros. “Não foi esquecimento, meus 

senhores. O Rio Grande do Sul não conheceu a escravidão” – afirma o responsável pelo 

acompanhamento dos visitantes ao prédio – “São poucos os negros no nosso Estado, e 

eles vieram para aqui mais tarde, depois dos imigrantes”, conforme uma situação relatada 

por Mário Maestri (1993, p. 145-146). Esse discurso, ainda que desprovido de qualquer 

embasamento histórico (e tampouco empírico), realça o apagamento recorrente do negro 

no imaginário hegemônico difundido no sul do país. 

Nesse sentido, Bandone do Caverá propõe um itinerário pela memória do sujeito 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

5 

Artigo 
Original 

lírico, que retoma a vida do protagonista, cruzando a vivência familiar com a história oficial. 

Ronald Augusto, organizador da obra reunida de Oliveira Silveira, observa que o “poeta 

entendia sua obra como algo em processo, e por essa razão se mantinha em permanente 

estado de revisão e reformulação de seus poemas, fossem inéditos ou já publicados” 

(Augusto, 2012, p. 20). Assim, há o trabalho contínuo de um artífice da palavra, buscando 

no ato da escrita o registro de uma memória a ser resgatada e valorizada. 

A personagem: homem negro, músico e gaúcho  

Nos versos que abrem Bandone do Caverá, “Dedos magros, dedos negros / nas 

teclas do bandoneón” (Silveira, 2012, p. 37), é apresentado o protagonista através da 

extremidade das mãos que manejam o instrumento musical. Antes de quaisquer outros 

aspectos, o leitor depara-se com o músico negro de vida simples. O recurso metonímico 

permanece na segunda estrofe, com os versos “Mão escura em teclas alvas, / baixos 

brancos de botão” (Silveira, 2012, p. 37), que ressaltam a cor da pele em contraste com o 

instrumento. A partir deste princípio, evocado pela perspectiva da memória do sujeito lírico 

que recorda a infância, o poema propõe a construção de um herói, enquanto referência 

positiva de homem negro, músico e gaúcho: 

Bandone, doce instrumento 
Desde que um dia te ouvi 
Enchendo de sons bonitos 
Minha vida de guri 
  
Bandone ninando a infância, 
embalando a adolescência 
a madureza, a velhice 
e as noites da querência (Silveira, 2012, p. 39). 

A lembrança do som do instrumento, no poema, funciona para o sujeito lírico como 

um estopim, que associa a música às memórias da vida no campo em um outro tempo, 

oferecendo prazer a todas as idades. O variado repertório musical, expresso na primeira 

seção do poema, apresenta Adauto Ferreira como um excelente músico, corroborado pelos 

epítetos que o definem ao longo do poema, como “negro tocador de bandoneón” (Silveira, 

2012, p. 39) e “Bruxo campeiro do som” (Silveira, 2012, p. 37), dando à sua figura contornos, 

além de especiais, mágicos em virtude do seu talento. São nove estrofes que enumeram a 

variedade de ritmos tocados: rancheira, vaneira, samba, boleros, rumbas, congas, tangos, 

milongas, marcha, baião, choro, valsa, polca, xote, fox-trote e bugio, e que ainda dão 

destaque a algumas canções consagradas. Entre danças e músicas, quase todos têm em 

comum o fato de serem adaptados, muitas vezes, incorporando elementos locais.  

Outro fato digno de nota é que a variedade demonstra não só a qualidade do músico, 

mas também o amplo conhecimento musical dele. Não há nada, no poema, que sugira o 

acesso a uma educação musical formal, o que não quer dizer que ele não tenha tido. Além 

disso, o poema ressalta a sua habilidade na percepção musical – “E a música que chegava 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

6 

Artigo 
Original 

/ Até os ouvidos do Adauto / De vereda ele floreava / Ou já tocava no ato (Silveira, 2012, p. 

42) – e como multi-instrumentista: “Também coçava as bordonas / duma guitarra campeira 

/ e tocava uma cordiona / de dois baixos e uma hileira” (Silveira, 2012, p. 38).  

Contudo, o que marca essa relação entre Adauto e a música é a mistura, 

sobreposição e contribuição da sensibilidade do negro, quando toca a “vaneira afro-cubana 

/ e o samba afro-brasileiro”, as “vozes castelhanas de tambores africanos” e o “tango de 

traço negroide / envolto noutra roupagem” (Silveira, 2012, p. 37). O caldo cultural, formado 

pelo encontro de diferentes contribuições musicais, também é representado pelo próprio 

bandone, instrumento de origem alemã, difundido na região do rio da Prata e adotado por 

Adauto Ferreira: “Bandone do seu Adauto, / meio alemão, castelhano, / meio Brasil / meio 

Plata, gauchesco e africano” (Silveira, 2012, p. 37). Nesse sentido, o poema sugere a 

reivindicação de pertencimento do negro na cultura gauchesca, recorrentemente alijado de 

visibilidade no discurso sobre a sua presença e contribuição. Zilá Bernd, em um texto sobre 

Oliveira Silveira, destaca a valorização que o autor faz da cultura afro-brasileira, em uma 

busca por uma identidade afro-gaúcha, resgatando “elementos da presença negra – 

ocultada pela historiografia oficial – no sul do país” (Bernd, 2011, p. 113). 

Ao final, reconhecer e valorizar essa participação como uma riqueza cultural indica 

a amplitude de um talento que expressa ao mesmo tempo os “ecos que berram xucros” 

(Silveira, 2012, p. 38) e a “arte fina da campanha / bandoneada e enegrecida” (Silveira, 

2012, p. 52), “enchendo de sons bonitos / minha vida de guri” (Silveira, 2012, p. 39). A 

musicalidade escutada na infância e adolescência foi marcante para o eu-lírico que agora 

rememora, ao ponto de fazer um poema para homenagear o tio. Cuti, ao criticar o modo 

como a literatura brasileira (e branca) retratou o negro por muito tempo, destaca que “tais 

personagens não têm história, não têm parentes, surgem como se tivessem origem no 

nada” (Cuti, 2010, p. 89). A voz do poeta que escreve deve, de certa forma, ao músico essa 

herança. 

Para contar a história de Adauto Ferrreira – e, por conseguinte, do próprio sujeito 

lírico – Bandone do Caverá apresenta a pequena propriedade rural da família, na Serra do 

Caverá, cercada pela “Velha estância da Soteia / grande estância do Recreio / [e] a estância 

de São José” (Silveira, 2012, p. 41). A imponência das demais propriedades em volta 

contrasta com o diminutivo afetuoso atribuído ao “Rincão dos Ferreira / chamado de 

“Invernadinha” (Silveira, 2012, p. 41). O território familiar, nesse sentido, coloca-se como 

simbólico a expressar a resistência como cultura de subsistência, em oposição aos grandes 

proprietários. Naquela localidade do interior, em um tempo longínquo, já se revelavam as 

marcas de distância do poder aquisitivo das diferentes classes sociais: 

Na campanha do Rosário 
Roncava o velho fordeco. 
O pobre anda a cavalo 
E algum rico em teco-teco (Silveira, 2012, p. 41). 

A pobreza apontada na campanha, ainda que indicasse hábitos simples mantidos 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

7 

Artigo 
Original 

pelo trabalho pesado, permitia, conforme o poema, às pessoas andarem a cavalo e 

poderem deixar umas sesmarias “pra os filhos terem guarida” (Silveira, 2012, p. 40), o que 

corrobora a fartura como elemento de valorização da vida no interior. O sustento da família 

dos Ferreira deriva do trabalho direto com as atividades agrícola e pecuária, no campo 

próprio e a serviço dos vizinhos, mas também como carreteiros e costureiras, o que garantia 

a autonomia financeira: “A máquina de costura / Tão precioso equipamento / Pra gente que 

a Escravatura / Soltou no mundo e no tempo” (Silveira, 2012, p. 44). Nessa passagem, o 

poema valoriza a posse do equipamento que permite – especialmente às mulheres – 

prestar serviços à comunidade, ao mesmo tempo em que ressalta, por contraste, a memória 

– ainda próxima – dos tempos de exploração da dignidade humana das pessoas negras 

escravizadas. 

É nesse contexto que se apresenta a formação do jovem Adauto, a partir de quando 

a família “foi morar na Invernadinha / entre a lida das estâncias, / planta e bicho no 

campinho, bandone pras contradanças” (Silveira, 2012, p. 42). Apresentar a personagem 

também compreende recorrer não apenas à imagem do homem adulto retomado da 

infância do sujeito lírico, mas também retroceder até a infância do protagonista, como que 

registrando pelo discurso poético uma memória familiar: 

Estância, criação de gado, 
E aquele guri poleango 
Que uma noite foi roubado 
Para tocar num fandango 
  
Pelo de África, a lo largo, 
E um jeito de angola-congo, 
Cresceu tomando uns amargos 
Numa cuia de Porongo (Silveira, 2012, p. 39). 

A música coloca-se desde cedo para Adauto não apenas como expressão de um 

“precioso bem de família” (Silveira, 2012, p. 67), mas como um recurso para complemento 

de renda. A vida na estância, o fandango – em referência aos bailes animados pela música 

tradicional gaúcha – e o chimarrão – a bebida amarga de origem indígena servida na cuia 

de porongo – afirmam o arraigamento da formação de Adauto à cultura gauchesca. Ao 

descrevê-lo, contudo, o sujeito lírico não deixa de apontar os traços fenotípicos como 

pessoa negra, seja pela referência aos cabelos comuns aos descendentes de etnias 

africanas, seja pelo seu jeito de “angola-congo”. O jeito, que indica a sua postura em 

expressar-se na relação com o mundo, supõe-se alinhado com a de Oliveira Silveira na 

medida em que, conforme Ronald Augusto (2012), o autor se percebia filiado às raízes 

africanas na vertente banta (área angola-congo-zairense). Logo, seu jeito de angola-congo 

indicado pelo poema manifesta seu vínculo com as raízes africanas de seus antepassados, 

para além dos seus aspectos físicos. 

O poema, ainda, refere-se à cor da pele do menino a partir da associação com a 

pelagem da raça bovina polled angus, predominantemente preta, expressa pelo sujeito 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

8 

Artigo 
Original 

lírico de modo aportuguesado, próximo da fala popular. Assim, aquilo que se constitui como 

reprodução de expressões com conotações racistas naturalizadas pelo uso ao longo do 

tempo não é escamoteado na poesia de Oliveira Silveira, mas registrado na reconstituição 

da memória. Como o poema constata adiante, nas lembranças da voz de enunciação diante 

do abandono campestre ao encarar o presente, “faltou a voz que dissesse / a beleza de ser 

negro” (Silveira, 2012, p. 51). Portanto, o próprio poema, ao se dispor a percorrer a história 

de Adauto Ferreira, passa a valorizar o coletivo de pessoas negras, seja a família, com a 

enumeração de seus irmãos e sobrinhos, sejam os músicos parceiros - responsáveis pelo 

“Som da negrada no ar. / Dava gosto de ouvir / E dava no que pensar (Silveira, 2012, p. 48) 

– que constituíam expressão cultural fundamental e legítima daquela comunidade. 

Memórias ancestrais 

Adauto Ferreira testemunha, de modo similar ao Blau Nunes, “genuíno tipo – crioulo 

– rio-grandense” dos Contos Gauchescos de João Simões Lopes Neto (1998, p. 16), a 

própria história em contraponto à história oficial. O poema resgata, na infância de Adauto, 

a memória dos versos “Amanhã se deus quisé / João Francisco e a muié” (Silveira, 2012, 

p. 40, grifo do autor), referindo-se ao cumprimento jocoso da época (Axt, 2021, p. 73) a 

respeito dos abusos da autoridade militar do Coronel João Francisco Pereira de Souza na 

região, a partir do Quartel do Cati, localizado na divisa entre os municípios de Sant’Anna 

do Livramento e Quaraí, próximo à fronteira entre o Brasil e o Uruguai.  

O poema também rememora a adolescência de Adauto marcada pelo “alvoroço da 

gauchada / nas tropelias da guerra” (Silveira, 2012, p. 40) ao referir-se à guerra civil entre 

chimangos e maragatos em 1923, mencionando lideranças dos dois lados do conflito, o 

legalista Flores da Cunha e o oposicionista Honório Lemes, ambos nascidos e, à época, 

residentes na região da campanha:  

E o Honório na Soteia, 
decerto noutras estâncias,  
juntando tesoura velha 
pra fazer ponta de lança… 
 
Dona Calistra emprestou 
um retrato original 
que nunca mais retornou 
e era do general (Silveira, 2012, p. 40). 

A proximidade de Adauto com os acontecimentos históricos é expressa nos versos 

em que o general Honório Lemes, o “Leão do Caverá”, é localizado na Estância da Soteia, 

vizinha do Rincão dos Ferreira, onde o pai de Adauto trabalhava como capataz (Silveira, 

2012, p. 39). O registro em fotografia original do general, mantido pela família como 

recordação – ou homenagem? – todavia, é extraviado. Dona Calistra, mencionada pela 

primeira vez no poema nesta passagem, mais tarde é apresentada como a esposa de 

Adauto Ferreira, sugerindo longa passagem do tempo entre os acontecimentos que 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

9 

Artigo 
Original 

envolvem o registro do “retrato original” e sua perda. Ao mesmo tempo, a perda do retrato 

adquire contornos anedóticos, uma vez que não restam provas desse contato entre os 

Ferreira e a figura histórica. 

Assim, o poema assinala a passagem do tempo indicando acontecimentos históricos 

ao longo do século XX como a guerra na Europa, os governos do presidente Getúlio Vargas, 

a ditadura dos militares generais, o fiasco da estrada transamazônica, a construção da 

usina atômica de Angra dos Reis e da Usina Hidrelétrica de Itaipu, mas também as 

mudanças vividas na região, desde a presença de ônibus e caminhões, o veneno em 

lavouras de soja e em mananciais, até a chegada da luz elétrica e da televisão, que 

contribuem para o êxodo rural (Silveira, 2012, p. 50-51). Dessa forma, contrapõe-se a 

história oficial aos tempos imemoriais da infância, que se apresentam como parte de um 

passado longínquo, por vezes idealizado, com tom bucólico e nostálgico: 

Interiores do Rosário 
Na solidão da campanha. 
Tempos até legendários 
Embora filhos da manha (Silveira, 2012, p. 39).  

Sobre aqueles tempos, “até legendários”, quando no arroio Caverá “inda havia 

dourado” e o Adauto “buscava às vezes capincho / no Banhado dos Escuros” (Silveira, 

2012, p. 42), é que a memória da infância apura, no exemplo do protagonista, valores para 

a formação do homem e do gaúcho. Daquela época, enaltecida pelo sujeito lírico, é 

reconstituído o convívio familiar, que ressalta a experiência comunitária e a herança 

cultural. Assim, o poema percorre o registro de uma memória familiar desde a mudança do 

casal Martina e Zacarias com quatro dos cinco filhos para a “Invernadinha”, até arrolar os 

filhos e sobrinhos de Adauto Ferreira, ao longo de três gerações. 

Inclusive, o talento musical do bandoneonista não é apresentado como manifestação 

excepcional do indivíduo, mas como marca familiar: “Dom que decerto já vinha / do tempo 

antigo ancestral” (Silveira, 2012, p. 46). Tanto os irmãos de Adauto quanto seus sobrinhos 

revelam intimidade com algum instrumento, com o canto ou a dança, de modo que a 

expressão artística daquela antiga reunião familiar parece oferecer a receita de vida feliz 

na campanha: “Pra aguentar barbaridades / – benzida, chá e simpatia, / toques do Adauto, 

saudades, / trabalho, baile e alegria” (Silveira, 2012, p. 48). Assim, a música – “[...] quase / 

que nem um mal de família” e “precioso bem de família” (Silveira, 2012, p. 46) – cumpre um 

papel central no vínculo afetivo entre os parentes e para a reconstituição das recordações 

de um passado perdido no tempo. 

Nessa disposição em lançar esse olhar para a história, Bandone do Caverá nomeia 

os outros músicos que acompanhavam Adauto quando, no sábado, “Deixava a dona 

Calistra / e ia ganhar uns cobres / em baile de gente rica, / de negro ou de branco pobre” 

(Silveira, 2012, p. 45): Hector Paez, seu Cleto, Guarani, Gelson, Zequinha. E a memória do 

“Caverá recanto bruto / de musical aconchego / nesse Rosário reduto / de tanto músico 

negro” (Silveira, 2012, p. 48) também recupera para a história outros nomes talentosos 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

10 

Artigo 
Original 

daquele tempo: seu Justo, o mulato Conceição, o Ladi, o grande Jota Amaral e o Birico. Já 

o repentista Ataliba, mencionado no poema, igualmente homenageado nesta reconstituição 

histórica, cumpre um papel importante ao lado do sujeito lírico neste processo quando, “em 

tom de trova campeira / relembra o Adauto na lida / de corredor de carreira” (Silveira, 2012, 

p. 43), também cantando a vida do músico, pela perspectiva do amigo que lhe foi 

contemporâneo. 

Há uma presença crescente da importância da música ao longo do poema, que 

passa a mediar as relações familiares e comunitárias. A evocação da memória sobre o 

músico, inclusive, chega a adquirir, ao longo do poema, contornos sobrenaturais: “O negro 

Adauto Ferreira / tinha um jeito de tocar / que enfeitiçava primeiro / e matava devagar” 

(Silveira, 2012, p. 49). É atribuído ao toque mágico desse “bruxo campeiro do som” não 

apenas o poder de emocionar em enterros, mas de levar paz a casas mal-assombradas e 

alívio de almas penadas, em que até entidades folclóricas como o lobisome, a Veia Bruxa 

e o negrinho do Pastoreio paravam para escutar o bandone. O poema então levanta o 

questionamento, como se feito por gente alheia à família e à comunidade de músicos: “– 

Que diabo de bruxaria / têm esses negros por dentro / pra tirarem melodia / de tudo quanto 

é instrumento?” (Silveira, 2012, p. 49). Assim, o elemento fantástico atribuído à música 

confunde-se com a memória histórica e familiar, ampliando a experiência de infância com 

os “causos” do interior, tão comuns no imaginário popular. 

Contudo, predomina em Bandone do Caverá a perspectiva do sujeito lírico que 

recorda a sua infância, em que a figura de Adauto Ferreira é apresentada pelas suas ações, 

seu exemplo de vida e seu talento musical. O único momento do poema em que se dá a 

voz ao protagonista é justamente quando “ensinava que a vaidade / entre músicos não 

rende. / Cada um toca o que sabe / e o que menos sabe, aprende” (Silveira, 2012, p. 46). 

Esse exemplo fortalece a perspectiva da sabedoria do homem simples da campanha, que 

é relembrado e valorizado pelo sujeito lírico – no presente da enunciação – e promove – 

aos leitores do futuro – uma referência positiva de negro, gaúcho, trabalhador, valoroso, 

comprometido com a família e com a sua comunidade: 

Trabalho cooperativo 
E campo sem divisórias. 
Costume velho ainda vivo: 
Quilombos da nossa história (Silveira, 2012, p. 41). 

Ao valorizar a relação entre os músicos locais daquele tempo, o sujeito lírico associa 

aquele modo de vida com o quilombo, enquanto espaço acolhedor de pessoas negras e 

símbolo de resistência ao processo de escravidão no Brasil. Desde sua origem, os 

quilombos ou mocambos são vistos como um espaço familiar, seguro e de iguais, em que 

a preservação de práticas culturais coloca-se como tão importante quanto uma ideia geral 

(e amplamente difundida) de um espaço de proteção para guerra. No entanto, os 

“quilombos da nossa história”, em Bandone do Caverá, não remetem somente a um lugar, 

mas a um costume “velho e ainda vivo”, o do trabalho cooperativo no campo sem divisórias, 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

11 

Artigo 
Original 

como símbolo de uma vivência de partilha em comunidade. Nos versos abaixo, vemos isso:   

E na música ainda fica 
Um pouco do negro Adauto 
[...] 
  
Ficou a saudade dela 
E a própria música fica 
No laraiá duma goela, 
No assobio dum bico 
  
Fica a marca dessas marcas 
Que ele tocou no rincão 
Gravada naquela tarca 
Do ouvido e do coração (Silveira, 2012, p. 52). 

A tarca, enquanto objeto qualquer usado para pequenos cortes que marcam uma 

contagem na lida de campo, adquire em Bandone do Caverá sentidos metafóricos, pois não 

há quaisquer outros registros daquele som, ou ao menos mais significativos, do que um 

cantarolar e um assobio que marcam o ouvido e o coração, junto com a saudade de quem 

viveu aquele tempo. A permanência da memória não se dá pelo registro oficial da história, 

mas pelas recordações familiares vividas e contadas, assim como pelas manifestações 

artísticas ameaçadas pelo tempo. Parece ser nesse sentido que Luís Augusto Fischer 

(1998, p. 120) reconhece, na poesia de Oliveira Silveira, um passado gaúcho cantado ao 

reverso, reafirmando o que a historiografia tradicional costuma obscurecer, a respeito da 

presença dos negros no estado. Sem deixar de reprisar a paisagem regional ou elementos 

históricos, ainda que de forma crítica, as composições líricas de Oliveira Silveira, quando 

se voltam para a identidade do negro gaúcho (como em Décima do negro peão, de 1974 

ou Pelo escuro: poemas afro-gaúchos, de 1977), não abrem mão de reverenciar a cultura 

local enquanto reivindicam o legítimo pertencimento e a fundamental contribuição dos 

negros na construção histórica do gaúcho. 

Contudo, quando o sujeito lírico aponta que “Esse rincão dos parentes / era esses 

cerros aí” (Silveira, 2012, p. 40), já indica a referência a um passado que não existe mais, 

em que “Ficou tapera a morada [...]” e “Dos velhos troncos escuros / hoje bem pouco restou” 

(Silveira, 2012, p. 51). O poema encerra contrapondo os “miles de watts de som” (Silveira, 

2012, p. 53) que animam os bailes de hoje, cuja reprodução de faixas musicais dispensa a 

presença do artista, à falta do bandoneón de Adauto, justamente pelo conjunto de memórias 

e vivências evocadas pela presença do instrumentista e da execução de sua música. Assim, 

o êxodo rural resultou no abandono da casa e no fim daquele modo de vida simples mas 

feliz, recordado pelo olhar da vivência da criança que cresceu e expressa a sua saudade 

em canto poético. 

Considerações finais  

A reescrita da História passa não só pelos esquecidos, mas também pelos afetos. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

12 

Artigo 
Original 

Adauto provavelmente não realizou nenhum feito heróico e/ou histórico, tal como os 

grandes vultos: Zumbi, Nzinga, Luiz Gama, Maria Firmina, entre outros. O músico do interior 

do Rio Grande do Sul, entretanto, merece igualmente ter a sua vida louvada pelo que 

realizou em sua comunidade, valorizando o homem comum, dedicado à família, trabalhador 

do campo e dotado de talento musical. Dessa forma, o poema de Oliveira Silveira reivindica 

o pertencimento dessa personagem tanto à negritude quanto à cultura gaúcha, buscando 

essa síntese que retoma elementos recorrentes em sua obra. 

Em Bandone do Caverá, para além da família do protagonista e da história 

vivenciada, é incorporado também o legado do músico. Assim, o poema de Oliveira Silveira 

reivindica a visibilidade e o reconhecimento da presença negra na cultura regional por meio 

da composição do gaúcho da campanha, trabalhador rural de vida simples, em comunhão 

com a natureza, com a comunidade e com as expressões culturais difundidas no meio, 

como a música gauchesca.  

Ao resgatar essas memórias, que são de ordem familiar, mas se estendem à 

apresentação do negro gaúcho em geral, o poema afirma essa participação na formação 

do estado nas suas diversas dimensões – em especial, na dimensão econômica e cultural. 

Tais elementos expressam, em consonância com demais textos associados à literatura 

afro-brasileira, a importância da memória e da ancestralidade ao propiciar o resgate e o 

enaltecimento da presença do negro nos diversos espaços e momentos da formação 

cultural brasileira. 

Referências 

ALVES, Miriam. BrasilAfro autorrevelado: Literatura Brasileira Contemporânea. Belo 
Horizonte: Nandyala, 2010.  

AUGUSTO, Ronald. Oliveira Silveira, a palavra está firme – poesia reunida. In: SILVEIRA, 
Oliveira. Obra reunida. Porto Alegre: Instituto Estadual do Livro: CORAG, 2012. p. 17-34. 

AXT, Gunter. Ordem e terror limite: a cidadela do Cati na fronteira do Brasil com o 
Uruguai, entre 1896 e 1909. Cadernos do Lepaarq, v. XVIII, n. 35, p. 57-81, Jan.-Jun. 
2021. Disponível em: 
https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/lepaarq/article/view/18713. Acesso em: 20 
jan. 2022. 

BERND, Zilá. Oliveira Silveira. In: DUARTE, Eduardo de Assis. (org.). Literatura e 
afrodescendência no Brasil: antologia crítica. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011. v.2. 
p. 111-123. 

CANDIDO, Antonio. A Formação da Literatura Brasileira. Rio de Janeiro: Ouro sobre o 
Azul, 2006. 

CUTI, Luiz Silva. Literatura negro-brasileira. São Paulo: Selo Negro, 2010.  

FISCHER, Luís Augusto. Um passado pela frente: poesia gaúcha ontem e hoje. 2 ed. 
Porto Alegre: Editora da Universidade/UFRGS, 1998. 



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

13 

Artigo 
Original 

ISAACS, Alan; MARTIN, Elizabeth. Dicionário de música. Rio de Janeiro: Zahar, 1985. 

JUVENAL, Amaro. Antonio Chimango e outros textos. Porto Alegre: Artes e Ofícios, 
2000. 

LOPES NETO, João Simões. Contos Gauchescos & Lendas do Sul. Porto Alegre: 
L&PM, 1998. 

MAESTRI, Mário. Em terra de branco, não tem lugar pra negro. In: GONZAGA, Sergius; 
FISCHER, Luís Augusto (org.). Nós, os gaúchos. 2 ed. Porto Alegre: Editora da 
Universidade/UFRGS, 1993. p. 145-147. 

PORTUGAL, Francisco Salinas. O Texto nas margens: Ensaios de literaturas em língua 
portuguesa. Santiago de Compostela: Laiovento, 1997. 

SCHÜLER, Donaldo. A poesia no Rio Grande do Sul. Porto Alegre: Mercado Aberto, 
1987. 

SILVEIRA, Oliveira. Obra reunida. Porto Alegre: Instituto Estadual do Livro: CORAG, 
2012.  

SILVEIRA, Oliveira. Nós, os negros. In: GONZAGA, Sergius; FISCHER, Luís Augusto 
(org.). Nós, os gaúchos. 2 ed. Porto Alegre: Editora da Universidade/UFRGS, 1993. p. 
55-58. 

SILVESTRIN, Ricardo. Sem gravata. In: AUGUSTO, Ronald (org.). Oliveira Silveira: 
breve fortuna crítico-afetiva. Porto Alegre: Instituto Estadual do Livro, 2022. p. 61-64. 

 
NOTAS DE AUTORIA 

 
Pablo Lemos Berned (pablo.berned@uffs.edu.br) é professor de Teoria da Literatura e de Literaturas de 
Língua Portuguesa na Universidade Federal da Fronteira Sul (UFFS - campus Cerro Largo, RS). Doutor em 
Estudos de Literatura pela Universidade Federal Fluminense (UFF). É vinculado ao Grupo de Pesquisa 
Trânsitos Literários e atualmente coordena o Núcleo Interdisciplinar de Estudos em Letras (NIEL).  
 
Demétrio Alves Paz (demetrio.paz@uffs.edu.br) é professor de Teoria da Literatura e de Literaturas de 
Língua Portuguesa na Universidade Federal da Fronteira Sul (UFFS - campus Cerro Largo, RS). Doutor em 
Teoria da Literatura pela PUCRS (2011) e possui Pós-Doutorado em Letras pela UFRGS (2015). É vinculado 
ao Núcleo Interdisciplinar de Estudos em Letras (NIEL) e atualmente coordena o Grupo de Pesquisa Trânsitos 
Literários. 
 
Agradecimentos 
Não se aplica. 
 
Como citar esse artigo de acordo com as normas da ABNT 
Pablo Lemos Berned; Demétrio Alves Paz. Bandone do Caverá: a memória como identidade e homenagem. 
Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025. 
 
Contribuição de autoria 
Pablo Lemos Berned: corresponsável pela concepção, coleta de dados e análise de dados, elaboração do 
manuscrito, redação e discussão de resultados. 
Demétrio Alves Paz: corresponsável pela concepção, coleta de dados e análise de dados, elaboração do 
manuscrito, redação e discussão de resultados. 
 
  



 

Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 30, p. 01-14, 2025.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 2175-7917.  
DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2025.e105541 

14 

Artigo 
Original 

Financiamento 
Não se aplica.  
 
Consentimento de uso de imagem 
Não se aplica. 
 
Aprovação de comitê de ética em pesquisa 
Não se aplica. 
 
Conflito de interesses 
Não se aplica. 
 
Licença de uso 
Os/as autores/as cedem à Revista Anuário de Literatura os direitos exclusivos de primeira publicação, com o 
trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. 
Estra licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o 
devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. Os autores têm autorização para assumir 
contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão do trabalho publicada neste 
periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, ou como capítulo 
de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
Publisher 
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-Graduação em Literatura. Publicação no Portal 
de Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus/suas autores/as, 
não representando, necessariamente, a opinião dos/as editores/as ou da universidade. 
 
Histórico 
Recebido em: 28/02/2025 
Revisões requeridas em: 29/04/2025 
Aprovado em: 03/08/2025 
Publicado em: 18/08/2025 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

