
46 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

http://dx.doi.org/10.5007/2175-7917.2016v21n1p46 

GREGÓRIO DE MATOS, NOSSO PRIMEIRO 
ANTROPÓFAGO 

Samuel Anderson de Oliveira Lima* 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte 

 

Resumo: A figura exponencial de Gregório de Matos tem sido, ao longo dos anos, motivo de 

muitas discussões teóricas. Nesse panorama, ainda existem dois lados antagônicos quando se 

trata da poesia de Gregório de Matos, os que o defendem e os que o acusam. Os primeiros 

defendem a posição de que o poeta baiano foi a primeira voz literária no Brasil alçada sob as 

bases do Barroco, e os outros o acusam de ser ele um mero imitador dos poetas espanhóis do 

século XVII, sem, portanto, ter contribuído significativamente para a formação da Literatura 

Brasileira. Este artigo, que é fruto de uma pesquisa de doutoramento, segue o pensamento 

daqueles que defendem o poeta como barroco-antropofágico, devorador de culturas, com 

participação ativa no processo de formação da nossa identidade cultural e literária. Ancorado 

pelo pensamento crítico dos irmãos Campos, nosso trabalho busca observar e discutir a 

hipótese de que Gregório de Matos foi nosso primeiro antropófago, sendo possível enxergar 

em seus poemas as características intrínsecas do movimento antropofágico, idealizado por 

Oswald de Andrade no século XX. 

Palavras-chave: Antropofagia. Gregório de Matos. Barroco. 

Introdução 

Em 1974, Augusto de Campos afirmava que nosso primeiro antropófago foi 

Gregório de Matos, o poeta que devorou a cultura europeia, sabendo digeri-la para 

ressignificar a nossa identidade, “o primeiro antropófago experimental/da nossa poesia”  

(CAMPOS, 1986, p. 90). É Gregório quem sabiamente inicia a festa antropofágica, 

devorando, muitas vezes, a palavra do pai, transformando-a noutro discurso, destituído da 

oficialidade, transgressora, por vezes, enigmática. Como num baile de máscaras barroco, 

Gregório vai construindo um labirinto, com percursos tortuosos, fechado, mas festivo. Vale 

ressaltar, neste contexto, que Gregório de Matos não tinha a intenção consciente de ser 

antropofágico nos termos da devoração cultural, mas ele antecipa o movimento idealizado por 

Oswald de Andrade que será marca de sua investida modernista. Portanto, nosso objetivo, 

                                                 
* Mestre e doutor em Estudos da Linguagem/UFRN, área de concentração em Literatura Comparada. Professor 

Adjunto II do Departamento de Línguas e Literaturas Estrangeiras Modernas e do Programa de Pós-Graduação 

em Estudos da Linguagem da UFRN. E-mail: <sanderlima25@yahoo.com.br>. 

 Esta obra está licenciada sob uma Creative Commons - Atribuição 4.0 

Internacional.. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/br/


47 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

neste artigo, é discutir a assertiva de Augusto de Campos sobre a configuração antropofágica 

do poeta baiano, partindo das premissas elaboradas por Oswald de Andrade em seu Manifesto 

Antropófago, passando pelo pensamento teórico de Haroldo de Campos que ratifica a palavra 

de seu irmão, até confluir nos poemas que exemplificarão as afirmações aqui expostas. 

Antropofagia tropical 

 Acertadamente, Haroldo de Campos (2010, p. 209) considera que “GM soube levar 

a mistura de elementos do Barroco à própria textura de sua linguagem, através da 

miscigenação idiomática de caldeamento tropical”. O Barroco brasileiro é a imagem desse 

discurso de Haroldo de Campos. O transplante do Barroco para a América provocou essa 

mistura na linguagem. A viagem pelo Atlântico admitiu ao Barroco ser perfurado pelo intenso 

jogo tropical da abundância das frutas, das paisagens, das flores.  

Em Gregório de Matos, seu texto poético traz traços dessa miscigenação cultural, na 

tradução do processo antropofágico, como “uma civilização que estamos comendo, porque 

somos fortes e vingativos como o jabuti” (ANDRADE, 1978, p. 17). Como exemplo da 

devoração linguística, o poema que se segue já a indica na didascália “Disparates na língua 

brasílica a huma cunhaã, que ali galanteava por vicio”: 

 

Indo à caça de tatus 

encontrei Quatimondé 

na cova de um jacaré 

tragando trezes Teiús: 

eis que dous Surucucus 

como dous Jaratacacas 

vi vir atrás de umas Pacas, 

e a não ser um Preá 

creio, que o Tamanduá 

não escapa às Gebiracas. 

 

De massa um tapiti, 

um cofo de Sururus, 

dous puçás de Baiacus, 

Samburá de Murici: 

Com uma raiz de aipi 

vos envio de Passé, 

e enfiado num imbé 

Guiamu, e Caiaganga, 

que são de Jacaracanga 

Bagre, timbó, Inhapupê. 

 

Minha rica Cumari, 

minha bela Camboatá 

como assim de Pirajá 

me desprezas tapiti: 



48 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

não vedes, que murici 

sou desses olhos timbó 

amante mais que um cipó 

desprezado Inhapupê, 

pois se eu fora Zabelê 
vos mandara um Miraró. (MATOS, 1999, p. 863-864) 

 

Esse poema serve para observarmos a linguagem antropofágica de devoração 

presente nos versos. O poema traz elementos (vocábulos) que nos remetem especialmente à 

linguagem indígena, do ameríndio. A devoração, nesses versos, está associada à assimilação 

dos valores culturais dos índios, uma vez que Gregório de Matos se alimenta da cultura 

indígena, praticando a mestiçagem textual, isto é, promovendo um caldeamento tropical. 

Segundo Haroldo de Campos (2010, p. 209) Gregório tem o “mesmo hibridismo que se 

encontra no nosso barroco plástico”. Essa mistura dos vocábulos portugueses e tupis é a 

representação da antropofagia oswaldiana, no sentido de que há uma amalgamação, uma 

miscigenação entre as línguas, que nem é mais portuguesa nem tupi-guarani, por isso, Evando 

Nascimento (2011, p. 331) afirma que “a devoração real ou metafórica acarreta a morte do 

outro”. Nesse sentido, devorar aqui é sinônimo de destruir, mas uma destruição que é também 

reconstrução, pois o sujeito devorado agora faz parte do corpo do que devorou, como na 

Eucaristia, em que o corpo de Cristo é transubstanciado a fim de ser vida no corpo dos fiéis. 

Assim como o rito antropofágico, Gregório também é seletivo, e como poeta ele sabe que 

termos escolher, que expressões usar. Evando Nascimento (2011, p. 338) ainda considera 

sobre o processo de devoração antropofágica: “o que nos identifica é o selo da deglutição do 

outro civilizado”, lembrando a data da morte do bispo Sardinha pelos canibais brasileiros. Sob 

este aspecto, o poeta Gregório de Matos é quem primeiro promove em solo brasileiro a 

absorção dos valores do outro, não sem razão foi considerado o primeiro antropófago. 

O ritual antropofágico 

O ritual antropofágico, num ato desmedido de devoração, instaura no cenário 

brasileiro o resgate daquilo que formaria nossa identidade como povo, como gente. Gregório é 

o príncipe que retoma seu trono perdido no século XVII e renova as forças desmistificantes do 

substrato apoteótico da palavra, ele é a parte perdida do todo que foi achada pelo século XX. 

O objetivo da antropofagia rezado por Oswald de Andrade era “resgatar os valores nacionais 

para divulgá-los em todo o mundo, fazendo com que o europeu aceitasse a cultura estrangeira 

não apenas pela perspectiva excêntrica, mas pelos critérios da diferença e da autenticidade” 

(BITARÃES NETTO, 2004, p. 63) e Gregório foi o porta-bandeira desse pensamento, o 



49 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

primeiro antropófago barroco-brasileiro. 

O interesse da metáfora antropófaga se concentra no outro – eu mordo o que posso -, 

devora-se o outro. Nesse sentido, a primeira frase do Manifesto Antropófago “a antropofagia 

nos une” demonstra esse pensamento de que o que me interessa é o outro e não aquilo que é 

meu, ao contrário, “só me interessa o que não é meu”. Por isso, conclui João Almino (2011, p. 

55): 

A cultura brasileira não é, portanto, insular e voltada unicamente para suas raízes, 

para o solo nacional, [...] nem, por outro lado, se insere, de forma secundária ou 

subordinada, numa civilização universal centrada na Europa. Está não apenas aberta 

ao outro, mas preparada para devorá-lo. 

Essa é uma ideia altamente coerente com aquilo que pregou Oswald de Andrade em 

seu Manifesto, pois descarta o que se diz sobre o nacionalismo ufanista apregoado nas malhas 

da modernidade. O movimento de vanguarda no Brasil surgiu a partir de uma viagem de 

Oswald de Andrade à Europa, que ali foi influenciado pelas ideias futuristas. O Brasil, nesse 

sentido, realizou o processo de imitação, que se compara ao ato antropofágico de devoração 

como nos ritos canibais. Oswald foi antropófago mesmo antes de produzir o Manifesto. Foi 

devorando o outro, absorvendo-lhe o melhor que a Europa tinha para ruminar aqui no Brasil. 

Essa é a razão pela qual Gregório de Matos é considerado o nosso primeiro antropófago, pois 

devorou a cultura do outro (Gregório de Matos era simultaneamente o outro e ele mesmo, 

devorando e devorando-se) para regurgitá-la aqui, formando a cultura brasileira. Quando o 

Modernismo se volta para o passado na busca da origem de nossa identidade, o faz pelo 

processo antropofágico, sendo o poeta baiano a expressão antropofágica brasileira. Rever 

o passado significa digeri-lo na tentativa de assimilar o outro que há nele. Nessa perspectiva, 

considera Viviana Gelado (2006, p. 32): “praticar a antropofagia cultural é digerir 

simbolicamente a tradição cultural para poder ser capaz de ultrapassar o modelo que ela 

impõe e criar, a partir de uma atitude criativa e dessacralizadora, um modelo próprio [...]”. 

A teoria da antropofagia em si aponta para o rito canibal1 de devoração do inimigo, 

                                                 
1 Um dos autores que influenciam diretamente Oswald de Andrade para a formulação do Manifesto Antropófago 

foi Michel de Montaigne. O ensaísta francês, num ensaio chamado “Sobre os Canibais”, vai discorrer sobre o 

mau selvagem, o homem que vivia do outro lado do Atlântico, o canibal. A partir de relatos sobre essa terra e 

sobre seus habitantes, Montaigne conclui que eles nada têm de bárbaros, “acho que não há nada de bárbaro e de 

selvagem nessa nação”, pensa assim porque ser bárbaro é ser alheio aos costumes do outro, e nesse sentido, os 

europeus também poderiam ser considerados bárbaros desde o campo de visão dos canibais. E baseado nesse 

pensamento, o ensaísta defende o canibal considerando que não há diferença em comer um vivo de comê-lo 

morto, isto é, faz uma crítica para as atrocidades das guerras, das torturas inquisitoriais, etc.: “penso que há mais 

barbárie em comer um homem vivo do que em comê-lo morto, em dilacerar por tormentos e suplícios um corpo 

ainda cheio de sensações, fazê-lo assar pouco a pouco, fazê-lo ser mordido e esmagado pelos cães e pelos porcos 

(como não apenas lemos mas vimos de fresca memória, não entre inimigos antigos, mas entre vizinhos e 



50 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

realizado não como produto da fome, mas como representação metafórica da absorção da 

força, do poder. O uso do canibalismo para explicar a antropofagia foi indigesto para a 

sociedade da época porque relembrava o ato de comer a carne humana. A intenção era esta: 

provocar estranhamento. Num outro poema gregoriano, o poeta faz menção ao rito 

canibalesco: 

 

A Cosme Moura Rolim insigne mordaz contra os filhos de Portugal 

 

Um Rolim de Monai Bonzó Bramá 

Primaz do Greparia do Pegu, 

Que sem ser do Pequim, por ser do Açu, 

Quer ser filho do Sol nascendo cá. 

 

Tenha embora um Avô nascido lá, 

Cá tem três para as partes do Cairu, 

Chama-se o principal Paraguaçu 

Descendente este tal de um Guinamá. 

 

Que é fidalgo nos ossos, cremos nós 

Que nisto consistia o mor brasão 

Daqueles, que comiam seus avós. 

 

E como isto lhe vem por geração, 

Tem tomado por timbre em seus teirós 

Morder, aos que provém de outra Nação. (MATOS, 1999, p. 641-642, v. 1) 

 

A cartilha da antropofagia ditava o repúdio ao elemento estrangeiro, mas o pai dessa 

mesma teoria foi ao estrangeiro buscar sua fonte inspiradora. Disso resulta a essência do 

Manifesto Antropófago, uma vez que o repúdio se dá no nível da submissão aos ditames 

estrangeiros. O que é bom é para ser devorado. O inimigo mais forte era devorado a fim de 

que sua força fosse assimilada pelo canibal, o que ocorre também na metáfora da eucaristia, 

onde o corpo e o sangue do herói imolado são ingeridos como representação da união entre os 

dois corpos, formando um só. Oswald de Andrade colheu do estrangeiro aquilo que era mais 

saudável e aqui, em solo brasileiro, soube aproveitar esse maná, dando-o fractalmente à 

sociedade brasileira. Em suma, rezava o Manifesto que a cultura brasileira não era inferior; 

podíamos exportar nossa cultura sem ter vergonha do olho alheio.  Não parece lógico, mas o 

Manifesto é o avesso do discurso lógico, configurado num receituário para curar a peste que 

assolava o país no campo das artes. É o que afirma Benedito Nunes (1978, p. xxvi): “e esse 

remédio drástico, salvador, serviria de tônico reconstituinte para a convalescença intelectual 

do país e de vitamina ativadora de seu desenvolvimento futuro”. Para ratificar essa 

informação, Augusto de Campos (1978, p. 124) nos afirma: “atitude crítica, posta em prática 

                                                                                                                                                         
compatriotas, e, o que é pior, a pretexto de piedade e religião) do que em assá-lo e comê-lo depois que está 

morto”. (MONTAIGNE, 2010, p. 150).  



51 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

por Oswald, que se alimentou da cultura europeia para gerar suas próprias e desconcertantes 

criações, contestadoras dessa mesma cultura”. 

Se a História do Brasil se inicia com a devoração do bispo Pero Fernandes Sardinha, 

em 1554, significa que, desde então, vivemos sempre no ato antropofágico, expressamo-nos 

constantemente com a assertiva “Tupi or not tupi”, a grande dúvida do homem barroco. A 

dúvida do príncipe Hamlet. Na verdade, Oswald de Andrade provoca essa conexão com o 

eterno processo de crise existencial, que é bem marcante no Barroco seiscentista e respinga na 

modernidade, no brado ecoante das vanguardas em solo brasileiro. A todo instante, os 

aforismos retomam o passado a fim de seduzi-lo e comê-lo. A esse respeito, Oswald de 

Andrade (1978, p. 77), citando Colombo, afirma:  

Na expressão de Colombo, comían los hombres. Não o faziam porém, por gula ou 

fome. Tratava-ve de um rito que, encontrado também nas outras partes do globo, dá 

a idéia de exprimir um modo de pensar, uma visão do mundo, que caracterizou certa 

fase primitiva de toda a humanidade. 

Comer a carne do outro, antes da antropofagia, era sinônimo de barbárie, selvageria, 

portanto, não servia como símbolo da cultura brasileira. Contra esse pensamento Oswald de 

Andrade se insurge pregando o contraponto, isto é, devolvendo ao mau selvagem, com seu 

rito canibalesco, o lugar de origem, ressignificando o pensamento sobre a cultura que deu 

origem ao Brasil. Para o colonizador, nós éramos a cultura do homem selvagem, da 

bestialidade e a teoria oswaldiana quer rebater esse preconceito, pois como afirma 

Nascimento (2011, p. 347) “a antropofagia designa preferencialmente o assim chamado 

latino-americano, como outro absoluto do europeu”. Por isso, o teórico tenta superar o 

ufanismo romântico e o pessimismo idealista que tomou conta dos intelectuais. Com o intuito 

de resolver esses impasses, o olhar para o passado contribuiu para compreender todo o 

processo de formação da nossa identidade, principalmente rompendo com todos os modelos 

de colonização. 

Nesse percurso teórico, “a operação metafísica que se liga ao rito antropofágico é o 

da transformação do tabu em totem” (CAMPOS, 1978, p. 122). Com influência de Freud, 

Oswald de Andrade traz para a teoria da antropofagia o percurso do parricídio canibalesco, 

que corresponde à morte do pai tirânico pelos filhos rebeldes e sua consequente devoração. E 

isso está aliado ao tema central da antropofagia, a redescoberta da identidade nacional. Ora, 

na sociedade primitiva evocada pelo antropófago Oswald de Andrade não havia um deus 

supremo, mas um homem totêmico que servia de ponte com o âmbito sagrado. Essa sociedade 

não vivia conflitos e contradições, não estava preocupada em dar explicações para as coisas 



52 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

da vida sob a intervenção de um Deus. O que nela havia era a crença na verdade que se 

sustentava pelos mitos. Por isso, prega-se a devoração dos tabus, aos quais está submetida a 

sociedade colonizada, que passou a querer explicar tudo, principalmente no estado agônico no 

qual o cristianismo vinha deixando o homem. Era preciso libertá-lo do sentimento de culpa do 

pecado do mundo, livrando-o da moral e da lógica do discurso religioso; em tese, prega-se o 

retorno à natureza. Uma natureza original, paradisíaca, abençoada por Pan. A proposta da 

antropofagia considera, nesse sentido, o estado natural da existência. 

Ao inverter os papéis antropológicos do canibal, de bom a mau selvagem, Oswald de 

Andrade totemiza o tabu. Isto é, o mau selvagem, na devoração cultural, passa a ser objeto de 

culto, divinizado, sacralizado. O objeto proibido (canibal) é consagrado como símbolo 

brasileiro, que representará a discussão sobre a nacionalidade cultural brasileira, no sentido 

que está incutido na antropofagia, qual seja, a ideia de ancestralidade. Daí a necessidade de 

totemizá-lo, sobretudo, para romper com a cultura europeia que vinha deturpando a nossa, no 

sentido de explicar a verdadeira origem da nossa identidade nacional.  

A antropofagia também é comunhão, que se reflete na conjugação do ato de comer, 

mastigando as partes para formar o bolo salutar que é a cultura brasileira. Ou seja, não é a 

antropofagia um elemento meramente desconstrutor, mas ressignifica o alimento digerido. Na 

metáfora moderna do liquidificador de significados se concentra essa comunhão. No 

liquidificador unem-se as partes díspares num todo ressonante, unicolor, o que facilita a 

digestão. Isso coloca Gregório de Matos na cena da produção poética imitativa que ele 

encenou nas ruas da Bahia barroca. Paul Valéry (apud BITARÃES NETTO, 2004, p. 28) diz 

que “nada mais original, nada mais intrínseco a si que se alimentar dos outros. Mas é preciso 

digeri-los. O leão é feito de carneiros assimilados”. Gregório de Matos é um pouco de 

Gôngora, Quevedo, Cervantes, Camões, Lope de Vega, porque cada um desses, sendo partes 

digeridas, são integrados ao corpo que o absorveu. 

A vida do poeta baiano é o reflexo do ato antropofágico. Tudo nele converge para o 

desregramento, para a ruptura, para o impacto. Seus versos satíricos, por exemplo, 

demonstram a dessacralização do tabu a fim de totemizá-lo. Exemplo disso são os muitos 

poemas em que a persona poética destroniza o poder instituído, exaltando o marginal. A 

linguagem empregada para ridicularizar os atores da cena poética está em perfeita 

consonância com a pregação da antropofagia. É, ademais, uma desconstrução alegórica do 

institucionalizado; das ruínas dessa destruição constrói-se a identidade brasileira. É como nos 

considera Bina Maltz (1993, p. 11) “destruir para construir em cima. Deglutir para, de posse 



53 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

do instrumental do ‘inimigo’, poder combatê-lo e superá-lo. Deglutir o velho saber, 

transformando-o em matéria-prima do novo”. Se bem que a ideia de destruição é algo 

moderno e Gregório não estava preocupado com essa noção. 

No percurso do Manifesto, Oswald de Andrade consagra o desnudamento do homem, 

a sociedade de roupas precisa despir-se das vestes “sagradas” do tabu para totemizar o corpo 

“sagrado” do homem, “o que atrapalhava na verdade era a roupa”. Simbolicamente, Oswald 

dignifica o rompimento da mentira metaforizada pelas vestes do Velho Mundo e exalta a 

revelação da verdade que se vê estampada no corpo nu. A máscara da civilização deve cair 

diante do canibal. Observe-se como os jesuítas, no processo de catequese, deseducam os 

índios, fazendo-os vestirem roupas para as encenações ritualísticas. O jesuíta encobre o corpo 

nu do homem primitivo, encobrindo com isso a cultura, os costumes, as crenças, que, com a 

antropofagia, propõe-se descobrir, a fim de deixá-la exposta à verdade. Era justamente a 

nudez do indígena que causava estranhamento aos olhos do colonizador, que na descrição dos 

cronistas tem particular ênfase. Não há um texto em que não se perceba o tom de estranheza 

mediante a nudez primitiva. Por exemplo, Jean de Léry (1982, p. 64) assim considera: “coisa 

não menos estranha e de difícil de crer para os que não os viram, é que andam todos, homens, 

mulheres e crianças, nus como saírem do ventre materno. Não só não ocultam nenhuma parte 

do corpo, mas ainda não dão o menor sinal de pudor ou vergonha”. É nítido observar o juízo 

de valor que o europeu tem da vida do homem primitivo. Portanto, quando esse tipo de 

descrição chega ao continente europeu, causa rebuliço e interpretações que não poderiam ser 

diferentes das que nominam o nosso índio de selvagem. Lendo as descrições desses viajantes, 

encontramos a todo instante o índio sendo chamado de selvagem, isso porque observam pelo 

viés da religião católica, da moral cristã, dos costumes, da governança, da política, das artes. 

Daí o caráter preconceituoso com relação ao canibalismo. Esse preconceito também é 

observado em relação ao termo antropófago pelo filósofo francês, educado pelos jesuítas, 

nascido no fim do século XVII, Voltaire. O antropófago de Oswald de Andrade é bem 

diferente do de Voltaire. O filósofo comunga do pensamento de que o Velho Mundo é a nação 

civilizada e o Novo Mundo a selvagem. Seu discurso está cheio de ranços dessa visão pré-

concebida pelos europeus. A culpa é dos homens que primeiro enxergaram nosso continente e 

nossa gente, nossa terra. Foram eles quem primeiro ajuizaram a cultura ameríndia de bestial. 

Voltaire (2008, p. 91) assim discorre sobre as duas nações antagônicas: 

As nações que chamamos civilizadas têm plena razão em não assar no espeto os 

inimigos vencidos, pois, se fosse permitido comer os vizinhos, logo devoraríamos 

nossos compatriotas, o que seria grande inconveniente para as virtudes sociais. Mas 



54 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

as nações que hoje são civilizadas não o foram sempre; todas elas foram durante 

muito tempo selvagens; e por causa do número infinito de revoluções por que tem 

passado este mundo, o gênero humano tem sido ora numeroso, ora raro. 

Chamamos a atenção para aquilo que afirma o filósofo sobre as nações que antes 

eram selvagens e agora são civilizadas. A resposta do antropófago ao colonizador europeu 

veio com o parricídio canibalesco. Embora a visão do mau selvagem tenha sido levada ao 

Velho Mundo pela pena dos viajantes e cronistas, eles mesmos, nas suas descrições, 

apresentam o real motivo do ritual de canibalismo encontrado no solo americano, isto é, 

devora-se o inimigo para obter suas forças. E não era simplesmente matar para comer, para 

saciar a fome da tribo. Pelo contrário, a morte do inimigo seguia todo um ritual, que durava 

um certo tempo. Havia uma solenidade em que todos participavam, que ia desde a captura do 

guerreiro inimigo, passando pelo bom tratamento dado, até o ato em si de comê-lo. Quem 

descreve bem esse episódio é Jean de Léry (1982, p. 65): “Quando vão à guerra, ou quando 

matam com solenidade um prisioneiro para comê-lo, os selvagens brasileiros enfeitam-se com 

vestes, máscaras, braceletes e outros ornatos de penas verdes, encarnadas ou azuis, de 

incomparável beleza natural, a fim de mostrar-se mais belos e mais bravos”. Bastava ter 

olhado com perspicácia para o caráter ritualístico da cena e não teríamos sido chamados de 

selvagens, negativamente, ou antissociais, bestas; seríamos vistos como Oswald de Andrade 

afirma na sua teoria da antropofagia. 

Diante do que estamos discutindo, Gregório de Matos apresenta esse ideal de 

ruptura, muito embora conviva num ambiente ideológico marcado pela censura religiosa e 

pelo abuso de poder. Mas como antropófago, o poeta promove, estilisticamente, o amálgama 

linguístico e cultural. Em seus poemas, existe um diálogo permanente entre as línguas que 

havia na época: escreve em tupi, em português, em espanhol e também, em latim. A língua 

tinha um papel importante e ao se juntar às formas do falar ameríndio, aos termos castelhanos, 

aos vocábulos afronegroides, às ladainhas latinas em homenagem à Virgem, provoca um 

estado de tensão, um choque. É o recurso que o poeta barroco utiliza para, de forma especial, 

contribuir para a formação da identidade brasileira. A poesia do século XVII promoveu uma 

renovação da linguagem renascentista, como exemplifica Segismundo Spina ([1980?], p. 68), 

dizendo que “a frase seiscentista é a frase solta, curta ou desconjunta, subversiva das leis de 

gravidade do pensamento estabelecidas pela prosa do Renascimento”. 

Sob a metáfora do caldeirão ardente (a sociedade brasileira formada sob bases 

heterogêneas), Affonso Ávila (1994) afirma que essa sociedade assimila toda essa 

heterogeneidade que está presente no jogo poético de Gregório de Matos. Os elementos tão 



55 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

díspares dessas culturas em solo ameríndio são derretidos poeticamente a fim de fornecer 

dados à homogeneidade aparente da nova cultura. Gregório de Matos utiliza-se desse recurso, 

ou seja, do vocabulário inter/intra/entre línguas liquefeito para o barroco tropical, como bem 

explora Segismundo Spina ([1980?], p. 71): “no Brasil apenas incorporou ao seu vocabulário 

lexicográfico a contribuição tupi e africana, vivificada pelo caudal gírico e chulo do tempo e 

por uma linguagem figurada que aqui e ali fazia despontar o barroco tropical”. Como exemplo 

desse caudal gírico, como num festejo alegórico, exalta a voz poética: 

 

AOS PRINCIPAIS DA BAHIA CHAMADO OS CARAMURUS 

 

Há cousa como ver um Paiaiá 

Mui prezado de ser Caramuru, 

Descendente de sangue de Tatu, 

Cujo torpe idioma é cobé pá. 

 

A linha feminina é carimá 

Moqueca, pititinga caruru 

Mingau de puba, e vinho de caju 

Pisado num pilão de Piraguá. 

A masculina é um Aricobé 

Cuja filha Cobé um branco Paí 

Dormiu no promontório de Passé. 

 

O Branco era um marau, que veio aqui, 

Ela era uma Índia de Maré 

Cobé pá, Aricobé, Cobé Paí. (MATOS, 1999, p. 640)  

 

As escolhas lexicais que compõem a cena poética fazem parte essencialmente do 

alfabeto colonial tupi-guarani, que para sua compreensão necessitará o leitor de uma vivência 

maior com esse universo semântico ou a ajuda de um dicionário técnico. Não há um verso no 

soneto que não tenha, pelo menos, um termo da língua tupi e/ou africana. Esse poema parece 

ser uma explicação da gramática tupi, porque a segunda quadra e o primeiro terceto falam de 

substantivos femininos em um e masculinos em outro.  

Nesse poema, portanto, revela-se o rito antropofágico na devoração alegórica dessas 

palavras oriundas de línguas diferentes. Surge, mais uma vez, a metáfora tão usada pelo 

Tropicalismo do liquidificar os significados que, nesse caso, correspondem ao universo de 

palavras de línguas diferentes sendo liquefeitas, resultando num todo orgânico possível pelo 

trabalho poético com o qual está bem familiarizado Gregório de Matos. Razão perfeita para, 

mais uma vez, asseverar que Gregório de Matos é a expressão antropofágica brasileira. 

Conclusão 

Partindo das prerrogativas teóricas dos irmãos Campos, em especial, de Augusto de 

Campos, quem afirmou ser Gregório de Matos nosso primeiro antropófago, é que este artigo 



56 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

tomou forma, seguindo o prumo da teoria elaborada por Oswald de Andrade, a antropofagia, 

entendida como um processo sob o qual se concentra a deglutição do outro, no sentido da 

absorção dos valores alheios para inseri-los no universo cultural que o absorve. Baseando-se 

no rito canibalesco, em que o sangue e o corpo do guerreiro inimigo são devorados com o fim 

de absorver suas forças, Oswald de Andrade elabora uma teoria vanguardista que explica 

perfeitamente a formação da sociedade brasileira. O rito antropofágico também está presente, 

nessa perspectiva, na Eucaristia, em cujo simbolismo se concentra a absorção do corpo e do 

sangue do cordeiro imolado, portanto, compatível com o canibalismo. 

A poesia barroca de Gregório de Matos está em perfeita consonância com o teatro da 

vida, fazendo encenar juntos, antropofagicamente, o índio, o negro, o português, o espanhol. 

É uma poesia que reflete o barroco tropical, um barroco das simbioses, das mutações, no qual 

os elementos dos trópicos se mesclam aos europeus; portanto, é uma poesia antropofágica.  

O caráter polivalente dos versos gregorianos, nos quais podemos enxergar um 

período muito importante para a formação da identidade literária no Brasil, é a fonte para 

defender a hipótese de que ele foi nosso primeiro antropófago, que soube unir os elementos 

díspares de uma sociedade barroca, amalgamando-os para resultar no que hoje chamamos 

Brasil. 

Referências 

ALMINO, João. Por um universalismo descentrado: considerações sobre a metáfora 

antropófaga. In: ROCHA, João Cezar de Castro; RUFFINELLI, Jorge (Orgs.). Antropofagia 

hoje? Oswald de Andrade em cena. São Paulo: Realizações Editora, 2011, p. 55-62. 

ANDRADE, Oswald de. Do Pau-Brasil à Antropofagia e às Utopias. Manifestos, teses de 

concursos e ensaios. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978. (Obras Completas VI) 

ÁVILA, Affonso. O lúdico e as projeções do mundo barroco. 3. ed. atual. comp. São Paulo: 

Perspectiva, 1994. 2t. 

BITARÃES NETTO, Adriano. Antropofagia oswaldiana: um receituário estético e científico. 

São Paulo: Annablume, 2004. 

CAMPOS, Augusto de. Poesia, antipoesia, antropofagia. São Paulo: Cortez & Moraes, 1978. 

______. Arte final para gregório. In: ______. O anticrítico. São Paulo: Companhia das Letras, 

1986, p. 85-93. 

CAMPOS, Haroldo de. A arte no horizonte do provável. São Paulo: Perspectiva, 2010. 

GELADO, Viviana. Poéticas da transgressão: vanguarda e cultura popular nos anos 20 na 

América Latina. Rio de Janeiro: 7letras; São Carlos, SP: EdUFSCar, 2006. 



57 

Anu. Lit., Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 46-57, 2016. ISSNe 2175-7917 

LERY, Jean de. Viagem à Terra do Brasil. In: CRONISTAS e Viajantes. São Paulo: Abril, 

1982. p. 63-84. Sel. de textos, notas, estudos biográficos, históricos e críticos e exercícios por 

Carlos Vogt. e José Augusto Guimarães de Lemos. 

MALTZ, Bina Friedman. Antropofagia: rito, metáfora e Pau-brasil. In: FERREIRA, Sérgio et 

al. Antropofagia e Tropicalismo. Porto Alegre: Ed. Universidade/UFRGS, 1993, p. 9-39. 

MATOS, Gregório de. Crônica do Viver Baiano Seiscentista. Obra poética completa, edição 

de James Amado. 4. ed. Rio de Janeiro: Record, 1999. 2v. 

MONTAIGNE, Michel de. Sobre os Canibais. In: ______. Os ensaios. Trad. De Rosa Freire 

D’Aguiar. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. p. 139-157. 

NASCIMENTO, Evando. A antropofagia em questão. In: ROCHA, João Cezar de Castro; 

RUFFINELLI, Jorge (Orgs.). Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena. São Paulo: 

Realizações Editora, 2011, p. 331-361. 

NUNES, Benedito. Antropofagia ao alcance de todos. In: ANDRADE, Oswald de. Do Pau-

Brasil à Antropofagia e às Utopias. Manifestos, teses de concursos e ensaios. 2. ed. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1978, p. XI-LIII. (Obras Completas VI) 

SPINA, Segismundo. A língua literária no período colonial: o padrão português, Gregório de 

Matos. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, São Paulo, n. 22, USP, [1980?], p. 61-75. 

VOLTAIRE. Dicionário Filosófico. Trad. De Ciro Mioranza e Antonio Geraldo da Silva. São 

Paulo: Editora Escala, 2008. 

 

[Recebido em janeiro de 2016 e aceito para publicação em abril de 2016]  

 

Gregório de Matos, our first anthropophagus 

Abstract: The exponential figure of Gregório de Matos has been subject of many theoretical 

discussions through the years. This survey, there are yet two antagonist points of view linked 

to Gregório de Matos, on one side, there some researchers who defend him, on the other, 

some of them attack him. The first ones say this poet from Bahia was the first literary voice in 

Brazil, from the Baroque basis, while the last ones say he is a merely plagiarist of the Spanish 

poets from the 17th century, without a real contribution to the development of Brazilian 

Literature. This article, which is the result of a doctoral research, follows the perspective this 

poet is an anthropophagus-baroque, devouring cultures, with an active participation in the 

process of our cultural and literary identity. Anchored by the critical thinking of brothers 

Campos, our work seeks to analyze and discuss of the hypothesis that Gregório de Matos was 

our first anthropophagus, and you can see in his poetry the intrinsic characteristics the 

anthropophagus movement, designed by Oswald de Andrade, during the 20th century.  

Keywords: Anthropophagy. Gregório de Matos. Baroque. 

 

 

 


