O Corpo-Texto Canibal em Clarice Lispector

Ana Luiza Andrade

Professora de Literatura Brasileira, UFSC

Eu, que entendo o corpo. E suas cruéis exigéncias. Sempre
conheci o corpo. O seu vortice estonteante. O corpo grave.
(Personagem meu ainda sem nome.)

Clarice Lispector, Epigrafe em A Via Crucis do Corpo

No6s somos canibais, é preciso ndo esquecer. E respeitar a
violéncia que temos. E, quem sabe, ndo coméssemos a galinha
ao molho pardo, comeriamos gente com seu sangue.

Clarice Lispector, “Nossa Truculéncia” em Visdo do

Esplendor Impressoes Leves

No texto de Clarice Lispector “As Aguas do Mundo”' as
curvas do corpo feminino metaforizam-se na paisagem, o sensualismo
desvendando textualmente a descri¢do que representa: uma mulher
entrando no mar. A entrada no mar inicia o corpo feminino no
mundo, assim como o texto se inicia na linguagem. O deslocamento
do corpo no mar se constréi a partir do contato estabelecido com
ele, tanto pela sede ou desejo, ao beber a d4gua salgada, quanto pelo
doar-se no mergulho, ficando invisivel, no anonimato da intimidade.
O corpo e o texto descrevem movimentos de entradas e saidas de
aguas metaforicas mundanas, moldando-se como figura de proa de
velhas embarcagdes ao abrir caminho maritimo textual, numa
subversiva apropriagio feminina das tradigdes épicas masculinas.

O corpo feminino emergente dos textos de Clarice Lispector,
a exemplo de “As Aguas do Mundo”, se conjuga pela economia de
uma escrita que tem fome e se nutre do mundo, cabendo a afirmacao
deleuziana de que “toda a sexualidade é um caso de economia” ao
caracterizar as maquinas desejantes na produgio de um corpo sem
6rgdos que nega e se reinjeta na produgio?, e também a revalorizagdo
do corpo feminino feita por Hélene Cixous, na rejeicdo ao tipo de

Anudrio de Literatura 1, 1993, pp. 49-62



50 O Corpo-texto...

economia libidinal determinada pela repressdo do desejo’. Como
suportes tedricos para uma poética de géneros. Deleuze e Cixous
explicariam o transito do corpo-texto clariceano, a partir de um
pensamento de producdo dialética, a economia inter(t)sex(t)ual do
corpo a corpo. Da marca cultural da diferen¢a masculino/feminino,
o corpo escapa a diferenga, na linguagem limitrofe entre o significante
e o insignificante, inscrevendo-se dentro de uma economia
canibalesca entre caréncia e excesso, no enraizamento e na fuga “as
formas textuais repressivas em sua reprodugdo cultural”. A
linguagem clariceana expressa um corpo textual/sexual que cava
entrelinhas de caréncia e as preenche em excesso, na cumplicidade
perversa existente entre a vitima e o algoz na cultura do capitalismo
tardio. A ultrapassagem dos limites corporais caracteriza a
insubordinagio do interdito® que se define nos extremos femininos,
no corpo textual clariceano, a made que nutre € a mulher devoradora,
imagens-fetiche correspondentes aos “objetos parciais” de Deleuze
e Guattari, respectivas ao seio e a boca, fins dltimos das maquinas
desejantes em seu ciclo reprodutivo de consumo capitalista. A
insubordinacdo do corpo erético textual ao corpo “sem orgios”
antiprodutivo, que segundo Deleuze e Guattari move as maquinas
desejantes, € portanto relativa aos corpos materno e devorador,
formas referénciais culturais repressivas que se reproduzem.

O devoramento de Macabéa, pela cidade grande em A Hora
da Estrela® reproduz a cumplicidade da vitima e do algoz num “novo”
ritual de canibalizagdo em que a maquina engole a vitima que
construiu e que a ajudou em sua propria costru¢do. Assim, Macabéa
e a cidade atuam como as maquinas desejantes em sua reproducdo
social em relacdo ao corpo sem orgdos antiprodutivo que se reinjeta
na producdo. O sistema precisa dela para garantir o capitalismo
canibalista desde a maquinac¢do do signo’.

Em “A Quinta Hist6ria”®, no aparente insignificante cotidiano
de envenenamentos secretos de baratas, a dona de casa se conscientiza
deste tipo de canibalismo. Narrando-se como algoz (a dona de casa)
observa que a vitima (a barata) tem a palavra “amor” cortada de sua
boca, € 0 veneno que a secava por dentro parece secar 0 “molde
interno” da narradora, transferindo a fala cortada desta para a outra,
na solidariedade da “canibalizada” que, no entanto, ao passar a



51  Ana Luiza Andrade

ostentar a hipdcrita “placa de virtude” de canibal, “Esta casa foi
dedetizada”, volta a engrenar-se a miquina da economia
esquizofrénica.

O sistema hipdcrita rotulado em sua “novidade” ndo reconhece
mais o corte de identificagdo vitima/algoz. Por perversa que possa
parecer, a antiga identifica¢do se torna nova cumplicidade na
substituicdo que se justifica pela protecdo da casa, nova producdo
que se inicia a partir da casa limpa. A substitui¢do de “holocausto”
por “necessidade” apaga o corte feito por uma mancha de vergonha
que agora também passa a ser “placa de virtude”. A palavra “amor”,
cortada da boca da vitima, corta uma identificagdo entre o produzir
e o produzido num sistema que funciona precisamente a partir do
corte esquizofrénico entre as maquinas desejantes, o corte
improdutivo da morte.

Em A Via Crucis do Corpo® a nota predominante dos textos é
a dos excessos do corpo em toda a truculéncia de sua fome erdtica.
As paixdes sexuais da via crucis supdem a associacdo do corpo ao
poder e a o dinheiro: ciimes, vinganga, desespero, paixao. Aqui,
os excessos do corpo chegam a exuberincia melodramatica e
suburbana de Nelson Rodrigues (como em “Um caso para Nelson
Rodrigues” ou “Antes da Ponte Rio-Niter6i”). Na polémica do corpo,
nunca aquilo que aparenta ser € exatamente o que €: ja no romance
Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres'®, das mdscaras gregas
que marcam a diferenga sexual em sua teatralidade de simulacro, s
mdéscaras burguesas modernas, o homem e a mulher expdem um
jogo de sedugdo por irdnicos travestimentos escriturais. Em A Via
Crucis do Corpo, ha inclusive equivocos entre o sexo do corpo e o
género culturalmente construido: em a “Praga Maua” e “Ele me
bebeu” a identidade forjada da mulher-objeto da lugar a vocagio
mais forte do homosexual, para a sedugdo do parceiro no primeiro
caso, e para identificar-se com a maternidade, no segundo.

Em “O Corpo” existe uma “traic3o” ao crime passional
convencional quando duas velhinhas ciumentas s3o perdoadas por
matar Xavier, amante de ambas. Em “Miss Algrave” a liberagio
sexual da secretdria revela-se aparente: ela passa da condigdo de
escrava do trabatho (a de “ar grave”) a de escrava do corpo (a do
“Algarve”?). Em “Mas vai chover” uma velha resolve pagar para



52 O Corpo-texto...

ter um amante jovem, sendo explorada por este até o abandono
completo, havendo uma equivaléncia canibal entre a exploragido do
dinheiro e a da juventude. Explorando a voracidade de um mundo
canibal em rela¢io a vitima do sexo feminino idosa, o texto “A
Procura de uma dignidade”'! coloca a pressao hegemonica cultural
em relagdo aos limites corporais, entre a mascara psiquica e a fisica:
a senhora Jorge B. Xavier se perde nos subterraneos labirinticos do
Maracand, reproduzidos metaforicamente como a sua propria
estrutura psiquica, emergente, “a beira de [seu] corpo”, quando se
apaixona “perdidamente” pelo cantor popular Roberto Carlos.

A velha acaba marginalizada, seu corpo excluido como as
“visceras” do sistema (como Macabéa): “Foi entao que a Sra. Jorge
B. Xavier bruscamente dobrou-se sobre a pia como se fose vomitar
as visceras e interrompeu a vida com uma mudez estragalhante:
tem! que! haver! um! porta! de! saida!”. Sem achar a porta de saida
de um sistema hegemonico cultural, ela se suicida, satisfazendo as
suas exigéncias canibais de juventude e anonimato. Em “A Partida
do Trem”'? hd um comentdrio intertextual a propésito que relaciona
o anonimato da velha a galinha: “A velha era an6nima como uma
galinha, como tinha dito uma tal de Clarice Lispector falando de
uma velha despudorada, apaixonada por Roberto Carlos”.

Entender o anonimato reprodutivo das galinhas significa
iniciar-se na “vida que come a vida”, no texto “Uma Histéria de
Tanto Amor”" como acontece com a menina para quem comer
bichos de estimagdo era um ato desumano. Porém, quando sua mae
the explica que ao comé-los, estes “ficam mais parecidos com a
gente, estando assim dentro de nds”, o objetivo de incorpora-los
passa a ser tdo humano quanto o de ama-los. Nas perspectiva da
iniciante existe uma consciente postura modernista de apropriacdo
representativa na obra de Clarice Lispector. Entendida a apropriagdo
como for¢a de renovagao, este tipo modernista de canibalismo opde-
se a0 canibalismo capitalista cimplice da vitima com o algoz em A4
Hora da Estrela. Na transicio de um canibalismo ao outro, “Uma
Histéria de Tanto Amor” apenas termina com a nota de ameaca da
menina pelo mundo dos homens, na transformagdo da mulher: “De
modo que a menina, no ritual que lhe foi transmitido de corpo a
corpo através dos séculos, comeu-lhe a carne e bebeu-lhe o sangue.



53 Ana Luiza Andrade

Nessa refei¢do tinha cidimes de quem também comia Eponina. A
menina era um ser feito para amar até que se tornou moga € havia
os homens”. Entre o incorporar (os bichos) e o ser incorporada
(pelos homens), o amor infantil se transformaria ao compreender o
sentido da morte através da substitui¢do das galinhas, comestiveis e
dependentes do galo em seu sistema reprodutivo, ironicamente
relacionado ao das mulheres canibalizadas por um sistema cultural
falocrético.

A fome de um corpo textiral canibal feminino intersecta uma
economia de devoragdo dialética producdo/reprodugdo/antiprodugao
por uma economia de desejo que da'*. E neste sentido que a fatia
modernista oswaldiana de apropriacao canibal se transforma uma
vez mais no corpo feminino de que se apropria ao desapropriar-se,
ao interposicionar-se em sua autoconsciéncia canibalizada. O
questionamento de uma divisdo cultural que se coloca em oposi¢des
como totem e tabu, civiliza¢do e barbarie, masculino e feminino,
canibal e canibalizado, fome e nutri¢do, implica na construcio de
um corpo tedrico cujo apetite voraz de marginalizado, em seu excesso
de caréncia, ultrapasse a propria relagdo da méquina dialética de
producido/antiprodugdo, introduzindo-se como interferéncia,
desequilibrio, insubordinagdo. No processo de construgdo de sua
economia subversiva, o corpo feminino clariceano ndo se conforma
a economia do corpo que devora e do que € devorado, ao ver-se
ameagado, tornando-se de uma sé vez canibal na rejeicdo as
separagOes e canibalizado na identifica¢do a apropriacdo
desapropriativa, ao alimentar-se de desejo.

Como se a propria linguagem se justificasse em seus sentidos
ultimos, em Um Sopro de Vida (Pulsagdes)", seu tltimo romance,
Clarice Lispector equipara a escrita, o amor e a fome através da
duplicagdo da fala dos personagens, o que ja indica a fome de um s6
corpo. Os personagens, um espelhado no “outro” do “outro” sexual,
o Autor e Angela Pralini, expressam a razdo de existirem: “Angela:—
Para que existo? e a resposta é: a fome me justifica”. “Autor: Para
que existo? e a resposta € : a fome me justifica”. Se existe um
espelhamento canibal no reconhecimento apaixonado desapropriativo
do “ndo ter”'® que é o amor, hd um endurecimento na incorporagao
apropriativa que mata, que corta o autoconhecimento através do



54 0O Corpo-texto...

outro, como em “A Quinta Historia”. No romance A Paixdo Segundo
GH" a narradora, por um processo judaico-cristdo de culpa e
redencdo, chega mesmo a colocar a barata na boca como se na
voludpia da participagdo canibal uma sexta historia fosse possivel: a
voluntéria incarna¢do de um “outro” dos outros, assustadoramente
estranho a ela mesma: o desumano.

A principio pela comunhdo voluntiria com a matéria amorfa
do outro em sua desumana estranheza, Clarice Lispector deixa falar
o seu “outro” dos outros, um corpo social em seus excessos, suas
deformidades. A intimidade com o desumano do estranho reverte-
se na surpresa da deformidade cotidiana: a construgdo social de um
corpo burgués cujo canibalismo climplice da miséria, satisfaz o poder
dominante do corpo masculino branco. Ao criticar a censura do
filme “Como era gostoso o meu francés” no artigo “De como evitar
o homem nu”*¢, Clarice Lispector mostra a incongruéncia da censura
que proibe a publicagdo da imagem do corpo nu do homem branco
e permite a do indio nu.

Denunciar a linguagem de protecio do corpo do homem branco
¢ um passo para escrever os outros deste corpo em seus
deslocamentos da censura hegemonica do homem branco, o corpo
social em seus excessos, em sua fome, e ao conceber esta fome por
um “outro” ponto de vista que parte do corpo feminino. De uma
antropofagia que tem o corpo feminino em deslocamento do sistema
cultural em que se ancora, a linguagem de Clarice Lispector revela,
no corpo textual, as marcas politicas de suas deformagdes. A
marginalidade sexual expressa pelas mulheres clariceanas mostra
as limitagdes do corpo feminino em seus estigmas sociais como
marcas que passam a ser culturais num mesmo corpo, entre canibal
e canibalizado, ao se projetarem de rituais pagdos e cristios e se
estenderem, mais vastamente, a “orla do mundo” entre natureza e
cultura.

Em “A Menor Mulher do Mundo”" o estranhamento
assustador do “outro” transforma-se rapidamente em algo moldavel
através dos processos brutais de objetificacdo da sociedade moderna
em seus mecanismos eficientes de controle de qualquer efeito ou
“defeito” desestabilizador. O confronto entre civilizado e selvagem,
como um confronto entre masculino e feminino, se estende mais



55  Ana Luiza Andrade

vastamente a orla do mundo entre natureza e cultura no ocidente
moderno: a questio no texto € o que fazer do que, através dos olhos
ocidentais aculturados, parece ser uma “deformidade natural” a
partir da descoberta do antrop6logo francés Pretre: uma mulher
africana de 45 cm, “madura, negra, calada”. Do medo de ser
canibalizada pela tribo vizinha, como num renascimento, ela é
resgatada de seu destino cruel pelo antrop6logo que faz dela o seu
objeto de estudo cientifico, o que j& a situa dentro de uma dinamica
de poder entre colonizador e colonizado, entre criador e criatura,
entre a autoridade da ciéncia e a sua existéncia desautorizada. Incapaz
de classifica-la, o ato de nomedé-la € como um batismo na cristandade
— “Vocé é Pequena Flor” —, o momento pelo qual passam todas
as sociedades colonizadas no reconhecimento do colonizador. Pretre,
um cientista europeu, oferece a esta estranha criatura (para ele) um
renascimento pelo novo nome, restaura-lhe a “humanidade”
salvando-a de uma vida animal, ao leva-la para a “civilizagio”,
onde os homens teriam a natureza “sob controle”, onde natureza
“nio € excesso”, e de onde “ignora-se [até] se hd ou ndo humanos”.

Pequena Flor € exibida em revistas € obtém reagdes diversas
da sociedade urbana, como piedade, desgosto e sérdidas ironias. E
vista como “macaco”, “cachorro”, “brinquedo”, e até como um
“monstro” por ser africana, pequena, grdvida, e por sorrir. Ao
dizerem “A desgraga n3o tem limites” ou “Tristeza de bicho nédo é
tristeza humana”, Pequena Flor vira “outro” ser que, ainda que
tenha escapado ao canibalismo em sua terra, € de fato, consumido e
devorado nesta sociedade sendo completamente objetificada como
o “achado” de Pretre. Representando a natureza para os civilizados/
racionais/cientistas, Pequena Flor confronta-se com o canibalismo
da sociedade moderna. Do ponto de vista do significante privilegiado,
— 0 corpo do homem branco —, a insignificancia de Pequena Flor
configura-se monstruosa porque pde em risco os consolidados
fundamentos culturais de uma linguagem. A economia de seu corpo
minusculo, matriz desconhecida em sua capacide de reprodugio,
ameaca a economia capitalista dos objetos parciais na reprodugio
social de um corpo sem 6rgdos. Por se constituir um conjunto
autosuficiente expressando a continuidade devoragdo-alimento, de
uma s6 vez mulher que nutre e mae faminta, € um ser completo na



56 O Corpo-texto...

produgdo e na reprodugdo social de outro, um ser a parte pois
obriga a repensar a maternidade disfuncional.

Irdnica deformidade aos padrdes culturais ocidentais, esta
que d4, ao cientista, pelos mesmos padroes, todo o reconhecimento
pessoal pela sua “descoberta”. Mas Pequena Flor j& existia antes
dele descobri-la, e s6 esse fato tiraria o mérito da “conquista”
cientifica. A necessidade de projecdo pessoal apaga, pois, a falsidade
que existe por tras da “conquista”. O texto clariceano passa a ser,
como Pequena Flor, 2 “orla do mundo”, um texto feito corpo
disforme, por inclassificivel, devorado através dos mais variados
“moldes” tedricos, para renome dos criticos, por seus “achados”.

Os contrastes entre 0 menor e 0 maior, ou o fraco e o forte,
resultam de um trabalho de linguagem que se reflete politicamente
no deslocamento do corpo textual. Ao expressar-s€ como uma
excentricidade de um corpo cultural hegemdnico, a linguagem ironiza
a propria desigualdade . A exemplo disso, a palavra “grande” seja
no titulo “O Grande Passeio” quanto no titulo “A Ferida Grande
Demais”, tem a ambi¢do metonimica de abarcar o desmesurado das
margens. Em “O Grande Passeio”?, “grande” no espago € no tempo,
tem o valor de “viagem” pela meméria em direcio a morte. A
grande distancia temporal se traduz no préprio nome da personagem
que, atendendo por Mocinha, €, ao invés, uma velhinha maranhense
que gostava de passear e vivia de caridade na cidade do Rio de
Janeiro, sendo transferida de uma casa para outra, e nio tendo mais
onde ficar. Num passeio de volta de Petrdpolis, ela senta-se para
descansar, as lembrangas de seus mortos se presentificam e ela
mistura passado e presente, perdendo a lucidez, e morre, sem saber
mais de si. Assim também, os outros nao queriam saber dela, que,
rejeitada, sorria, lembrando ridiculamente Macabéa e Pequena Flor,
ao exibirem a delicadeza indtil num mundo brutal. Em suas excessivas
andangas, Mocinha era um corpo em continuo deslocamento, um
corpo desterritorializado, um corpo utépico porque sem lugar.

Em “A Partida do Trem” a relagdo entre a viagem de trem de
uma velha cujo tempo de vida se esgota, e o futuro de uma jovem,
articula-se ao tempo histoérico de um Brasil colonizado na trilha de
Henry Kissinger e seu espaco geogrifico periférico em diregao a
um centro esvaziado de sentido. A confianga nos trilhos do trem se



57  Ana Luiza Andrade

abala pelas crises de identidade que motivam os deslocamentos dessas
mulheres de si mesmas e do mundo, entre a que j4 tinha “significado”
no mundo através do sobrenome do marido e a de prenome andnimo,
querendo construir seu proprio sobrenome. Assim o corpo feminino
€ conduzido ou se conduz, através do corpo a corpo consigo mesmo,
ora com ligagdes ora em desligamentos de um molde apropriativo
da mulher.

Porém, ao canibalizar a truculéncia do Lobo Mau da lenda de
Chapeuzinho Vermelho em “Os Desastres de Sofia”?, a linguagem
de Clarice Lispector exibe as marcas ao tempo em que marca o
corpo textual de uma perspectiva adulta, através da aprendizagem
da menina em relagdo ao embrutecido amor de um professor. Na
aquisi¢do da “garra” feminina aparece a grande fome da futura
mulher: “Para que te servem essas unhas longas? Para te arranhar
de morte e para arrancar seus espinhos mortais, responde o lobo do
homem. Para que te serve essa cruel boca de fome? Para te morder
e para soprar a fim de que eu ndo te doa mais, meu amor, ji que
tenho que te doer, eu sou o lobo inevitivel, pois a vida me foi
dada”. Ao soltar a fome apaixonada de um corpo erético, ela exibe
as marcas poéticas canibais: o “lobo do homem” € comido pela
mulher madura. As perguntas da lenda infantil “Para que te servem...
Para...” “ s3o como respostas da mulher em sua plenitude
devoradora, um corpo que escreve a “gula pelo mundo” que o
move, como atesta a propria Clarice em outra ocasido : “Esta carne
que se move apenas porque tem espirito”?.

O espirito inconformado que move o corpo textual clariceano
canibaliza 0 “lobo do homem” em sua linguagem. No entanto a
énfase da economia corporal de Cixous estd no “dar” e nao no
“tomar” do corpo feminino, diminuindo a voracidade do desejo
clariceano, apesar de reconhecer em “O Sorriso da Medusa” a
necessidade de deslocar o “de dentro” do discurso masculino na
apropriacdo feminina que o “traria em sua boca, mordendo aquela
lingua com seus préprios dentes para inventar por ela mesma uma
linguagem em que possa entrar”*. Em relacio a forga de sua fome
o corpo da escritora foi, ja perto da morte, retratado pelas palavras
de Marina Colasanti: “O corpo de Clarice ndo agiientava Clarice.
Foi lhe cedendo o passo. Ela crescia e ele se alquebrava. (...) Ela



58 O Corpo-texto...

dava-lhe ordens, exigindo que aglientasse a alta voltagem de sua
criagdo”®. Tendo vencido o primeiro round, Clarice vence o
segundo, como ela prépria predisse: “Eu sou mais forte do que
eu’?,

Ao reconhecer-se no Grande outro Social das culturas
canibalizadas, Clarice declara: “A fome € nossa endemia, ji estd
fazendo parte do corpo e da alma. E, na maioria das vezes, quando
se descrevem as caracteristicas fisicas, morais e mentais de um
brasileiro, ndo se nota que, na verdade estao descrevendo os sintomas
fisicos, morais e mentais da fome”?®. Diante da fome do mundo, a
posi¢ao de Clarice Lispector € de uma grande ira ética. Numa cronica
intitulada “Dies Irae” declarou: “Nao, n3o tenho pena dos que
morrem de fome. A ira é que me toma. E acho certo roubar para
comer”. Em “Mineirinho”, a morte de um bandido por treze tiros
coloca a narradora a favor do bandido pelo reconhecimento de que
a mesma “floresta” em que lutou € responsivel pela sua morte: “O
décimo tiro me assasssina — porque eu sou o outro. Porque eu
quero ser o outro”?. O devoramento de Macabéa, vitima muda da
cidade grande, assim como o de Mineirinho, canibalizado que se
inicia em canibal, podem ser entendidos como produtos construidos
pela reprodugdo de um corpo social que desconhece sua prépria
doenga.

Esta reproducdo que contrasta e que contém um primeiro e
um terceiro mundo(s) no desmesurado dos desnivelamentos sociais
em seus desconhecimentos mutuos € em sua cumplicidade paradoxal,
abre-se na chaga que deforma um corpo pela ferida da perna de um
mendigo ao abordar uma senhora da alta sociedade no texto “A
Bela e a Fera ou a Ferida Grande Demais”?. Nesta grande ferida
metonimica para uma situagdo critica de autofagia social, cabem o
desmesurado “das coisas belas demais ou horriveis demais”: um
mundo de faz-de-conta romantico que permanece na mente imatura
desta bela-fera “por tanto lhe ser dado e ela avidamente tomado” e
um mundo que grita pela boca desdentada do mendigo com a ferida
na perna. A cumplicidade entre o canibal e o canibalizado se explicita
em epitome neste texto de Clarice Lispector: enquanto a bela € uma
fera social culturalmente alienada por ver pela primeira vez o “outro”
assustador, ele “investia na ferida grande e em carne viva” e



59  Ana Luiza Andrade

“pensava: comida, comida, comida boa, dinheiro, dinheiro”.

A incompatibilidade das alternativas do titulo, o primeiro
evocando o romantismo de contos de fada e o segundo a crueza
bestial do realismo naturalista, corresponde a incompatibilidade dos
personagens, representativos dessas estéticas em convivéncia
paradoxal, duas culturas estranhas uma a outra, porém coniventes
uma da outra, dois mundos — o centro na periferia ou a periferia no
centro — que, no texto clariceano se deparam e se acordam um ao
outro, COMO num susto ou numa pergunta. A conivéncia entre rico
e pobre, civilizado e barbaro, canibal e canibalizado, — homem e
mulher, ao se explorarem mutuamente através das dependéncias do
dinheiro e da caridade, vai do sentimento cristao piedoso a hipocrisia
chocante, transmudando o quadro medieval monstruoso: a ferida
grande demais.

O desmesurado da ferida social ultrapassa as fronteiras do
olhar construido pelas estéticas familiares: a total ignorancia existente
entre um e outro se abre como um abismo ou como a diferenga
entre o faz-de-conta do conto de fadas (A Bela e a Fera) em que se
inspira e a propria ferida. Mas esta ferida, como uma fera repulsiva
em sua deformidade, também esta na bela . “Ela” é “eles” também,
o lado masculino e o lado feminino, a canibalizada participante do
ritual canibal de um sé corpo que se desloca e se recoloca em simbiose
brutal com a carne viva do mendigo. A deformag¢do do corpo social
em sua realidade aberrante de cumplicidade canibal, no capitalismo
tardio, tem no corpo feminino a adesdo a economia libidinal
capitalista que dele se apropria. Esta deformidade cimplice ndo sé
se expde como também investe na ferida da (falta de conhecimento)
da grande fome do outro em seu proprio corpo. Tanto a boca
desdentada como a ferida em carne viva do mendigo sdo “buracos”
que expressam a falta ou a grande fome como a doenca de um corpo
social e cultural. Vivendo para o dinheiro e pelo dinheiro, ambas as
partes deste corpo excedem na distdncia uma da outra — na ticita e
hipdcrita cumplicidade, no faz-de-conta de equilibrio social ao se
recusarem a enxergar a ferida.

“A Bela ¢ a Fera ou a Ferida Grande Demais” tem o seu
tanto de humor negro pelas perguntas que as duas se fazem: ela
quer saber se ele ja bebeu champagne, se comeu caviar, se fala



60 O Corpo-texto...

inglés, e o que quer para seu terceiro marido (como na cangdo
infantil: “E o terceiro foi aquele a quem Teresa deu a mio...”) ele
quer saber se ela € comunista para ter tantas coisas. Se a pergunta
dela mostra pura ignorincia e infantilidade, coisa que poderia ser
esperada dele, a dele mostra um cinismo enorme, também coisa que
poderia ser esperada dela.

Mas a ferida na perna do mendigo pode significar ainda mais
uma retomada do modernismo em relagdo a Macunaima®, em que
h& um episédio pardédico da antropofagia: quando o Currupira
moqueava a sua propria perna e da um pedago a Macunaima, que se
da conta da inutilidade da fuga para ndo ser comido, ouve o Currupira
gritar — “Carne da minha carne!” —, e esta, no estdmago de
Macunaima, lhe responde, acusando o lugar onde ele estava, até
que Macunaima a vomita. Neste episddio autofagico parodistico, o
Currupira reconhece a sua ferida e a sua propria carne reconhece
nele o seu corpo. O que ocorre em “A Bela e a Fera ou a Ferida
Grande Demais” € justamente o contrdrio: a falta de reconhecimento
no corpo de sua prépria ferida. O mendigo € andnimo, assim como
a ferida que ele exibe para ganhar dinheiro. A falta de pedaco de
carne é o lugar da fome demarcado, e¢ a ferida é a caréncia do
miserdvel no mesmo corpo social em que convive a bela senhora.

A autofagia do texto reside na autoreferencialidade da carne
de um mesmo corpo social canibal que nio se reconhece nem como
corpo nem como canibal. O grande buraco que se cava neste corpo
indica a passagem de uma caréncia social a uma caréncia cultural,
pelo préprio estranhamento excessivo de um mundo canibal e de
outro canibalizado. A autofagia expressa assim, o extremo da caréncia
e o extremo do excesso do corpo canibal/canibalizado, através de
uma canibalizagdo que se constata e se questiona pelo corpo da
mulher. Ao ler o texto cartesiano em sua anatomia politica, Francis
Barker afirma que “o lugar da mulher € fora do lugar do corpo que
estd fora do discurso, e portanto, fora do dominio da subjetividade
legitima”*. Subversivo, o texto clariceano, ao se construir a partir
de desvios ao pensamento cartesiano, desconstréi a legitimidade
desta anatomia num corpo a corpo textual/cultural em continuo
deslocamento “as formas textuais repressivas em sua reproducdo
cultural™?!.



61  Ana Luiza Andrade

A contextualizagdo sécio-histérica da ferida no corpo da
mulher se prorroga metonimicamente enquanto ela propria se
metaforiza ao ser canibalizada, ao figurar dentro de uma politica
econdmica esquizofrénica que ora a vé como mulher devoradora
ora como mae que nutre. Apropriando-se de um canibalismo erético-
cultural de consumo, de uma s vez grotesco romantismo, irénico
realismo naturalista e critico do modernismo, a autofagia pos-
moderna do corpo-texto clariceano abre as caréncias e as preenche
em excesso, em relacdo as tendéncias hegemonicas estabilizadoras.
A indocilidade deste corpo contra-hegemdnico configura-se
culturalmente relativa as cumplicidades que o canibalizam e as falsas
separagdes que o transformam em canibal. A singularidade de seu
canibalismo reside, em ultima instdncia, em reconhecer-se
canibalizado ao se perceber canibal, num mundo cultural autofagico,
inserindo-se num mesmo corpo cultural esquizofrénico cuja aliena¢io
de si préoprio permite-the o inusitado susto com a ferida que ele
préprio cultiva.

NOTAS

1. Lispector, Clarice, “As Aguas do Mundo” in Felicidade Clandestina, Rio
de Janeiro: Nova Fronteira, 1981.

2. Deleuze, Gilez & Guattari, Felix, Capitalisme et Schizophrenie.
L’Antioedipe, Paris: Minuit, 1972.

3. Cixous, Hélene, “The Laugh of the Medusa” in New French Feminisms,
an anthology, ed. with an introd. by Elaine Marks and Izabelle de Coutrivon,
New York: Schocken Books, 1981, pp.245-265.

4. Said, Edward, The World, the Text and the Critic, Cambridge, Mass,:
Harvard University Press, 1983.

5. Bataille, Georges, O Erotismo, trad. Antonio Carlos Viana, Porto Alegre:
L&PM, 1987.

6. Lispector, Clarice, A Hora da Estrela, Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
1984.

7. Deleuze, Giles & Guattari, Felix, Capitalisme et Schizophrenie, p.154.
8. Lispector, Clarice, “A Quinta Histéria” in Felicidade Clandestina, p.154.
9. Lispector, Clarice, A Via Crucis do Corpo, Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
1984.

10. Lispector, Clarice, Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 1969. Para um estudo das mdscaras sexuais no
romance ver Ana Luiza Andrade, “O Livro dos Prazeres: a escritura € o



62 O Corpo-texio...

travesti” in Coloquio/Letras n° 101/jan-fev., 1988, pp.47-54.

11. Lispector, Clarice, “A Procura de uma Dignidade” in Onde Estivestes de
Noite? Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1992, p.54.

12. Lispector, Clarice, “A Partida do Trem” in Onde Estivestes de Noite?,
p.21.

13. Lispector, Clarice, “Uma Histéria de Tanto Amor” in Felicidade
Clandestina, p.147.

14. Cixous, Héléne, “The Egg and the Chicken: Love is not Having”,in
Reading with Clarice Lispector, ed. trans. and introd. by Verena Andematt
Conley, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1990.

15. Lispector, Clarice, Um Sopro de Vida (Pulsacdes), Rio de Janeiro: Nova
Fronteira, 1978.

16. Lispector, Clarice, “O ovo e a galinha” in Felicidade Clandestina, p.55.
17. Lispector, Clarice, A Paixdo Segundo GH, Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
p.1979.

18. Lispector, Clarice, “De Como evitar o homem nu” in A Descoberta do
Mundo, Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984.

19. Lispector, Clarice, “A Menor Mulher do Mundo” in Lagos de Familia,
Rio de Janeiro, Livraria José Olympio Editora, 1974.

20. Lispector, Clarice, “O Grande passeio” in Felicidade Clandestina, p.28.
21. Lispector, Clarice, “Os desastres de Sofia” in Felicidade Clandestina,
p.100.

22. Lispector, Clarice, Onde Estivestes de Noite?, p.61.

23. Cixous, Hélene, “The laugh of the Medusa”, p.25.

24. Colassanti, Marina, artigo no Jornal do Brasil, 7/11/92.

25. Lispector, Clarice, introdu¢do a Uma Aprendizagem ou O Livro dos
Prazeres.

26. Lispector, Clarice, “Daqui a Vinte Anos” in A Descoberta do Mundo,
p.26.

27. Lispector, Clarice, “Mineirinho” in Para Ndo Esquecer, Sio Paulo:
Siciliano, 1992, p.185.

28. Lispector, Clarice, “A Bela e a Fera ou a Ferida Grande Demais” in
Edig¢ao Critica coordenada por Benedito Nunes — A Paixdo Segundo GH,
Colecdo Arquivos, Florianépolis, Editora da UFSC, 1988, p.151-161.

29. Andrade, Mario de, Macunaima. O herdéi sem nenhum cardter, Belo
Horizonte: Editora Itatiaia Ltda, 1988, p.15.

30. Barker, Francis, The Tremulous Private Body Essays on Subjection, London
and New York: Methuen, 1984. p.100.

31. Said, Edward, The World, the Text and the Critic, p.225.



