
ENTREGUE DE BANDEJA: UMA TÉCNICA PARA O DESEJO.

DIÁLOGO COM GIRARD E FLAUBERT (PEQUENA ANÁLISE A

PARTIR DAS PERSONAGENS ENVOLVIDAS NA DEGOLAÇÃO DE

JOÃO BATISTA)

Edinei da Rosa Cândido

Mestrando em Literatura Brasileira, UFSC

Introdução

O advento do Romantismo, há bem 200 anos passados, abr.iu

inúmeras perspectivas para as artes. Quão insondáveis caminhos nossos

autores trisavós não palmilharam trabalhando um fragmento? Quantas fugas

e evasões, variando da viagem à loucura! Nossos autores-avós, por sua vez,

se regalaram com a lingüística. Quantas funções da linguagem a serem

exploradas! Novos tornos para as oficinas literárias que, naquele então,

tinham de se haver com tantos eixos sintagmáticos e paradigmáticos. Houve

mesmo quem tivesse enlouquecido com tantas vozes a troar nos seus ouvidos.

Diagnóstico: polifonite crônica. Toda essa profusão de contexto, pré-texto,

para-texto, inter-texto, meso-texto, hipo-texto, hiper-texto, trans-texto, texto

enfim, deixou a literatura e a critica a pé, à beira do asfalto, pedindo carona a

um, quiçá, carro-de-bois, para atravessar a fronteira do ano 2000, rumando

para o 3° milênio.

Com efeito, torna-se cada vez mais difícil falar em análise e/ou

crítica literária. Parece que tudo já foi dito e muito bem dito. Os grandes

mestres, os grandes teóricos já mapearam todo o universo literário. Mesmo

a tão discutida pós-modernidade, por vezes, parece achar-se num beco sem

Anuário de Literatura, 1996, pp.119- 136



Entregue de Bandeja: Uma... 	 120

saída. Também para ela não é fácil a tarefa de renovar o novo, inventar sem

re-inventar. Dir-se-ia que a lei de Lavoisier - nada se perde ou se cria, tudo se

transforma - paira sobre a arte, destacadamente a literária, como uma maldição,

disseminando a repetição e a reprodução.

Estariam as musas ficando estéreis?

É nessa encruzilhada que nos encontramos ao iniciar este

trabalho. Submergindo sempre mais, tragados por ondas implacáveis, nos

agarramos a um resto de jangada: o (re)corte teórico (literário). Queremos

recortar. Nossa tesoura? É a pena aliada à caneta de fibra ótica. Objeto de (re)

corte? Plural. Do coro de ovelha ao mais sofisticado dos papers. Afinal,

todos aceitam escritura; quer nos liames do grego koinél , quer no francês

irreprovável de Flaubert ou nos caracteres luminosos de nossa tela

informatizada. Não importa todos se adequam ao texto.

O primeiro recorte é extraído da narrativa do Evangelho de São

Marcos, capítulo 6, versículos de 17 a 29, o Martírio de João Batista. Pode

ser considerado como texto base, no qual Gustave Flaubert se inspirou para

compor um dos seus três contos, o Hérodias, que consideramos como o

segundo recorte. A crítica de René G irard2 constituiria o terceiro recorte. Por

questões didáticas apresentamos abaixo o primeiro recorte:

Herodes, com efeito, mandara prender João Batista e acorrentá-

lo no cárcere, por causa de Herodiades, a mulher de seu irmão

Filipe, pois ele a desposara e, na ocasião, .loão Batista dissera a

Flerodes: "Não te é lícito possuir a mulher de teu irmão."

Herodiades então se voltou contra ele e queria matá-lo, mas não

podia, pois Herodes tinha medo de João e, sabendo que ele era

um homem justo e santo, o protegia. E quando o ouvia, ficava



Edinei da Rosa Cândido 	 121

muito confuso e o escutava com prazer.

Ora, chegou um dia propício: Herodes, por ocasião do seu

aniversário, ofereceu um banquete aos seus magnatas, aos oficiais

e ás grandes personalidades da Galiléia. E a filha de Herodíades

entrou e dançou. E agradou a Herodes e aos convivas. Então o rei

disse à moça: "Pede-me o que bem quiseres, e te darei."E fez um

juramento: "Qualquer coisa que me pedires eu te darei, até a

metade do meu reino!" Ela saiu e perguntou à mãe: "O que é que

eu peço?" E ela respondeu: "A cabeça de João Batista." Voltando

logo, apressadamente, à presença do rei, fez o pedido: "Quero

que, agora mesmo, me dês num prato a cabeça de João Batista."

O rei ficou profundamente triste. Mas, por causa do juramento

que fizera e dos convivas, não quis deixar de atender-lhe. E

imediatamente o rei enviou um executor, com ordens de trazer a

cabeça de João. E saindo, ele o decapitou na prisão. E trouxe a sua

cabeça num prato. Deu-a à menina, e esta a entregou a sua mãe.

Os discípulos de João souberam disso, foram lá, pegaram o corpo

e o colocaram num túmulo.

Na elaboração de nosso trabalho, quisemos considerar a

Hérodias de Flaubert (2° recorte) mais do que uma leitura ou adaptação do

episódio bíblico (1' recorte); quisemos considerá-lo como uma análise crítica

desse episódio. Para dialogar com essa pretensa análise crítica, nos servimos

de René G irard, de um texto crítico intitulado A Degolação de João Batista.

A intenção de realizar uma leitura intertextual entre os três

textos já mencionados não pode nos lançar numa ingenuidade inconsequente,

que tenta tecer algodão com estopa numa colcha de retalhos mal arranjada.



Entregue de Bandeja: Uma...	 122

Nossa produção há de ser criativa, pessoal - e por isso mesmo limitada -, mas

científica. Partindo desse a priori, queremos brevemente realçar a

especificidade de cada um dos (re)cortes.

Um texto bíblico é sempre muito delicado de ser abordado. O

embargo de seu trato pode se dar em várias áreas. Seja no nível exegético-

bíblico como tal, seja no nível literário, enquanto literatura judaica, literatura

helenística (o Evangelho de Marcos é originalmente escrito no chamado

grego koiné), literatura cristã. Tudo isso sem aludir ao caráter sacro, núcleo

da religiosidade mais expressiva no mundo ocidental. É natural, portanto,

que um texto desses, por mais habilidoso que possa ser o seu crítico, conserve

sempre uma certa intangibilidade. A maior prova disso, no horizonte religioso,

são as interpretações, tão variadas, por vezes quão variado é o número das

religiões de vertente judaico-cristã. No horizonte exegético-critico, são

igualmente variadas as correntes interpretativas. Nosso desafio maior será,

isso posto, chegar ao menos na órbita desse texto, tratando-o corno fonte

geradora de crítica literária.

De Flaubert non satis! Por mais que a crítica literária se debruce

sobre o autor, sempre resta algo a ser explorado. Graças a seus inúmeros

manuscritos, por exemplo, a Crítica Genética tem encontrado nele pasto farto

para as suas análises chegando mesmo - no dizer da Professora Elida Lois,

em sua recente estada na UFSC - a chamá-lo de divino. O conto Hérodias,

integrando a trilogia dos Trois Contes, inspira-se no mesmo episódio bíblico

de João Batista, bifurcando seu foco, todavia, para urna personagem da

perícope, Herodíades, cunhada e amante de Herodes Antipas, tetrarca da

Galiléia por volta do ano 30 dC. Historicamente, Flaubert está situado nos

meados para o final do século XIX, numa sorte de Romantismo tardio, abrindo-

se para um proto Realismo, expresso sobretudo, na sua tão discutida obra



Edinei da Rosa Cândido	 123

Mme. Bovary. Estas peculiaridades hão que se fazer sentir ao longo do conto.

Os horizontes são amplamente alargados numa ficção consideravelmente

enriquecida pela arte historiográfica do século XIX.

A crítica de René Girard deve ser contextualizada. Trata-se de

um capítulo intitulado: "La Décollation de Saint Jean-Batiste" extraído de

seu livro Le Bouc Emissaire. A obra versa basicamente sobre o sacrifício e

a vítima sacrificial. Essa teoria se desenvolve a partir de algumas culturas,

seus mitos e episódios históricos. João Batista seria uma dessas vítimas

escolhidas para o sacrifício? O texto se encontra em conexão com outra obra

do mesmo autor: A Violência e o Sagrado (cf. bibliografia).

Desejar é viver

A partir de Freud o homem nunca mais foi o mesmo; tornou-se

mais desejoso. Passou a cobiçar mais, a invejar mais, a desejar mais. O

licencioso transmutou-se em lícito. Talvez seja inspirado na pesquisa do

Doutor de Viena e em outros que G irard tem dedicado uma relevante atenção

à questão do desejo. Em seu livro Mensonge Romantique e Vérité

Romanesque (Paris: 1961) discorre largamente sobre a questão, aventando

a hipótese do Desejo Triangular, como motor de várias expressões literárias,

adejando de Dostoieviski a Stendhal. Em A Violência e o Sagrado o tema

retorna com colorações diferentes, do Desejo Mimético.

A mímese é de inestimável valor para toda a Literatura. No eito

da Poética de Aristóteles, todos os críticos de um modo ou de outro se hão

com esse aspecto do complexo teórico. Girard direciona-se à questão ínvida

da mímese. Muito mais do que a imitação da ação, ela se torna especificação

do desejo assumindo uma morfologia adjetival e, portanto, complementar.

Ao mostrar o homem como um ser que sabe perfeitamente o



Entregue de Bandeja: Uma...	 124

que deseja, ou, se aparentemente não o sabe, como um ser que sempre tem

um "inconsciente" que sabe por ele, os teóricos modernos talvez tenham

neglicenciado um domínio onde a incerteza humana é a mais flagrante. Uma

vez que seus desejos primários estejam satisfeitos, e às vezes mesmo antes,

o homem deseja intensamente, mas ele não sabe exatamente o quê, pois, é o

ser que ele deseja, um ser do qual se sente privado e do qual algum outro

parece-lhe ser dotado. O sujeito espera que este outro diga-lhe o que é

necessário desejar para adquirir este ser. Se o modelo, áparentemente já

dotado de um ser superior, deseja algo, só pode se tratar de um objeto capaz

de conferir uma plenitude de ser ainda mais total. Não é através de palavras,

mas de seu próprio desejo que o modelo designa ao sujeito o objeto

sumamente desejável.

Na degolação de João Batista a questão do desejo se faz muito

presente. Todos os envolvidos desejam. Nesse particular Flaubert e G irard

são concordes, observando-se apenas nuances na maneira de desejar.

Servindo-nos dos dois autores, traçamos um breve elenco dos possíveis

desejosos e desejos concorrentes nesse episódio. Esclarecemos, porém,

que dada a complexidade da questão, nos ateremos a explorar somente o

desejo individual sem destacar o desejo coletivo, plausivelmente presente.

Imita-me ou devore-te

Herodes

Herodes Antipas, tetraca da Galiléia, deseja Elerodiades esposa

de seu terceiro irmão, Filipe, soberano da Batanéia. Está lançado o plot

conflituoso que desembocará na degolação. Mas não é só. Com o desenvolver

da trama, o monarca passa a desejar também Salomé. O Hérodias pontua

muito bem este aspecto quase que transferindo o pólo de desejo da mãe para



Edinei da Rosa Cândido	 125

a filha, de Herodíades para Salomé. Durante a sua dança o tetrarca se mostra

enfeitiçado. Aliás, o próprio texto sugere um encantamento. Entretanto, Girard

não envereda pela senda da sedução, como veremos a frente.

Assim, temos duas leituras do desejo de H erodes pela

dançarina, a de amante -fiaubertiana - e a de pai - girard-freudiana. Ainda que

num primeiro momento sejam levados para dimensões opostas, as

interpretações do desejo herodiano podem se tocar como que pelo avesso.

A chave de compreensão pode ser una, relações edipianas. Vista desse

prisma freudiano do Édipo, a maneria de desejar, seja como pai, seja como

amante, não assume nenhuma relevância mas prevalece o desejo em si, libido.

O capítulo que segue ao desejo mimético em A Violência e o Sagrado

esplanará essa questão. Não iremos enveredar no seu aprofundamento, por

fugir um pouco ao nosso fito. Deixamos, entretanto, esta breve nota para

registrar um aspecto valoroso passível de reflexão. Uma outra leitura possível

seria na linha do desejo triangular. Ali Herodes estaria desejando Salomé

como uma mediação do seu desejo maior, Herodíades. Não exploraremos

esta hipótese por fugir ao nosso intento.

O desejo de Antipas volta-se, ainda, para o seu irmão Filipe;

não a ele isoladamente. Ele começa com sua mulher, não parando aí,

estendendo sua invídia a todas as suas possessões, a todos os seus domínios,

a seus cargos políticos, a tudo o que é seu e lhe causa inveja. Termina, enfim,

desejando-lhe a própria filha, Salomé. A partir daí, caberia questionar a posição

de Herodíades. Como primeiro objeto do desejo de Herodes, Herodíades

encerra-se ou transcende-se a si mesma? Ela é vista como fim na sua posição

de amásia, ou como meio. Ora, através dela Herodes pode possuir in totum

todas a coisas de seu irmão. Novamente caímos na mediação mimética. O

conto fiaubertiano oferece boa base para sustentar essa hipótese. Ampliando



Entregue de Bandeja: Uma...	 126

consideravelmente as relações de poder, coloca Herodíades como uma espécie

de eminência parda, articuladora política entre Herodes e os romanos,

representados no texto pelo proconsul Vitellius. Numa pequena cena ela

apresenta a Antipas um medalhão - voltaremos a aludir a esse signo - com a

esfigie de César, como resultado de uma barganha simbolizando uma certa

manipulação da situação entre o tetrarca e os romanos em favor daquele.

Desempenhando tão importante papel no complexo diplomático-político

herodiano, ela só há que ser desejada.

Salomé

Indubitavelmente, uma personagem catalisadora de atenção

no episódio da Décollation de Saint Jean Baptiste é Salomé, filha de

Herodíades. Lançando mão de uma linguagem cinematográfica, dir-se-ia tratar-

se de urna atriz especialmente convidada. Com  efeito, seu papel é de suma

relevância no complexo narrativo. É ela a engendrar a solução do conflito ,

tanto no plano estético quanto redacional. Sua aparição é breve, mas decisiva,

qual os passos de sua dança.

Quem seria ela?

Muito pouco se sabe sobre ela. Os evangelistas que narram o

episódio nem sequer registram o seu nome; falam somente da filha de

Herodíades. O que se sabe a seu respeito, inclusive o nome e a legítima

filiação, deve-se a Flávio Josefo 3 . René G irard prefere ater-se ao termo grego

(apresentado no evangelho) bíblico korason, menininha, diminitivo de kore,

menina. Apoiado nessa minúcia lexicográfica, contraria Flaubert declarando:

"O gênio do texto evangélico não tem nada a ver com a cortesã de Flaubert,

a dança dos sete véus e a sedução orientalista"4 . De fato, o texto flaubertiano

trabalha com a linguagem da sensualidade, vendo a dança como artifício



Edinei da Rosa Cândido	 127

num jogo de sedução no qual a jovem desempenharia o papel principal.

Esse cenário mimético estabelecido por Girard assume uma

conotação toda especial por se tratar exatamente de uma relação mãe e filha,

gravitando numa órbita freudiana. A assimilação da personalidade materna

se firma na menina em tranformando o querer da mãe no seu próprio. A

menina deseja através dela, a ela recorre e o desejo de ambas é unificado.

O mecanismo mimético que circunda Salomé não se esgota, todavia,

em sua relação com a mãe; ele abre-se multiplicando-se. É odiado  aniversário

de Herodes; vários são os convivas que o rodeiam e todos são envolvidos

no desejo mimético de Herodiades transmitido à sua filha. Esse envolvimento

se dá através da dança.

A dança não suprime os desejos, ela os exaspera. O que me

impede de dançar não é essencialmente físico; é o

entrecruzamento, é a mistura terrível de nossos desejos que nos

retêm fixos ao solo, e é sempre o outro do desejo que parece

responsável deste infortúnio. Todos somos Herodíades obcecadas

por um João Batista qualquer. Mesmo que os nós do desejo

sejam totalmente particulares, mesmo que cada indivíduo tenha o

seu modelo-obstáculo pessoal, a mecânica é sempre a.mesma e

esta identidade facilita as substituições. A dança acela o processo

mimético. Ela faz entrar na dança todos os convidados do

banquete, ela faz convergir todos os desejos para um só e mesmo

objeto, a cabeça na bandeja, a cabeça de João Batista sobre a

bandeja de Salomé5.

Enquanto dança, a menina atrai para si todas as atenções,.

catalisa todos os desejos. Flaubert trabalha esse envolvimento numa



Entregue de Bandeja: Uma...	 128

perspectiva mais freudiano-sensual unificada: "os nômades habituados à

abstinência, os soldados de Roma peritos em deboches, os publicanos

avarentos, os velhos sacerdotes azedados pelas disputas, todos, dilatando

suas narinas, palpitavam de desejo" 6 . O desejo unificado se faz sentir:

Dizer que a dança agrada não somente a Herodes mas a todos os

seus convivas é dizer que todos eles desposam o desejo de Salomé:

eles não vêem na cabeça de João Batista somente aquilo que a

dançarina reclama, o conceito filosófico de escândalo, que aliás

não existe. Cada um vê nela (na cabeça do profeta) o seu próprio

escândalo, o objeto de seu desejo e de seu ódio. Não se pode

interpretar o sim coletivo à degolação como um assentimento

polido, um gesto de amabilidade sem valor verdadeiro. Os convivas

estão todos enfeitiçados por Salomé, e é imediatamente, com

pressa, que lhes é necessária a cabeça de João Batista: a paixão de

Salomé tornou-se a sua. É sempre a mesma dinâmica do

mimetismo.

O mecanismo mimético iniciado por Herodíades é assimilado

por Salomé e, no ritmo mágico e nos movimentos sugestivos da dança,

estende-se em cadeia a todos os presentes. Herodes que hesitara ante as

insistentes súplicas de Herodíades para sacrificar João Batista, já se vê tomado

ele mesmo do anseio coletivo, vítima do mimetismo da dança. Uma vez

coletivizado o desejo, é preciso realizá-lo, é com ansiedade que a turba deseja.

A narrativa de Flaubert nos ajuda perceber essa situação:

O furor de Herodíades desafogou-se numa torrente de injúrias



Edinei da Rosa Cândido	 129

populares e sangrentas. (...) Antipas a imitou, os sacerdotes, os

soldados, os fariseus, todos reclamavam uma vingança, e os

outros, indignados que se lhes retardasse o prazer8.

Qualquer que fosse o desejo da dançarina, seria

inevitavelmente atendido. O próprio tetrarca parece ter se apercebido disso

ao prometer-lhe inclusive a metade de seu reino: "... Mas o tetrarca gritava

mais forte: "Vem! vem!" Eu te darei Cafarnaum! a planície de Tiberíades!

minhas cidadelas! a metade do meu reino!"9.

Herodiades

Em se tratando de Herodiades, há que se dizer ante de mais

nada que ela deseja e deseja ardorosamente. Não há dúvida, ela é a grande

concentradora do desejo mimético. Todos reconhem essa verdade, os

evangelistas, Flaubert, René G irard. O que outorga a ela tal prerrogativa? Em

todos esses autores podemos encontrar a resposta. Todavia, ao gênio

especulativo de Flaubert, profundo conhecedor da psiqué-humana, devemos

a mais consistente. É bem verdade que o escritor pode ter se valido, e

provavelmente o fez, de dados h istoriográficos, tão em voga em sua época,

para delinear-lhe o caráter mimético. Independentemente dos meios utilizados,

o resultado é um perfil bastante relevante dessa personagem. A narrativa do

Hérod ias é clara: "Desde sua infância, ela alimentava o sonho de um grande

império. Foi para chegar a isso que, abandonando seu primeiro marido, juntou-

se a este que a tinha enganado, pensava ela").

Uma sonhadora. Objeto do sonho: um grande império. Essa

afirmação traz no seu bojo a grande chave de compreensão de sua

personalidade mimética, invidiosa. O fator propulsor de suas relações é o



Entregue de Bandeja: Uma... 	 130

desejo mimético. Por isso sua ambição não tem fim. Ela déseja tudo, deseja

um grande império. Seu casamento com Filipe pode ser visto dessa

perspectiva. Porque ambiciona, separa-se do marido e amasia-se com Herodes.

Num incessante tráfico de influências, barganha com os romanos pois deseja

um grande império. Se possível lhe fosse, não hesitaria o embate com o

divino César. Isso lhe é vetado por uma série de contingências, geográficas

inclusive. Novamente a perspicácia de Flaubert se faz sentir. Percebendo, de

um lado, a envergadura da personagem histórico-ficcional e, do outro, a

pouca elasticidade do tecido narrativo, de certo modo atado ao fato histórico,

dissimula para uma espécie de fetichismo, colocando nas mãos de Herodíades

um medalhão com a esfinge de César. Já aludimos a esse signo anteriormente,

mas aqui enfocamos urna outra face da medalha. Indagada de corno a

conseguiu, ela responde simplesmente: "On me l'a donnée" (deram-me).

Misteriosa é a sua origem, assim corno misterioso é o seu poder: Isto bastva

para fazer empalidecer os magistrados e desaparecer as acusações".

Ela esteve em Roma, o texto assevera, a história o atesta. Lá se

desdringolou seu casamento com Filipe; lá ficou a sua filha. A dimensão

sintética do conto, todavia, não permite espelhar suas envestidas nessa

cidade.

Na força desse amuleto - usamos esse substantivo para expressar-lhe

o caráter quase mágico - repousa a tranqüilidade de Antipas no tangente a

sua conduta frente aos romanos. Graças a isso, Herodíades apresenta-se

triunfantemente frente à comitiva romana, presidida pelo proconsul V itellius,

com seu próprio séquito de damas e eunucos. A narrativa não deixa dúvida

e a faz avançar triunfante no adro de audiências 'd'un air d'impératrice

(com ares de imperatriz). Na posse desse precioso dom, reside a maior certeza

de lograr todos os seus intentos, realizar o seu fito mimético. Um único



Edinei da Rosa Cândido	 131

obstáculo lhe barra o caminho, laokanann12.

Seguindo a espinha dorsal de nossa reflexão, vamos atentar à figura

de laokanann como polarizadora do desejo mhnético da amante de Antipas.

Já vimos a abrangência da ambição de Herodíades. A questão que se nos

apresenta consiste em como descobrir um espaço para o profeta dentro

desse universo invidioso, fugindo ao reducionismo do obstáculo à realização

de um grande intento. João usava uma roupa de pêlos de camelo e um

cinturão de couro em torno dos rins. Seu alimento consistia de gafanhotos

e mel silvestre13 . Aparentemente esse é um personagem sem envergadura

para fazer face àquela. Todavia, urna aura de h iper estima e valorização o

circunda todo o tempo e a narrativa de Flaubert se mostrou prolixa nesse

particular. Não hesita em apresentá-lo, na fala de Vitel I ius, como o tesouro de

Herodes, guardado a sete chaves: Achei! Achei! Aqui está o tesouro de

Herodes.I14 Em se tratando de Herodiades, o mesmo axioma se aplica ainda

que com uma pequena nuança. Numa montagem de efeito teatral, João é

lançado na berlinda. Tendo-se-lhe aberto o cárcere subterrâneo, João exala

um grande suspiro e todos permanecem em expectativa. Herodiades o ouviu

do outro extremo do palácio. Vencida por uma fascinação, ela atravessou

a multidão e se pós a ouvir, inclinando o corpo, com uma mão no ombro de

Manaell5 . A narrativa não fala de ódio, rancor, fala em fascinação. Sem

dúvida, esta é a pedra de toque. Só pode haver uma explicação para o fascínio

que João exerce sobre Herodiades:

Imitando o desejo de meu irmão, eu desejo o que ele deseja,

impedimo-nos de satisfazer nosso desejo comum. Quanto mais

cresce a resistência de um lado e de outro, mais o desejo se

reforça, mais o modelo se faz obstáculo, mais o obstáculo se faz



Entregue de Bandeja: Uma...	 132

modelo, ainda que, no final das contas, o desejo é do interesse

maior de quem o resiste. Ele só se apega a obstáculos suscitados

por ele próprio. João Batista é o obstáculo, inflexível, inacessível

a qualqUr tentativa de corrupção. É exatamente isso que fascina

Herodíades e mais ainda Herodes. Herodíades é sempre o devenir

do desejo de HerodesI6.

Voltemos à fascinação: "Ele resfolegava enquanto ela observava

fascinada o fundo do poço" 17 . Sem dúvida esta é a pedra de toque, e sobressai

uma hipótese para o fascínio que João exerce sobre Herodíades: o desejo

mimético. Essa hipótese toma vulto quando sondamos melhor o papel do

Batista dentro da economia textual. Ele está intrinsicamente envolvido no

jogo do poder e é por essa vertente que engendra na mulher de Herodes o

desejo mimético. Ele preconisa o advento de um messias 18 . Um soberano

que governará as nações com cetro de ferro. "... a ele caberá o domínio e o

seu nome será: conselheiro-maravilho, Deus forte, Pai-eterno, Príncipe-da-

paz, para que se multiplique o domínio, assegurando o estabelecimento de

uma paz sem fim sobre o trono de Davi e sobre o seu reino, firmando-o e

consolidando-o sobre o direito e sobre a justiça" 19.

João se apresenta como o grande precursor desse grande rei,

descendente de Davi, de uma linhagem real tradicional, adversa à de Herodes.

Impedida de afrontar esse messias, Herodíades o inveja e deseja seu poder

na pessoa do seu arauto. Numa perspectiva mimética, esta seria a maior

causa de seu ódio pelo profeta e não a preocupação com a difamação pública

sua conduta moral. É compreensível que, nutrindo tal sede de poder,

rivalizasse, enquanto se deixava fascinar, com o precursor de um poder bem

maior do que o almejado por ela. Aliás, o mesmo mecanismo mimético pode



Edinei da Rosa Cândido	 133

ser vislumbrado em Herodes Antipas e sobretudo em seu pai, Herodes o

Grande que, temendo a concorrência ao trono de um messias anunciado,

empreende terrível matança aos recém-nascidos de até 2 anos de idade,

como nos reporta o Evangelho segundo Mateus 2, 13-18.

Conclusão

Ao longo do trabalho, foi possível perceber a importância da teoria

girardiana do Desejo Mimético e o quanto ela tem a colaborar na análise

literária. Num confronto mais apurado com a teoria freudiana, poderia abrir

perspectivas muito valiosas à crítica. O martírio de João Batista, por volta do

ano 30, prisioneiro de Herodes Antipas, solicitado por Salomé numa bandeja,

sob a influência de Herodíades, sua mãe, à primeira vista pode parecer um

texto desgastado, abundantemente dissecado pela exegese. Visualizando-o,

todavia, no plano da intertextualidade, pode-se encontrá-lo como back

ground de variadas obras literárias, qual o próprio conto flaubertiano,

Hérodias, a Salomé de Oscar Wild, a Hérodiade de Mallarmé. Um ensaio

crítico, tal nos apresenta René G irard, revigora todas essas obras,

fornecendo-lhes novas chaves de leitura.

No plano geral, nossa reflexão atingiu seu objetivo de crítica literária,

melhor dizendo, crítica da crítica. Foi urna experiência excitante ter

conseguido, envolvendo um texto tão desgastado pelo tempo, tecer uma

critica atual, através de um autor coetâneo. O receio de tratar de algo caído

em desuso se perdeu nas primeiras páginas da reflexão. No plano particular,

havemos de reconhecer os limites de um trabalho marcado pela preocupação

compulsória, limite de tempo, páginas e mais. Praticamente nos restringimos

à análise de três personagens, e isso já está previamente estigmatizado pelo

carimbo do anacronismo. Toda a questão coletiva, medula do pensamento

girardiano, ficou obnubilada, porém não esquecida. Fica, quiçá, como mérito



Entregue de Bandeja: Urna... 	 134

do trabalho a atenção específica voltada á questão do desejo, mimético,

abrindo para o triangular. Considerando, entretanto, que o autor está na

pesquisa nossa de cada dia, aqui ou acolá, num (re)corte ou noutro as

lacunas haverão de ser, ao menos parcialmente, preenchidas.

Através de René Girard, tomamos conhecimento de uma tradição

legendária segundo a qual, durante uma dança sobre o gelo, Salomé teria

perdido o equilíbrio, vindo a cair por terra, encontrando, assim, a morte. Ter-

se-ia desse modo urna seqüência ainda trágica para o episódio de João Batista,

no qual a menina desempenhou papel relevante. Efetivamente, visto desse

prisma artístico, Salomé teria atingido a expressão máxima de sua arte no

episódio aqui enfocado. Haveria aí urna nova legenda a ser explorada.

Notas

O termo koiné significa comum. Essa era a língua vigente em todo o

mundo helênico no advento do cristianismo. Seu nível estilístico era bem

inferior àquele utilizado no período aúreo da Grécia clásáica. Nesse grego é

que foram escritos os livros do Novo Testamento, inclusive os quatro

Evangelhos.

René G irard, antropólogo, pensador e crítico literário francês, nasceu em

Avignon, em 1924 e se formou em paleografia pela École Nationale des

Chartres. Depois da Segunda Guerra, transfere-se para os EUA onde

empreende carreira universitária, obtendo doutorado na Universidade de

Indiana. Trabalha como professor de Literatura na Universidade de Nova

York, John Hopkins. Atualmente leciona na Universidade de Standford na

Califórnia.

3. Nascido em 37-8 d. C., Flávio Josefo chegou até nós em virtude de suas

obras históricas acerca do judaísmo, nas quais registra informações preciosas



Edinei da Rosa Cândido	 135

seus descendentes que ele nos deixou o nome de Salomé como o da filha de

também para o cristianismo. Foi relatando momentos da vida de Herodes e

seu descendentes que ele nos deixou o nome de Salomé como a filha de

Herodiades envolvida no conluio para assassinar o profeta João Batista.

René Girard. Le Bouc Émissaire. Paris: Grasset, p. 196, 1982.

Idem, pp. 199-200.

6 . G. Flaubert. op. cit., p. 168.

R. Girard. op. cit., p. 200.

G. Flaubert. op. cit., pp. 170-1.

Ibidem, p.168.

Ibidem, p. 129.

Ibidem, p. 153.

Flaubert opta por transliterar diretamente do hebraico o nome João,

Iaokanann ou lokanann que significa Deus é compassivo. Isto,

provavelmente, deve-se à grande valorização das línguas bíblicas e médio-

orientais em geral no século XIX, impulsionada por inúmeras descobertas

históricas.

Evangelho segundo Mateus 3,4.

Gustave Flaubert. op. cit. , p. 144.

Ibidem, p. 146

René Girard. op. cit. , 194.

G. Flaubert. 4. cit., p. 149.

O termo messias, provindo do hebraico mashiah significa ungido,

escolhido. O messianismo caracteriza-se pela esperança em um libertador,

um redentor. Em Israel as idéias messiânicas começaram a se desenvolver no

tempo dos profetas, sobretudo Isaías, por volta do século VI a.C. O messias

era esperado como um rei forte, poderoso, capaz de devolver a dignidade e a



Entregue de Bandeja: Urna... 	 136

soberania a Israel qual no tempo dos reis Davi e Salomão. João Batista foi

considerado o precursor do messias que preparou o povo, pela pregação e

pelo batismo no rio Jordão, para a vinda do Cristo (aliás a palavra Cristo é a

tradução grega do termo hebraico mashiah, significando messias, ungido).

19. Livro de Isaías 9,5-6.


	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18

