O Culto do Oculto

Marie-Héléne Catherine Torres
Professora de Francés, UFSC

O mytho é o nada que é tudo.
Fernando Pessoa, Mensagem

O presente trabalho diz respeito a um estudo sobre o mito de
Eros. O mais formoso entre os deuses imortais, segundo Hesiodo,
Eros afrouxa os membros e transforma o juizo dos deuses e dos
homens. Dotado, como nio poderia deixar de ser, de uma natureza
varia e mutavel, o mito do deus do amor evoluiu muito. Portanto,
nosso objetivo é demonstrar até que ponto Eros se metamorfoseou
na poesia simbolista de Cruz e Sousa, a partir do Eros dos textos
gregos, centralizando nossa pesquisa na Teogonia de Hesiodo.
Metodologicamente, o intertexto nos mostrard como sobreviveu o
mito de Eros na poesia simbolista, com todas suas transformagdes €
particularidades.

O mérito da comparagdo vem do fato que se trata de dois
poetas, poetas que privilegiam a misica, ou nas palavras de Verlaine
(“Art Poétique”/1884) “De la musique avant toute chose”. Canto
das musas, de um lado, musicalidade e sonoridade, do outro. Esse
vinculo “musical” permite aproximar as duas obras e perceber que
o mito ndo morreu em Cruz e Sousa, pois serve tanto para ele
quanto para Hesiodo de fio condutor.

Para entender o que € o mito de Eros em Hesiodo, deve-se
partir da premissa segundo a qual a Teogonia é um poema do
Universo, é uma revelagdo do Universo. A genealogia dos deuses
apresentada, ou melhor cantada, € a estrutura do prdprio discurso
mitico. O mito é apreendido como mythos, ou seja, como a linguagem
da totalidade. O mito grego é a Palavra, o mythos fundador e

Anudrio de Literatura 1, 1993, pp. 81-88



82 O Culto do Oculto

revelador. Assim, como as divindades sio cdsmicas, também sdao
Palavra, a Palavra, a verdade. E importante ressaltar desde ja que
palavra e realidade se confundem. As divindades gregas sdo
manifestacdes da natureza, Eros € manifestacao da natureza. Porém,
veremos que o canto das musas nio € determinado pela natureza
mas sim pela atragdo erética dos elementos cosmicos entre si e pelo
proprio texto em relacio a eles.

A interven¢ao das musas provoca uma poetizagdo da vida,
num clima de festa homenageando Zeus vitorioso. O canto encanta,
sempre voltado a Eros, fio condutor de toda a Teogonia. A voz das
musas alimenta os deuses, revelando a palavra, mas de modo sedutor,
ocultando erotica e metaforicamente a atracdo por Eros, Eros
primitivo, for¢a da natureza. Deve-se partir da natureza e do
significado da metéfora, se quisermos compreender a unidade dos
mundos miticos e lingiisticos'. A metafora é o vinculo intelectual,
conforme Cassirer, entre a linguagem e o mito. A fonte da metéfora
se encontra nas constru¢des da linguagem; ora € a palavra que, por
seu cariter originariamente metaférico, deve gerar a metafora mitica
e prover-lhe constantemente novos alimentos. O mito de Eros como
metifora da propria origem da vida. Na Teogonia, Hes{odo tem
uma visdo er6tica da vida, pois hd uma sucessdo de casamentos
divinos. S6 Zeus uniu-se nove vezes com a Memoria. Os nascimentos
divinos provocados pelas unides fecundas humanizam de certo modo
os deuses. Dai a aproximacdo do canto poético das musas com 0
homem, enquanto ser gerador da vida.

O texto de Hesiodo entra em furor erético na sua tltima parte
“hierogamias”. As profusdes de unido matrimonial, de geragdes de
deuses causam um efeito orgiaco no texto. E através deste ciclo
repetitivo que Hesiodo consegue erotizar o canto das musas. “A
repeticdo cria ela mesma o gozo: ritmos obsessionais, musicas
encantatdrias... Para que a repeti¢do seja erotica, ela precisa ser
formal, literal..

Em suma, a palavra pode ser erética segundo duas condigdes
opostas, as duas excessivas: se ela € repetida ao extremo, ou ao
contrario, se ela é inesperada”?. Trata-se na Teogonia de repeti¢io
de modo exagerado:



83  Marie-Hélene C. Torres

Circe, filha do sol Hiperionida,

dos amores com Ulisses, o resistente,

gerou Agrio, o imaculado e forte Latno.

Gerou também Telégono, no ardor de Afrodite. ..
....Calipso, divina entre deusas, gerou Barcoligeiro
e Sabionaut, de relagdes amorosas com Ulisses

Hesiodo consagra realmente Eros como elemento primordial
na Teogonia. Com efeito, a Terra, o Caos, o Tartaro e Eros “sdo as
divindades origindrias donde nasce tudo o que existe, sem excluir
os deuses™. Eros é a for¢a fundamental do mundo, do cosmo e do
préprio canto. Essa forga erdtico-textual encontra-se nitida na
adjetivagdo, “excitantes” (1.8), “a sedutora voz” (1.65) e ainda na
falta do “abrago amoroso” (1.132), seducio filica afrodisiaca.

Cabe aqui apontar a estreita relacdo de Eros e Afrodite da
qual foi “companheiro” (1.202). Para Platdo, no Banquete* existem
dois Eros pois existem duas Afrodites. O Eros popular proclama o
amor de que os homens vulgares gostam, enquanto o outro Eros,
aquele que vem da Afrodite Celeste, inspira o amor celeste, voltado
ao sexo masculino. “Na esteira de Hesiodo, Pausanias faz, de um
unico Eros original, dois: um bom e outro mau: celeste, o primeiro;
humano, o segundo”s. Entretanto, com um tnico Eros, Hesiodo
aprova toda atracdo®. Eros estd no discurso, ele une os elementos
césmicos. Nessa multiplicagdo de deuses, Eros canaliza o retorno a
unidade. A voz erética do canto das musas permite a unidade, a
ordem cosmica. Eros, personificando o amor, é o centro unificador,
fonte de progresso. Assim, o mundo erotizado de Hesiodo possibilita
a passagem da infincia para a idade viril. A eroticidade € um nivel
de conhecimento, o conhecimento mitico, partindo dos sentidos, de
sensagOes epidérmicas, do trabalho festivo...

Neste sentido, podemos refletir sobre a evolugido do mito de
Eros, apreendido em Hesiodo nio s6 como linguagem mas como
discurso pan-erético. Para o grego, o mito € uma coisa vivente,
vive num mundo aberto, embora cifrado. Para compreender esse
mundo, se revelando enquanto linguagem, o homem precisa conhecer
os mitos e decifrar os simbolos’. Para os poetas simbolistas, s6 0
poeta detém a capacidade de entender a linguagem do mundo. Ele €



84 O Culto do Oculto

vidente e serve de intermedidrio entre o mundo material e 0 mundo
espiritual. O poeta interpreta, estabelecendo correspondéncias entre
os dois mundos. Assim, para os simbolistas, e essencialmente para
Cruz e Sousa, que motivou essa pesquisa quanto a evolucio da
reinterpretacio do Eros hesiodiaco, a mitologia € uma concordancia
com o mundo, nio tal como ele é, mas tal como pretende sé-lo
(Barthes, Mitologias). Outro ponto divergente com Hesiodo, € a
unido entre Eros e o desejo.

Com efeito, em Cruz e Sousa, o Eros mitico é todo erotismo
carnal, espiritual e poético-textual, privilegiando o desejo sexual da
mulher, tanto branca quanto negra. De fato, estudos recentes, como
o de Paulo Leminski em Cruz e Sousa: o Negro Branco, Affonso
Romano Sant’Ana no livro O Canibalismo Amoroso e Zahidé L.
Muzart em Defesa e Luta: a Poesia de Cruz e Sousa, abordam a
obra de Cruz e Sousa de modo original, destacando o erotismo
como ponto crucial de sua poesia. Paulo Leminski fala de linguagem
em erecdo ao referir-se a poesia de Cruz e Sousa, principalmente no
poema em prosa “Tenebrosa” em Evocagdes. A partir dai, ele
qualifica a poesia de Cruz e Sousa de expressionista, entendida
como “expressdo a partir de dentro: aquilo que foi reprodugio de
um pedago do natural é, agora, libera¢do de uma tensio espiritual.
Para isso, todos os objetos do mundo exterior podem ser unicamente
signos sem significado prdprio. Dissolucdo pessoal do objeto na
idéia, para desprender-se dele e redimir-se nela”. Para Leminski, o
que Cruz e Sousa expressa em sons e palavras € o desejo sexual.
Contextualiza o negro na sociedade branca, vendo-o como reserva
de libido e de eros, nesta sociedade que o reduzia a condicio de
animalidade. O desejo de Cruz e Sousa, de maneira expressionista,
se transforma em signos sexuais: “sinais de proibigdo a penetragio
do falus negro em vaginas brancas”.

Eros em Cruz e Sousa se manifesta como o desejo da mulher
branca, a mulher idealizada. Um desejo nunca realizado, para
Affonso Romano Sant’Ana, pois a noiva morta, a freira no convento
e a princesa encastelada sdo trés figuras de interdicdo do desejo.
Leminski vai mais longe ainda na sua interpretagdo erética da poesia
de Cruz e Sousa. Ele vé o Cristo no poema “Cristo de bronze”
como metifora do falus erecto. E a sacralizagio do profano! Ele



85  Marie-Héléne C. Torres

comprova sua tese mostrando que a temdtica da dureza (bronze,
ouro, marfim, prata...) culmina nesse “Cristo de bronze”:

O Cristos de ouro, de marfim, de prata,
Cristos ideais, serenos, luminosos,
ensangiientados Cristos dolorosos

cuja cabega a Dor e a Luz retrata.

O Cristos de altivez intemerata,

O Cristos de metais estrepitosos

que gritam como oS tigres venenosos
do desejo carnal que enerva a mata.

Cristos de pedra, de madeira e barro...
O Cristo humano, estitico, bizarro,
amortalhado nas fatais injurias...

Na rija cruz aspérrima pregado
canta o Cristo de bronze do Pecado,
ri o Cristo de bronze das luxdrias!...

O cristo erotizado de Cruz e Sousa obtém toda for¢a poética
com essas enumeragdes turbilhonantes e profusdes substantivais.
Melhor, Roland Barthes (Le Plaisir du Texte, p.17) diria que “nous
sommes comblés par le langage, tels de jeunes enfants a qui rien ne
serait jamais refusé, reproché, ou pire encore: ‘permis’. C’est la
gageure d’une jubilation continue, le moment ou par son exces le
plaisir verbal suffoque et bascule dans la jouissance”. Assim também
procederam as musas de Hesiodo, com a multiplicidade de
matrimoénios e nascimentos. Porém, Cruz e Sousa trata
diferentemente Eros, o qual ndo é mais visto como uma figura/
divindade mitica mas como erotismo exacerbado, motivando o ato
de criagdo. A erotizagao de sua poesia voltada ao feminino esvazia
a palavra para lhe dar um novo sentido. Eros € som, cor, perfume,
ou seja, Eros € uma sinestesia na sua plenitude. Essas
correspondéncias baudelaireanas conseguem ocultar delicadamente
a eroticidade do texto com o véu estilistico. O efeito € impressionante:



86 O Culto do Oculto

...Vulva, experimento a sensacdo esquisita do sabor
de um fruto delicioso, de maravilhosa tonalidade,
sazonado num clima de ouro e azul... (“Vulva”/
Evocagoes).

A realidade se transforma em realidade simbolizada onde a
palavra € coberta pelo véu do poeta, verdadeiro alquimista.

Esse erotismo se desloca nas profundezas da Africa. Num
estudo sobre Cruz e Sousa, a Professora Zahidé L. Muzart dedica
um capitulo do seu livro ao erotismo “mais ligado ao barbaro do
que ao civilizado, ao africano do que ao ariano”. Nao seria o Eros
primitivo de Hesfodo? Essa obra em negro tem seu apogeu no poema
em prosa “Tenebrosa”, inundado pela luxiria da natureza africana:

...amor de fmpetos de fera nas brenhas e nas selvas,
sobre os brancos, graniticos penhascos, na cdustica solar
de exoéticos climas quentes de ragas tropicalizadas na
€mo¢ao...

A relag@o do poeta com a natureza, com a realidade se distancia
da visdo grega do mundo. Cruz e Sousa procura evocar e sugerir a
realidade misteriosa do universo, e a realidade do seu mundo interior,
rigorosamente inefavel, através de simbolos e imagens visuais,
acusticas ou olfativas. O que pretende ndo € mais descrever
minuciosamente a realidade, mas simboliza-la. E o culto do oculto.
Paulo Leminski lembra que a chave dos grandes mistérios simbolistas
¢ encontrada pela andlise semidtica, ao nivel dos signos. O que os
simbolistas chamaram de simbolo era, nada mais, nada menos, que
o pensamento por imagens. Aquilo que as teorias modernas da
linguagem chamam de fcone. Nio verbal, o icone nunca é
exaustivamente coberto pelas palavras, restando sempre uma area
transverbal, além das palavras.

Dai vem o culto do mistério, da sugestdo pela sonoridade e
musicalidade, da metafora insélita, caracteristica importante da poesia
de Cruz e Sousa. Neste pano de fundo africano, o poeta assemelha
a mulher “a uma noturna e carnivora planta barbara” cujo amor



87  Marie-Héléne C. Torres

“deve ser como frondejante arvore de sangue”(Zahidé Muzart).
Nao se trata mais aqui da idealizag2o da mulher branca, pura, mas
do hino a mulher negra, simbolizando “o pecado, o inferno, o caos”
. Em Cruz e Sousa, o erotismo tende a um erotismo satinico, bem
diferente daquele existente na Teogonia, pois o mal ndo fazia parte
do mito grego. Em Cruz e Sousa, a mulher quase sempre precipita
o poeta até o abismo, o qual, unido a morte, pode levar ao medo, ao
terror. “A muimia” (Broquéis) € um poema do horror:

Tua boca voraz se farta e ceva

na carne e espalhas o terror maldito,

o grito humano, o doloroso grito

que um vento estranho para os limbos leva.

Ea poesia da sensualidade, do prazer levado até a dor, do
beijo que fere. E Eros aliado a Tanatos. Cruz e Sousa é um satanista
do amor, do amor carnal e também do amor idealizado ou platonico,
do amor espiritual. A carne é diabdlica, o espirito divino! Eros €
um veneno, uma flor do mal que erotiza a poesia simbolista, como
em “Lubricidade” (Broquéis):

Quisera ser a serpe venenosa

que da-te medo e di-te pesadelos

para envolver-me, ¢ Flor maravilhosa,
nos flavos turbilhdes dos teus cabelos.

Cruz e Sousa nao usa referentes reais, “isso niao é a realidade,
mas é o limite concebivel ou imaginativo do desejo”. A mulher
evocada em “Lubricidade” é erotizada no plano da idealizagio.
Eros e Desejo se confundem.

O Eros cantado pelas musas da Teogonia modificou-se na
poesia de Cruz e Sousa mas nio desapareceu. O poeta é o escolhido:
Virgilio acompanhou Dante porque s um poeta possui o dom de
decifrar e interpretar o mundo sensivel. De fato, o ponto de vista na
poesia simbolista se expressa através do “eu” poético, detentor da
linguagem. Para Hesiodo s existe a voz das musas que pertence a
comunidade, num carater social, universalizando o mito. A questdo



88 O Culto do Oculio

da universalidade de Eros se verifica com sua sobrevivéncia sob a
forma do erotismo na poesia de Cruz e Sousa. Isto é, “a poesia
conduz a indistingdo, a fusdo dos objetos distintos. Ela nos conduz
a eternidade, a morte, e pela morte, a continuidade”. E neste sentido
que aproximamos o canto das musas € a poesia de Cruz e Sousa
pois do préprio texto poético emana uma eroticidade, ou melhor,
uma pan-eroticidade textual que fundamenta a ordem do universo.
A fusdo a qual se refere Bataille (p.23) pode se deslocar para o
equilibrio do mundo, sujeito a perigos, conflitos divinos ou ndo, a
manifestagdes da natureza. Fusao por casamentos entre as divindades
para Hesiodo, fusdo por sinestesias para Cruz e Sousa. De todo
modo, Eros ndo deixa de ser parte integrante do discurso, se nio €
o préprio discurso, verdadeira estética do escrever, pulsdo do
escrever/ler, revelando um modo de ser.

NOTAS

1. Ernst Cassirer, Linguagem e Mito, Ed. Perspectiva, Sao Paulo, 1972, p.
130.

2. Roland Barthes, Le Plaisir du Texte, Ed. du Seuil, Paris, 1973, p. 68.
Traducdo de nossa autoria.

3. Donaldo Schiiler, Literatura Grega, Mercado Aberto, Porto Alegre, 1985.
4. Parte 180c.

5. Donaldo Schiiler, Eros: Dialética e Retérica, EDUSP, Sio Paulo, 1992.
6. Idem, p. 42.

7. Mircea Eliade, 'Estrutura do Mito", em Mito e Realidade, Ed. Perspectiva,
Sio Paulo, 1972.

8. Northrop Frye, Anatomia da Critica, Ed. Cultrix, Sao Paulo, 1957, p.120.





