
0 Culto do Oculto

Marie-Helene Catherine Torres
Professora de Frances, UFSC

0 mytho e o nada que e tudo.

Fernando Pessoa, Mensagem

0 presente trabalho diz respeito a um estudo sobre o mito de
Eros. 0 mais formoso entre os deuses imortais, segundo Hesiodo,
Eros afrouxa os membros e transforma o juizo dos deuses e dos
homens. Dotado, como ndo poderia deixar de ser, de uma natureza
varia e mutavel, o mito do deus do amor evoluiu muito. Portanto,
nosso objetivo e demonstrar ate que ponto Eros se metamorfoseou
na poesia simbolista de Cruz e Sousa, a partir do Eros dos textos
gregos, centralizando nossa pesquisa na Teogonia de Hesiodo.
Metodologicamente, o intertexto nos mostrara como sobreviveu o
mito de Eros na poesia simbolista, corn todas suas transformacOes e
particularidades.

0 merito da comparacdo vem do fato que se trata de dois
poetas, poetas que privilegiam a mnsica, ou nas palavras de Verlaine
("Art Poetique"/1884) "De la musique avant toute chose". Canto
das musas, de urn lado, musicalidade e sonoridade, do outro. Esse
vinculo "musical" permite aproximar as duas obras e perceber que
o mito nao morreu em Cruz e Sousa, pois serve tanto para ele
quanto para Hesiodo de fio condutor.

Para entender o que e o mito de Eros em Hesiodo, deve-se
partir da premissa segundo a qual a Teogonia e urn poema do
Universo, e uma revelacdo do Universo. A genealogia dos deuses
apresentada, ou melhor cantada, e a estrutura do prOprio discurso
mitico. 0 mito e apreendido como mythos, ou seja, como a linguagem
da totalidade. 0 mito grego e a Palavra, o mythos fundador e

Anucirio de Literatura 1, 1993, pp. 81-88



82	 0 Culto do Oculto

revelador. Assim, como as divindades sao cOsmicas, tambem sao
Palavra, a Palavra, a verdade. E importante ressaltar desde ja que
palavra e realidade se confundem. As divindades gregas sao
manifestacOes da natureza, Eros é manifestaeao da natureza. Porem,
veremos que o canto das musas nao é determinado pela natureza
mas sim pela atracao erotica dos elementos cOsmicos entre si e pelo
prOprio texto em relaedo a eles.

A intervene -do das musas provoca uma poetizacao da vida,
num clima de festa homenageando Zeus vitorioso. 0 canto encanta,
sempre voltado a Eros, fio condutor de toda a Teogonia. A voz das
musas alimenta os deuses, revelando a palavra, mas de modo sedutor,
ocultando erotica e metaforicamente a atracdo por Eros, Eros
primitivo, forca da natureza. Deve-se partir da natureza e do
significado da metafora, se quisermos compreender a unidade dos
mundos miticos e lingUIsticos 1 . A metafora é o vinculo intelectual,
conforme Cassirer, entre a linguagem e o mito. A fonte da metafora
se encontra nas construeOes da linguagem; ora é a palavra que, por
seu carater originariamente metafOrico, deve gerar a metafora mitica
e prover-lhe constantemente novos alimentos. 0 mito de Eros como
metafora da pr6pria origem da vida. Na Teogonia, Hesiodo tern
uma visa- o erotica da vida, pois ha uma sucessdo de casamentos
divinos. SO Zeus uniu-se nove vezes corn a MemOria. Os nascimentos
divinos provocados pelas uniOes fecundas humanizam de certo modo
os deuses. Dal a aproximacdo do canto poetic() das musas corn o
homem, enquanto ser gerador da vida.

0 texto de Hesiodo entra em furor erOtico na sua Ultima parte
"hierogamias". As profusOes de uniao matrimonial, de geracOes de
deuses causam urn efeito orgfaco no texto. E atraves deste ciclo
repetitivo que Hesiodo consegue erotizar o canto das musas. "A
repetiedo cria ela mesma o gozo: ritmos obsessionais, mUsicas
encantat6rias... Para que a repetiedo seja erotica, ela precisa ser
formal, literal..

Em suma, a palavra pode ser erotica segundo duas condicOes
opostas, as duas excessivas: se ela é repetida ao extremo, ou ao
contrario, se ela e inesperada" 2 . Trata-se na Teogonia de repeticao
de modo exagerado:



83	 Marie-Helene C. Torres

Circe, filha do sol Hiperionida,
dos amores corn Ulisses, o resistente,
gerou Agrio, o imaculado e forte Latno.
Gerou tambem Telegono, no ardor de Afrodite...
....Calipso, divina entre deusas, gerou Barcoligeiro
e Sabionaut, de relagOes amorosas com Ulisses

Hesiodo consagra realmente Eros como elemento primordial
na Teogonia. Corn efeito, a Terra, o Caos, o Tartaro e Eros "s -do as
divindades origindrias donde nasce tudo o que existe, sem excluir
os deuses". Eros e a forgo fundamental do mundo, do cosmo e do
prOprio canto. Essa forgo erOtico-textual encontra-se nitida na
adjetivacao, "excitantes" (1.8), "a sedutora voz" (1.65) e ainda na
falta do "abrago amoroso" (1.132), sedugdo Mica afrodisiaca.

Cabe aqui apontar a estreita relagdo de Eros e Afrodite da
qual foi "companheiro" (1.202). Para Platdo, no Banquete4 existem
dois Eros pois existem duas Afrodites. 0 Eros popular proclama o
amor de que os homens vulgares gostam, enquanto o outro Eros,
aquele que vem da Afrodite Celeste, inspira o amor celeste, voltado
ao sexo masculino. "Na esteira de Hesiodo, Pausanias faz, de urn
rinico Eros original, dois: urn born e outro mau: celeste, o primeiro;
human, o segundo" 5 . Entretanto, corn um nnico Eros, Hesiodo
aprova toda atragdo°. Eros esta no discurso, ele une os elementos
cOsmicos. Nessa multiplicagdo de deuses, Eros canaliza o retorno
unidade. A voz erotica do canto das musas permite a unidade, a
ordem cOsmica. Eros, personificando o amor, e o centro unificador,
fonte de progresso. Assim, o mundo erotizado de Hesiodo possibilita
a passagem da infancia para a idade viril. A eroticidade e urn nivel
de conhecimento, o conhecimento mitico, partindo dos sentidos, de
sensagOes epidermicas, do trabalho festivo...

Neste sentido, podemos refletir sobre a evolugdo do mito de
Eros, apreendido em Hesiodo ndo so como linguagem mas como
discurso pan-er6tico. Para o grego, o mito e uma coisa vivente,
vive num mundo aberto, embora cifrado. Para compreender esse
mundo, se revelando enquanto linguagem, o homem precisa conhecer
os mitos e decifrar os simbolos7 . Para os poetas simbolistas, so o
poeta detail a capacidade de entender a linguagem do mundo. Ele



84	 0 Culto do Oculto

vidente e serve de intermediario entre o mundo material e o mundo
espiritual. 0 poeta interpreta, estabelecendo correspondéncias entre
os dois mundos. Assim, para os simbolistas, e essencialmente para
Cruz e Sousa, que motivou essa pesquisa quanto a evolucdo da
reinterpretacdo do Eros hesiodfaco, a mitologia é uma concordancia
corn o mundo, nao tal como ele 6, mas tal como pretende se-lo
(Barthel, Mitologias). Outro ponto divergente corn Hesiodo, é a
uniao entre Eros e o desejo.

Corn efeito, em Cruz e Sousa, o Eros mitico é todo erotismo
carnal, espiritual e poetico-textual, privilegiando o desejo sexual da
mulher, tanto branca quanto negra. De fato, estudos recentes, como
o de Paulo Leminski em Cruz e Sousa: o Negro Branco, Affonso
Romano Sant'Ana no livro 0 Canibalismo Amoroso e Zahide L.
Muzart em Defesa e Luta.. a Poesia de Cruz e Sousa, abordam a
obra de Cruz e Sousa de modo original, destacando o erotismo
como ponto crucial de sua poesia. Paulo Leminski fala de linguagem
em erecdo ao referir-sea poesia de Cruz e Sousa, principalmente no
poema em prosa "Tenebrosa" em Evocaco-es. A partir dal, ele
qualifica a poesia de Cruz e Sousa de expressionista, entendida
como "expressao a partir de dentro: aquilo que foi reproducdo de
urn pedaco do natural 6, agora, liberacdo de uma tensdo espiritual.
Para isso, todos os objetos do mundo exterior podem ser unicamente
signos sem significado pr6prio. Dissolucao pessoal do objeto na
ideia, para desprender-se dele e redimir-se nela". Para Leminski, o
que Cruz e Sousa expressa em sons e palavras e o desejo sexual.
Contextualiza o negro na sociedade branca, vendo-o como reserva
de libido e de eros, nesta sociedade que o reduzia a condicao de
animalidade. 0 desejo de Cruz e Sousa, de maneira expressionista,
se transforma em signos sexuais: "sinais de proibicdo a penetracdo
do falus negro em vaginas brancas".

Eros em Cruz e Sousa se manifesta como o desejo da mulher
branca, a mulher idealizada. Urn desejo nunca realizado, para
Affonso Romano Sant'Ana, pois a noiva morta, a freira no convento
e a princesa encastelada sdo tres figural de interdicdo do desejo.
Leminski vai mais longe ainda na sua interpretacdo erotica da poesia
de Cruz e Sousa. Ele vé o Cristo no poema "Cristo de bronze"
como metafora do falus erecto. E a sacralizacao do profano! Ele



85	 Marie-Helene C. Torres

comprova sua tese mostrando que a tematica da dureza (bronze,
ouro, marfim, prata...) culmina nesse "Cristo de bronze":

O Cristos de ouro, de marfim, de prata,
Cristos ideais, serenos, luminosos,
ensangidentados Cristos dolorosos
cuja cabega a Dor e a Luz retrata.

O Cristos de altivez intemerata,
0 Cristos de metais estrepitosos
que gritam como os tigres venenosos
do desejo carnal que enerva a mata.

Cristos de pedra, de madeira e barro...
0 Cristo humano, estatico, bizarro,
amortalhado nas fatais injOrias...

Na rija cruz asperrima pregado
canta o Cristo de bronze do Pecado,
ri o Cristo de bronze das luxtlrias!

0 cristo erotizado de Cruz e Sousa obtem toda forga poetica
corn essas enumeragOes turbilhonantes e profusOes substantivais.
Melhor, Roland Barthes (Le Plaisir du Texte, p.17) diria que "nous
sommes combles par le langage, tels de jeunes enfants a qui rien ne
serait jamais refuse, reproche, ou pire encore: `permis'. C'est la
gageure d'une jubilation continue, le moment ou par son exces le
plaisir verbal suffoque et bascule dans la jouissance". Assim tambem
procederam as musas de Hesiodo, corn a multiplicidade de
matrimOnios e nascimentos. Porem, Cruz e Sousa trata
diferentemente Eros, o qual ndo e mais visto como uma figura/
divindade mitica mas como erotismo exacerbado, motivando o ato
de criagdo. A erotizagdo de sua poesia voltada ao feminino esvazia
a palavra para the dar urn novo sentido. Eros e som, cor, perfume,
ou seja, Eros 6 uma sinestesia na sua plenitude. Essas
correspondencias baudelaireanas conseguem ocultar delicadamente
a eroticidade do texto corn o veu estilistico. 0 efeito e impressionante:



86 0 Culto do Oculto

...Vulva, experimento a sensagdo esquisita do sabor
de urn fruto delicioso, de maravilhosa tonalidade,
sazonado num clima de ouro e azul... ("Vulva"/
EvocacOes).

A realidade se transforma em realidade simbolizada onde a
palavra e coberta pelo veu do poeta, verdadeiro alquimista.

Esse erotismo se desloca nas profundezas da Africa. Num
estudo sobre Cruz e Sousa, a Professora Zahide L. Muzart dedica
um capitulo do seu livro ao erotismo "mais ligado ao barbaro do
que ao civilizado, ao africano do que ao ariano". Ndo seria o Eros
primitivo de Hesiodo? Essa obra em negro tern seu apogeu no poema
ern prosa "Tenebrosa", inundado pela luxrtria da natureza africana:

...amor de impetos de fera nas brenhas e nas selvas,
sobre os brancos, graniticos penhascos, na caustica solar
de exOticos climas quentes de ragas tropicalizadas na
emogdo...

A relagdo do poeta corn a natureza, corn a realidade se distancia
da visa() grega do mundo. Cruz e Sousa procura evocar e sugerir a
realidade misteriosa do universo, e a realidade do seu mundo interior,
rigorosamente inefavel, atraves de simbolos e imagens visuais,
acilsticas ou olfativas. 0 que pretende nao e mais descrever
minuciosamente a realidade, mas simboliza-la. E o culto do oculto.
Paulo Leminski lembra que a chave dos grander misterios sirnbolistas
é encontrada pela analise semiOtica, ao nivel dos signos. 0 que os
simbolistas chamaram de simbolo era, nada mais, nada menos, que
o pensamento por imagens. Aquilo que as teorias modernas da
linguagem chamam de icone. Ndo verbal, o icone nunca
exaustivamente coberto pelas palavras, restando sempre uma area
transverbal, alem das palavras.

Dal vem o culto do misterio, da sugestdo pela sonoridade e
musicalidade, da metafora insOlita, caracteristica importante da poesia
de Cruz e Sousa. Neste pano de fundo africano, o poeta assemelha
a mulher "a uma noturna e carnivora planta barbara" cujo amor



87 Marie-Helene C. Torres

"deve ser como frondejante arvore de sangue"(Zahide Muzart).
Nao se trata mais aqui da idealizacao da mulher branca, pura, mas
do hino a mulher negra, simbolizando "o pecado, o inferno, o caos"
. Em Cruz e Sousa, o erotismo tende a urn erotismo satanico, bem
diferente daquele existente na Teogonia, pois o mal nao fazia parte
do mito grego. Em Cruz e Sousa, a mulher quase sempre precipita
o poeta ate o abismo, o qual, unido a morte, pode levar ao medo, ao
terror. "A miimia" (Broqueis) e urn poema do horror:

Tua boca voraz se farta e ceva
na came e espalhas o terror maldito,
o grito humano, o doloroso grito
que urn vento estranho para os limbos leva.

E a poesia da sensualidade, do prazer levado ate a dor, do
beijo que fere. E Eros aliado a Tanatos. Cruz e Sousa e um satanista
do amor, do amor carnal e tambem do amor idealizado ou platOnico,
do amor espiritual. A carve e diabOlica, o espirito divino! Eros e
um veneno, uma flor do mal que erotiza a poesia simbolista, como
em "Lubricidade" (Broqueis):

Quisera ser a serpe venenosa
que da-te medo e da-te pesadelos
para envolver-me, o Flor maravilhosa,
nos flavor turbilhOes dos teus cabelos.

Cruz e Sousa nao usa referentes reais, "isso nao e a realidade,
mas e o limite concebivel ou imaginativo do desejo". A mulher
evocada em "Lubricidade" e erotizada no piano da idealizacao.
Eros e Desejo se confundem.

0 Eros cantado pelas musas da Teogonia modificou-se na
poesia de Cruz e Sousa mas nao desapareceu. 0 poeta e o escolhido:
Virgilio acompanhou Dante porque so urn poeta possui o dom de
decifrar e interpretar o mundo sensivel. De fato, o ponto de vista na
poesia simbolista se expressa atraves do "eu" poetic°, detentor da
linguagem. Para Hesiodo so existe a voz das musas que pertence a
comunidade, num carater social, universalizando o mito. A questdo



88	 0 Culto do Oculto

da universalidade de Eros se verifica corn sua sobrevivencia sob a
forma do erotismo na poesia de Cruz e Sousa. Isto é, "a poesia
conduz a indistingdo, a fusdo dos objetos distintos. Ela nos conduz
a eternidade, a morte, e pela morte, a continuidade". E neste sentido
que aproximamos o canto das musas e a poesia de Cruz e Sousa
pois do prOprio texto poetic° emana uma eroticidade, ou melhor,
uma pan-eroticidade textual que fundamenta a ordem do universo.
A fusao a qual se refere Bataille (p.23) pode se deslocar para o
equilibrio do mundo, sujeito a perigos, conflitos divinos ou nao, a
manifestacOes da natureza. Fusdo por casamentos entre as divindades
para Hesiodo, fusao por sinestesias para Cruz e Sousa. De todo
modo, Eros nao deixa de ser parte integrante do discurso, se nao é
o prOprio discurso, verdadeira estetica do escrever, pulsao do
escrever/ler, revelando um modo de ser.

NOTAS
Ernst Cassirer, Linguagem e Mao, Ed. Perspectiva, Sao Paulo, 1972, p.

130.
Roland Barthes, Le Plaisir du Texte, Ed. du Seuil, Paris, 1973, p. 68.

Traducdo de nossa autoria.
Donaldo Schiller, Literatura Grega, Mercado Aberto, Porto Alegre, 1985.
Parte 180c.
Donaldo Schiller, Eros: Dialetica e RetOrica, EDUSP, Sao Paulo, 1992.
Idem, p. 42.
Mircea Eliade, 'Estrutura do Mito", em Mito e Realidade, Ed. Perspectiva,

Sao Paulo, 1972.
Northrop Frye, Anatomia da Critica, Ed. Cultrix, Sao Paulo, 1957, p.120.




